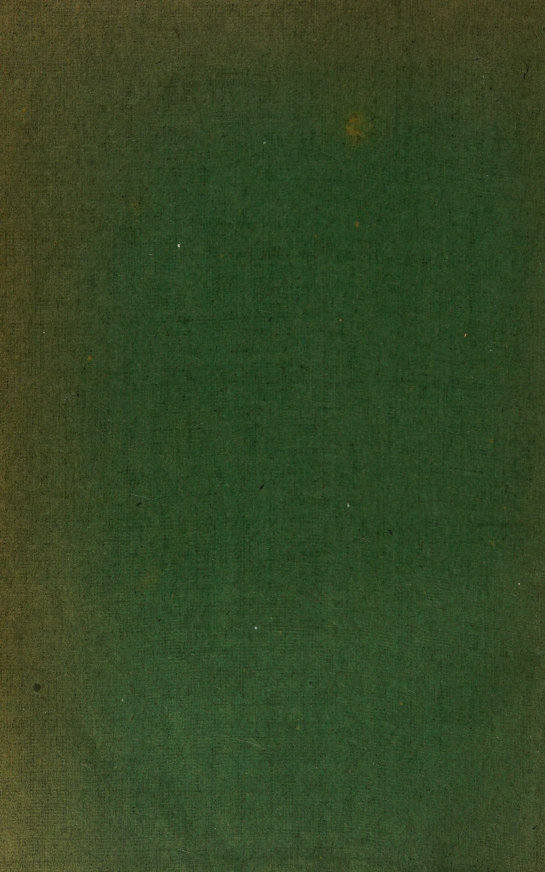


## SANDFORD FLEMING LIBRARY



Gift of Melvin Pekrul





# Praktische Auslegung des Alten Testaments

Methodische Anleitung zu seinem Gebrauch in Kirche und Schule. Im Anschluß an "Die Schriften des Alten Testaments in Auswahl"

von

### D Friedrich Niebergall

Professor in Beidelberg

Erster Band:

Weisheit und Enrif

Mit Namen-, Sach- und Stellenregister





Göttingen - Vandenhoed & Ruprecht - 1912

BS 1171

1912

V.

## Der hochwürdigen theologischen Sakultät zu Berlin

für die ihm bei der hundertjährigen Jubelfeier der Friedrich=Wilhelms=Universität verliehene Würde eines Doktors der Theologie

als Zeichen treuen Dankes in tiefster Ehrerbietung

gewidmet

Digitized by the Internet Archive in 2023 with funding from Kahle/Austin Foundation

#### Dormort.

Unser neues Verständnis des Alten Testamentes, das sich auch der kirche lichen Praxis andietet, und das Bedürfnis dieser Praxis nach neuen Inhalten und Formen der Verkündigung — in diesem Verhältnis zwischen der Arbeit der Wissenschaft und der der Kirche liegt der Beweggrund zur vorliegenden Praktischen Auslegung des Alten Testaments.

Sie will sich von andern Arten der Auslegung unterscheiden, die der streng wissenschaftlichen zur Seite treten: von der wissenschaftlichen, wie sie "die Schriften des A. T", hrsg. von Gregmann, Gunkel u. A., vertreten, - ihrer bedient sich dankbar die porliegende Arbeit als ihrer theoretischen Grundlage - durch ihre Ablicht, nicht querst dem Wissen und Dersteben, sondern der Arbeit an der Erbauung zu dienen; von Praktischer Auslegung alter und neuer Zeit, wie etwa dem Dächselschen oder dem Manerschen Bibelwerk, dadurch, daß sie es nicht mit dem religiösen Konsumenten, sondern dem religiös-theologischen Produzenten zu tun hat. Aber auch von einem Werke, das diesem dienen wollte, wie dem Cangeschen Bibelwerk, unterscheidet sich porliegende Auslegung mannigfaltig. Einmal stellt sie sich auf den Boden des neuen fritischen und religionsgeschichtlichen Verständnisses des A. T., wie dieses auf dem der alten Auffassung stand, und zwar ist sie von dem frohen und festen Glauben getragen, daß dieses Verständnis nicht nur kein hemmnis für die Erbauung, sondern ihre stärkste görderung bildet. Dann aber will sie nicht nur dem Prediger dienen, wie dieses, sondern sie möchte das A. T. für den gangen Umfang der Praxis ausschöpfen; endlich möchte sie nicht nur prattische Predigtgedanken und Dispositionen unmittelbar an die Eregese einer Stelle bangen. Die Absicht unserer Arbeit geht vielmehr por allem auf eine Methodik, die anleiten will, Altes in den Dienst der Gegenwart zu stellen und Gegenwärtiges durch das Alte beleuchten und gestalten zu helfen.

Es handelt sich also um eine theoretisch und methodisch strengere Arbeit, wenn man will um eine wissenschaftliche Aufgabe. Deren Grundlage ist im ganzen Psychologie; Religionspsychologie soll den innersten Kern der Urkunden erfassen helsen, und Wertungspsychologie die pädagogischen Grundsätze liesern, um den Erwerb der alttestamentlichen Klassiker der Religion dem Geist unserer Zeit zuzusführen.

Eine Methodenlehre mit Beispielen will also das Buch vor allem bieten. Darum ist es mehr für den Pfarrer und Religionslehrer bestimmt, der sich allsgemeine Grundgedanken praktischer Art aneignen, als für den, der sich im einzelnen Fall seinen Stoff holen will. Es will nicht Arbeit ersehen, sondern durch Anregungen, Winke und Beispiele zur Arbeit helsen.

VI Dorwort.

Der vorliegende erste Band vereinigt die sogenannten Cehrbücher des A. T. Will die Behandlung der Weisheitsliteratur vor allem der speziell-praktischen Predigtweise dienen, so die der Psalmen einer sestlichen Gestaltung des Gottesdienstes und der Mannigsaltigkeit der seelsorgerlichen Aufgabe. Hiob und Kohelet sind besonders mit dem Blick auf die Probleme des Innenlebens behandelt, wie sie in der Predigt, vor allem aber wieder in der Seelsorge wollen angesaßt sein. Die Berücksichtigung der Unterrichts-Aufgaben zieht sich durch alle Bücher hindurch.

Steht in diesem Band das Einzelleben im Vordergrund, so sollen die beiden folgenden die Propheten und die Geschichtsbücher vor allem unter dem nationalen und sozialen Gesichtspunkt behandeln. Daß dies in dem religiös-sittlichen Geist der Propheten geschieht, versteht sich von selbst; so erfordert es unsere Zeit mit ihren vielen Gedenktagen großer vaterländischer Zeiten, an denen sich die Freude an unserm deutschen Volkstum, an seiner Geschichte und seinem weitern Ausstieg neu entzünden soll, so entspricht es dem Geist, der die Universität ins Ceben rief deren theologischer Fakultät dieses Werk gewidmet ist.

Beidelberg, 2. September 1912.

S. Niebergall.

## Inhaltsübersicht.

| Dorwort                                                                                                                                                                                                                        | Seite                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                | ٧                                                    |
| Allgemeine Einleitung                                                                                                                                                                                                          | 1                                                    |
| 1. Einführende Gesichtspunkte                                                                                                                                                                                                  | 1                                                    |
| 2. Das A. T. eine Entwicklung auf das N. T. hin                                                                                                                                                                                | 3                                                    |
| 3. Das H. C. eine Ergänzung zum N. C.                                                                                                                                                                                          | 16                                                   |
| 4. Die Verwertung des A. T. in der Praris                                                                                                                                                                                      | 31                                                   |
| 5. Anordnung, Auswahl und Gestaltung                                                                                                                                                                                           | 37                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                |                                                      |
| Die Spruchweisheit (Sprüche Salomos und Jesus Sirach)                                                                                                                                                                          | 40                                                   |
| Einführung                                                                                                                                                                                                                     | 40                                                   |
| 1. Die Weisheit                                                                                                                                                                                                                | 43                                                   |
| 1. Die Weisheit                                                                                                                                                                                                                |                                                      |
| ordnung 58                                                                                                                                                                                                                     |                                                      |
| 2. Cebenstunde                                                                                                                                                                                                                 | 62                                                   |
| a) Charafterbildung                                                                                                                                                                                                            | 62                                                   |
| Wahl des Umgangs 66. Selbstzucht 67. Das rechte Schamgefühl 70.                                                                                                                                                                |                                                      |
| Warnung vor Verführung 72. Meiden der Sünde 73. Kampf gegen die                                                                                                                                                                |                                                      |
| Sinnlichkeit 77. Gottesfurcht, Demut, Gottvertrauen 80. Ehrfurcht vor den                                                                                                                                                      |                                                      |
| Eltern 83. Lebensklugheit 87. Bescheidenheit 89. Sestigkeit 92. heiter-                                                                                                                                                        |                                                      |
| feit des Gemüts 95. Gelassenheit, Maghalten, nicht grübeln 97. Geduld                                                                                                                                                          |                                                      |
| im Leiden 99. Tugenden im Verhalten gegen Andere 100. Freundlichkeit                                                                                                                                                           |                                                      |
| 103. Edelsinn 106. Friedfertigkeit, Dersöhnlichkeit 109. Derschwiegenheit 112.                                                                                                                                                 |                                                      |
| Gemeinsinn 115. Selbstbehauptung 116. Männliches Auftreten 118. Guter                                                                                                                                                          |                                                      |
| Ruf 119. Rechter Gebrauch der Junge, Macht des Worts, Kunst der Ant-                                                                                                                                                           |                                                      |
| wort, Kunft des Schweigens, Vorsicht mit der Junge 121. Nicht schwören                                                                                                                                                         |                                                      |
| 125. Gegenbild des edlen Charafters 126. Der Einfältige, der Tor, der                                                                                                                                                          |                                                      |
| Spötter 128. Hochmut, Übermut, Gewalttat 131. Jähzorn, Großtun, Lüge                                                                                                                                                           |                                                      |
| 133. Verleumdung, Heimtücke, Salschheit 134                                                                                                                                                                                    |                                                      |
| b) Im eignen Haus                                                                                                                                                                                                              |                                                      |
| Ehe 137. Eltern und Kinder 143. Schätzung des Reichtums 149. Wert                                                                                                                                                              | 136                                                  |
| der Arbeit 157. Freundschaft 161. Gesundheit 164. Fromme Bräuche 169                                                                                                                                                           |                                                      |
| c) Im öffentlichen Leben                                                                                                                                                                                                       |                                                      |
| Anstandsregeln 171. Vorsicht im Verkehr 175. Bürgerspiegel 179                                                                                                                                                                 | 171                                                  |
| Anfianostegem 171. Dochaft im Dettent 173. Dargerspieger 173                                                                                                                                                                   | 171                                                  |
| Anfranostegen 171. Dochaft im Dettent 173. Durgerspieger 179                                                                                                                                                                   | 171                                                  |
| Die Psalmen                                                                                                                                                                                                                    | 188                                                  |
| Die Psalmen                                                                                                                                                                                                                    | 188<br>193                                           |
| Die Psalmen                                                                                                                                                                                                                    | 188<br>193<br>193                                    |
| Die Psalmen                                                                                                                                                                                                                    | 188<br>193                                           |
| Die Psalmen         I. Gruppe: հրդmnen                                                                                                                                                                                         | 188<br>193<br>193                                    |
| Die Psalmen  I. Gruppe: հրmnen  1. Kultische հրmnen  a) Prozessionshymnen  b) Sest= und Siegeshymnen                                                                                                                           | 188<br>193<br>193<br>193                             |
| Die Psalmen                                                                                                                                                                                                                    | 188<br>193<br>193<br>193<br>199                      |
| Die Psalmen  I. Gruppe: Hηmnen  1. Kultische Hηmnen  a) Prozessionshymnen  b) Fest= und Siegeshymnen  c) Citurgische Hηmnen  d) Eschatologische Hηmnen                                                                         | 188<br>193<br>193<br>193<br>199<br>208               |
| Die Psalmen  I. Gruppe: հրաnen  1. Kultische հրաnen  a) Prozessionshymnen  b) Fest= und Siegeshymnen  c) Citurgische հրաnen  d) Eschatologische հրաnen  2. Individualdichtung, Naturpsalmen                                    | 188<br>193<br>193<br>193<br>199<br>208<br>214        |
| Die Psalmen  I. Gruppe: Hymnen  1. Kultische Hymnen  a) Prozessionshymnen  b) Fest= und Siegeshymnen  c) Citurgische Hymnen  d) Eschatologische Hymnen  2. Individualdichtung, Naturpsalmen  II. Gruppe: Gebete  1. Dankaebete | 188<br>193<br>193<br>199<br>208<br>214<br>222        |
| Die Psalmen  I. Gruppe: Hymnen  1. Kultische Hymnen  a) Prozessionshymnen  b) Fest= und Siegeshymnen  c) Citurgische Hymnen  d) Eschatologische Hymnen  2. Individualdichtung, Naturpsalmen  II. Gruppe: Gebete  1. Dankgebete | 188<br>193<br>193<br>199<br>208<br>214<br>222<br>230 |

|                                                  |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | Sei |
|--------------------------------------------------|---------|------|------|------|----|------|------|-----|-----|-----|-----|------|-----|----|------|----|-----|
| 2. Öffentliche Bittgebete                        |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    |     |
| 2. Öffentliche Bittgebete a) Gebete in gemeinsan | mer N   | ot   |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 24  |
| b) Klagelieder                                   |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 24  |
| c) Königspsalmen .                               |         |      |      |      |    | ٠    | ۰    |     |     |     |     | ۰    | ۰   |    | ٠    |    | 24  |
| 3. Monodische Bittgebete                         | (India  | oibu | alln | rif) |    |      |      |     |     |     |     | ۰    | ٠   |    |      |    | 25  |
| a) Die persönlichen Sei                          | nde .   |      |      | . ,  |    |      |      |     |     |     |     |      | ٠   |    |      |    | 25  |
| b) Die Seindschaft als                           | not .   |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 25  |
| c) Die Feindschaft als                           | Strafe  | ۰    | ۰    | ۰    |    |      |      |     |     |     |     | ٠    |     | ٠  |      |    | 25  |
| Unschuldspsalmen                                 |         |      | ٠    | 4    |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 26  |
| Klagepsalmen                                     |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 26  |
| Trostgebete                                      |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 28  |
| III. Gruppe: Lieder                              |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 29  |
| a) Geistliche Lieder                             |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 29  |
| b) Didaktische Dichtungen                        |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 30  |
| .,                                               |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     | ·   | ·    |     |    |      |    | 00  |
| hiob und Kohelet. Gedanken i                     | über d  | ie B | eha  | nbI  | un | α δι | er Ş | raa | e n | ach | σli | iđ 1 | ıπδ | Ur | ıali | iď | 31  |
| Das Buch hiob                                    |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 31  |
| übersicht über die Behand                        | luna    | des  | Bu   | dies |    |      |      |     |     |     |     |      |     | Ĭ. |      |    | 31  |
| I. Die literargeschichtliche                     | Frage   |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     | ·    |     | i. | Ů    |    | 31  |
| II. Der Inhalt des Buches                        |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     | i   | ·    | Ī   | Ů  | Ť    |    | 32  |
| 1. Die Sage                                      |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     | ·   | i    | Ċ   | ·  |      |    | 32  |
| 2. Der Dichter der                               | Klage   |      |      |      |    |      |      |     |     |     | i   | i    | Ĭ.  | Ċ  |      |    | 32  |
| 3. Nachträge                                     |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     | Ċ    | Ů   | Ů  |      |    | 333 |
| III. Das Menschenleid                            |         |      |      |      |    |      | _    |     |     |     |     | Ċ    | Ů   | ٠, | •    | •  | 331 |
| IV. Dulder und Tröfter                           |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     | i   | i    | Ů   | ·  |      |    | 34  |
| Das Ideal des Ceidende                           | n .     |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      | •   |    | ٠    |    | 344 |
| Umgang mit Leidenden                             |         |      |      |      |    |      |      |     |     | · · | •   | •    | •   | •  | •    |    | 349 |
| Trostgedanken                                    |         | ·    |      |      |    |      |      |     |     |     | ۰   |      |     | •  | •    | •  | 357 |
| V. Das Problem                                   |         |      |      |      |    |      |      |     | •   | •   | ٠   | ۰    | ٥   | ٥  | ٠    | •  | 366 |
| VI. Die Verwertung des hie                       | ob=Bu   | dies | in   | ber  | Fi | rď   | lime | 11  | nra | ris |     | •    | ٠   | ۰  | ۰    | •  | 369 |
| Der Religionsunterricht                          |         |      |      |      |    |      |      |     | P   |     | ٠   | ٠    | •   | •  | •    | •  | 370 |
| Die Predigt                                      |         |      |      |      |    |      |      | •   | •   | •   | •   | •    | ٠   | ٠  | ٠    | •  | 372 |
| Die liturgische Verwertu                         | ınα .   |      |      |      |    |      |      | •   |     | •   | ۰   | •    | •   | •  | •    | •  | 375 |
| Der Prediger Salomo (H                           | lobelet | θ.   |      |      |    |      |      |     |     | •   | •   | ۰    |     | ٠  | ۰    | ٠  | 375 |
| Diagnose                                         |         |      |      |      | •  |      |      |     |     | ٠   | •   | •    | •   | ٠  | •    | •  | 376 |
| Selbsthilfe                                      |         |      | Ĭ.   |      |    | •    | • •  | ٠   | •   | •   | •   | •    | •   | •  | •    |    | 386 |
| Heilung                                          |         | Ť    |      | •    | •  | •    | • •  | •   | •   | •   | •   | ٠    | •   | •  | ٠    | •  | 388 |
|                                                  |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    |     |
| Register                                         |         | 9    |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 395 |
| Sumregifier                                      |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 395 |
| verwenoungsregister , , ,                        |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    | 401 |
| Stellenregister                                  |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      | Ţ   |    |      |    | 404 |
|                                                  |         |      |      |      |    |      |      | ·   |     |     |     |      | •   | •  |      |    | 101 |
|                                                  | -       |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    |     |
| Calganha Nautakan mu                             |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    |     |
|                                                  |         |      |      |      |    |      |      |     |     |     |     |      |     |    |      |    |     |

Solgende Versehen möge der Leser verbessern, die beim Abdruck des Textes der Sprüche aus den "Schriften des A. T." stehen geblieben sind:

Es ift hinzuzufügen S. 99 I. 5 von oben die Kapitelzahl I, S. 128 I. 7 v. o. die Kapitelzahl 22, S 147 I. 5 v. o. hinter J. S. 41,7, I. 12 v. o. hinter J. S. 7, S. 168 I. 19 v. u. J. S. 41,14, S. 174 I. 16 v. u. 9 hinter J. S.

Es ist zu streichen: S. 45 3. 22 v. o. die Stellenangabe, S. 145 3. 21 v. o. J.

Es ist zu lesen: S. 92 3. 18 v. u. 25<sub>28</sub>. S. 171 3. 4 v. u. c) statt b); außerdem S. 161 3. 16 v. u. jene statt jede; S. 241, 3. 20 v. u. 102 statt 162. S. 312 3. 7 von oben 32 statt 132.

## Allgemeine Einleitung zur Praktischen Auslegung des Alten Testaments.

### 1. Einführende Gesichtspunkte.

Die vorliegende Arbeit soll die religionsgeschichtlichen Ergebnisse der Beschäftigung mit dem A. T. für die Praxis fruchtbar machen. Denn diese sind weit entfernt, dem A. T. seinen Platz in ihr zu rauben; höchstens, wenn man den alten Sehler begehen sollte, seine eigene Weise oder die alte Weise für die Weise und jede andere für Irrtum zu erklären. Dazu müssen wir uns zuerst diese alte Weise klar zu machen suchen. Sie soll nicht an diesem oder jenem Vertreter geschildert werden, sodaß gleich ein anderer Zug an ihm oder ein anderer Vertreter der alten Weise dagegen aufgeführt werden könnte; sondern es handelt sich um den Typus, wie er als wesentliche Auffassung dieses Stückes der Schrift organisch aus einer Gesamtanschauung wächst.

Diese Gesamtanschauung hat das Große an sich, daß sie folgerichtig aus einem hauptgesichtspuukt erwachsen ist: und das ist das heil in Christus. Das ist etwas so Großes und Einziges, daß es alle andere Gedanken und Dinge um sich kreisen läht.

In einer doppelten Beziehung steht zu diesem heil das A. T.; in einer geschichtslichen und in einer psinchologischen. Die geschichtliche ist mit dem Worte Messias nismus bezeichnet. Das A. T. hat keinen Eigenwert; es ist bloß die Vorbereitung auf Jesus, ein großer Advent. Alle seine hehren Gestalten leben bloß mit dem nach vorne gerichteten Blick als Figuren in dem großen Weltendrama, der Erlösung. "Was der alten Väter Schar höchster Wunsch und Sehnen war, und was sie geprophezeit, ist erfüllt in herrlichkeit." Diese festlicherbauliche Betrachtung kennt kaum eine geschichtliche Bedeutung der Geschehnisse für sich. Israel hat, wie die Muschel die Perle, so Jesus in sich erzeugt, und damit seine Schuldigkeit getan; denn wozu ist die Muschel sonst da?

Daneben kommt noch das Gesetz in Betracht. Heilsgeschichtlich als untergeordnete Form der Regelung des Verhältnisses zu Gott, psychologisch als Dorbereitung zum Heilsempfang: es soll den Menschen demütigen, damit es ihn der Gnade in die Arme treibe. Der tertius usus legis kennt freilich seine Bedeutung noch für den Wiedergeborenen.

Jener Messianismus und dieser Wert des Gesetzes als des Treibers auf Christus hin — beides ist von Paulus aufgestellt und von der Überlieserung bestätigt. So herrscht das A. T. noch weithin in der Christenheit. — Die letzten Jahrzehnte haben zwei heftige Angriffe auf das A. T. und seine

Verwendung in der Pragis gebracht.

In seiner Schrift "Das Judentum in der religiösen Volkserziehung des deutschen Protestantismus" (Leipzig 1893) hat Kaher zumal auf die im Vergleich mit dem N. T. so viel niedrigeren Ideale des jüdischen A. T. hingewiesen, mit denen dann natürlich auch niedrigere Vorstellungen von Gott gegeben sind. Wie unsinnig sei es doch, die Kinder zuerst zu Juden und dann erst zu Christen zu machen, statt sie sosort zu Christus hinzusühren! So sei das A. T. nicht nur entbehrlich, sondern auch geradezu gefährlich für den christlichen Religionsunterricht.

Noch ganz anders packt Andersen in seinem Buch "Anticlericus" (Schleswig 1907) das A. T. an. Mit seiner Witterung hat er im A. T. die tiesste, aber auch die verwundbarste Stelle im ganzen alten theologisch-kirchlichen System herausgefunden, das er beseitigen will. Die judozentrische Haltung der Heilsgeschichte, die weit in alles christliche Kirchentum hineinreichende Herrschaft des priesterlichzischschen Geistes, die Vergistung des Kirchentums mit dem hochmütig herrschsichtigen Klerikalismus des A. T. — das alles beschreibt und verurteilt er in unerbittlicher Wahrhaftigkeit und Folgerichtigkeit.

Gewiß, beide haben die wunde Stelle getroffen: das Judentum fließt durch den alttestamentlichen Unterricht in deutsch-christliches Denken hinein. Aber das hängt mit der herrschenden Verwertung des A. T., nicht mit ihm selbst zussammen, als ob keine andere Wahl denkbar wäre, als entweder das A. T. wie

früher zu gebrauchen oder gar nicht.

Diese herrschende Verwertung freilich hat durch beide Kritiker unheilbare Schäden erlitten. Beide haben große Verdienste um die Volkserziehung. Sie haben recht: wir haben zuviel judenzt. Wir haben Israels Ansprüche auf Cand und Ruhm als unsere eigenen vertreten, haben all seine Siege als die eigenen mitzgeseiert, seine helden unbesehen verehrt, seine Ideale aufgenommen, weil es ja Bibel und Gottes Wort war. Dieser helden Schwäche haben wir übersehen oder beschönigt, denn es waren ja heilige Männer, aus deren Nachkommenschaft unser Herr Jesus stammte. Wir haben uns ganz gesangen gegeben dem Geist des hochmutsgegenüber den Gosim, wir haben mit israelitischen Zügen Gott und den himmel auszgestattet, haben uns in vielem an die Grundvorstellungen seines Kultus gewöhnt. Es ist uns darum recht schwer geworden, die Geschichte Israels recht zu verstehen; denn auf einmal wurden in ihrem Fortgang aus den idealen Israeliten die Juden, die Jesus gekreuzigt haben.

So ist es ein Verdienst, wenn jene beiden Kritiker uns die Augen geöffnet haben für die Durchdringung unserer Gedanken und Gefühle mit Judain. Und es ist das natürlichste von der Welt, daß solche Stöße zuerst ganz radikal sind und der Gegensatz zu einem kontradiktorischen Nein wird. Ebenso natürlich ist es aber, daß man dabei nicht beharren kann. Über die Thesis und die Antithesis greift die Synthesis hin und führt die Gedanken weiter. Das Nein bleibt zwar, wo es nötig und richtig war; aber darüber erhebt sich das alte Ja zu neuer Bedeutung. Die religionsgeschichtliche Betrachtung ist es, die zuerst einmal studium und ira überwindet, indem sie mit kühler Sachlichkeit die Dinge beschauen lehrt. Nun gehen allerlei Veränderungen mit dem A. T. vor unseren Blicken vor. Es gewinnt, wie wir glauben, erst jetzt seine eigene Stellung

und Würde. Seine Geschehnisse und Personen sind einmal zuerst für sich selber da. Die Geschichte eines Volkes tritt uns entgegen mit all ihren typischen Ausswirkungen. Wir vergessen, daß es das Volk der Verheißung ist, und sehen uns dies Volks und Menschenleben an, wie es für sich selbst besteht. Wir empfinden fast überall etwas von dem sittlichen Geist, wie er im N. T. herrscht. Menschen und Volksleben in sittlich religiösem Geist geführt, das ist uns ein wertvolles Geschenk für die Praxis von heute. Denn sicher ist viel daraus zu holen für unsere Arbeit an der Menschen und Volkserziehung.

Daneben aber ist uns noch eins religionsgeschicktlich klar geworden. Es ist nicht eine sesstschende Größe, was wir vor uns sehen, sondern eine, die sich ent wickelt. Weithin verfolgen wir diese sittliche Dolksreligion in ihre Anfänge zurück. Sehr bald arbeitet sich schon ein ganz klar bestimmter und von anderen unterschiedener Dolksgeist heraus: sein Kennzeichen ist eine geistig-sittliche Haltung, die mit monotheistischem Personalismus organisch verbunden ist. Das ist der tiesste Trieb und Keim, das ist die Entelechie dieser Religion. Und dieser Geist entwicklicht unter mannigsachen Reizen von außen, natürlich auch unter vielen Rücksällen und Seitensprüngen auf das Christentum des N. T. zu. Don diesem aus können wir, wie von der Mündung eines Flusses in den Strom, den Lauf rückwärts versolgen bis fast an die Quelle. Fremdartige Religionseinstüsse werden bald ausgestoßen, bald eingearbeitet, bald als Reize verwandt; und so kommt es, ohne daß natürlich die Fülle ganz unableitbarer persönlicher Einstüsse, ohne daß vor allem Gottes Leitung außer Rechnung gestellt würde, so kommt es zu dem Großen, das wir neutestamentliches, genauer spnoptisches Christentum nennen.

Das sind die beiden Gesichtspunkte, die wir ausstellen: wir haben im A. T. einmal eine große geschichtliche Entwicklung zu sinden, die auf das N. T. hinstrebt. Wir haben dann in ihm eine religiöse Welt, die als volkstirchlich-weltzliche Ergänzung zum N. T. uns gute Dienste leisten kann. Ohne Wert darauf zu legen, können wir sagen, daß wir mit dem ersten Gedanken die tiesste Ibee des alten Messianismus, mit dem zweiten die des tertius usus legis ausnehmen.

## 2. Das Alte Testament eine Entwicklung auf das Neue Testament hin.

Es ist nicht nötig, den üblichen Messianismus zu kennzeichnen; denn er ist uns schon von den Christbäumen der Kinderschule an vertraut. Welche Gedanken liegen ihm aber zu Grunde? Jesus ist darum Sohn Gottes und Erlöser, weil er schon als solcher im A. T. geweissagt worden ist. Also das A. T. ist der sichere Boden; was sich an ihm rechtsertigen kann, ist richtig und gut. Überhaupt das Alte, das längst vorhanden oder geplant war, das ist bewährt; denn was Wert hat, ist nicht von heute, sondern von Ansang an; nur das Geringe kommt so von gestern her in die Welt herein. Besteht doch für den Juden die Synagoge und die Thora von Ewigkeit her. Dann aber erleuchtet dieser Messianismus uns die Welt mit einem erfreulichen Sinne: die Dinge greisen ineinander; das, was heute kommt, ist vorbereitet, geahnt, geplant; also steht ein Wille dahinter, der

seine ganz besondere Absicht mit ihnen hat. So bekommt das, was in der Gegenswart Wert hat, den beruhigenden Schein, Gegenstand der Fürsorge einer großen Weltleitung zu sein und seine Anker in den Grund der Unendlichkeit zu werfen.

Das ist icon besserer Messianismus, auf den wir nicht verzichten wollen, wenngleich er noch auszubauen und zu vertiefen sein wird. Jener vulgare aber ist doch zu flach; er steht im Gangen im Dienst einer oft so oden Praditatenreligion, die es darauf absieht, gewisse alte oder neue Namen Jesu zu recht= fertigen, was man dann heißt "zum Glauben bringen". Sern von einer tiefen Erfassung Jesu, ift man auch fern von einer organischen Erfassung der Schrift: die Prädikate Jesu werden mit Stellen der Schrift gerechtfertigt. Und diese Schrift des A. T. gilt als der sichere Boden. Das aber ist eine Annahme, die wir wieder verstehen mussen, und sie fällt dabin. Das gange Verfahren stammt nämlich aus dem N. T., genauer aus der Judenmission. Da hatte es seinen Platz; das Schema "Weissagung und Erfüllung", auf das Verhältnis von A. T. und Jesus bezogen, war eindrucksvoll, solange das A. T. das Bekannte und Seste, und Jesus das Neue und Unsichere war, das durch Juruckführung auf jenes assimiliert, gefestigt und bewiesen werden mußte. Das ist aber nicht mehr der Sall. Uns ist Jesus vertrauter und sicherer als das A. T. Darum mussen wir diesem ganzen ehr= würdigen und stimmungsvollen messianischen System, soweit es ernst gefaßt sein will, den Abschied geben, es also aus Predigt und Unterricht entfernen; wenn man in dogmatisch unverbindlichen liturgischen Seiern die alten schönen Derse von Bethlehem Ephrata hersagen lassen will, so mag man es ja tun. Aber wir können gang unmöglich noch die holde Siftion pflegen, daß der alten Väter Schar höchster Wunsch und Sehnen gerade Jesus war, und was sie prophezeit, nun erfüllt ist in herrlichkeit. Es geht nicht mehr.

Freilich werden wir doch der tiessten Richtung, die in jenem Messianismus liegt, Rechnung tragen können. Und diese Richtung heißt: Entwicklung. Denn das ist doch der tiesste Gedanke jener Annahme: es ist etwas keimhast im Alten verborgen, und das entsaltet sich im Neuen: quod in vetere latet, in novo patet. Freilich müssen hier noch einige Sicherungen angebracht werden. Zuerst ist der Gedanke dieser Entwicklung noch nicht ohne weiteres im Sinne des Beweises zu benühen, daß Gott dahinter steht. Er kann ja doch ganz im Sinne eines gott – losen Evolutionismus gebraucht werden. Höchstens ergäbe sich ein Gewinn, wenn wir diesen Gedanken der Entwicklung mit der Doraussehung verbänden, daß Gott sie senkt. Die Verbindung von Entwicklung und Offensbarung aber heißt: Erziehung. Und das wird der Begriff sein, der die Brücke schlagen hilft von dem geschichtlichen Verständnis des A. T. zur Praxis; er wird uns sehr wertvoll werden: Gott als der Erzieher und unsere Weise, wie wir die Jungen und die Alten zu erziehen haben, wird uns in ein helles Licht treten.

Serner aber stehts doch sehr fraglich mit dem Begriff der geschichtlichen Entwicklung. Will sie die Herausgestaltung eines Keims zur vollen höhe der Pslanze sein, so ist das ein teleologisches Verständnis, das von hinten her, und zwar von einem Werte her, in die Vergangenheit hinaussteigt. Mit anderen Worten: diese Auffassung ist eine Konstruktion subjektiv-praktischer Art, also eine Art von Glaubensurteil. Wieder ist die Absicht die: das, was mir wertvoll ist, sinde ich als angelegten Sinn in dem Gang der Dinge, und das erbaut mich. Aber je

glatter die Linie dieser Entwicklung ist, desto weniger geschichtlich ist sie in der Regel. Die Geschichte geht selbst noch nicht mal im Zickzack, sie ist ein buntes hin und her und Auf und Ab, aus dem einmal ein großer neuer Wert heraus= springt, aber daneben und damit bleiben noch andere Werte stehen. Wir brauchen jedoch eine solche Entwicklungslinie, und darum machen wir sie; und zwar mit voller Einsicht in ihre gang subjektiv-praktische Bekenntnisart. Wir machen sie, indem wir die aufeinanderfolgenden Zeiten so fräftig zustuten, wie es uns gusagt und wie wir es brauchen, so daß einem richtigen positivistischen Geschichtler hören und Sehen vergeht. So machen wir es mit der Geschichte des A. T. und ihrem Derhältnis zu Jesus: wir stugen sie so zu, daß als ihr gang natürlicher Ertrag Jesus zu erkennen ist. Das ist eine Konstruktion, aber keine bloß gedankliche, sondern eine, die ihren Grund in dem Geschichtsverlauf selbst hat. Wir tun dies gang zu lehrhaften Zwecken: wir nehmen eine lehrhaft wertvolle Vereinfachung und Vergewaltigung mit der Geschichte vor; denn wir sind die herren auch der Geschichte. Das tun wir nicht, um Jesus zu beweisen, nein, sondern um Jesus zu verftehen und um zu Jesus zu erziehen. Erziehung ist der beste Beweis. Und das ist er um so mehr, je mehr zum Inhalt des Christentums wirklich die prattischen Dinge, also Werte und Ideale werden, die sonst so oft hinter den Theorien und Dogmen gurudtreten, die doch nur ihre Voraussetzung oder Solgerung sind. Diese Erkenntnis, daß es sich in der Schrift um Guter und Ideale, also um praktische Dinge, handelt, ist der Jentralpunkt aller Praktischen Auslegung und die Brude zwischen geschichtlicher und Praktischer Theologie. Diese praktischen Dinge muffen dann aber auch im Mittelpunkt unseres Begriffs von der Entwicklung stehen, aus der wir nachher eine Anweisung zur Erziehung machen wollen; dabei soll gedacht werden an unsere Erziehung durch Gott und an unsere Aufgabe, Andere zu Gott zu erziehen. Das ist die hauptsache. Die monotheistische Arithmetik allein, also die Annahme eines einzigen Gottes statt der vielen Götter, ist uns doch als Ertrag der Entwicklung etwas zu durftig, wenigstens, wenn sie nur so äußerlich gefaßt wird. Diel tiefer wird diese Entwicklung aufgefaßt, wenn der übergang von den vielen Göttern zum Einen als Solge und Kenn= zeichen der Erhebung der Religion von den Gütern zu dem Gut, von den Dingen jum persönlichen Geistesleben, genommen wird; denn wie mit der Betonung des Ideals der Persönlichkeit die Che monoganisch wird, so wird auch gugleich mit ihr die Religion monotheistisch.

Wenn wir jene Entwicklung zeichnen, dann stellen wir den Hauptbegriff aller Religion, das heil, in den Mittelpunkt. Daß das ersehnte heil ein anderes geworden ist von den vormosaischen Anfängen Israels an bis zu den Geschichten von Nikodemus und der Samariterin, das ist das Entscheidende. Es ist Selbstäuschung, wenn der vulgäre Messianismus nicht stark genug betont, daß ein großer erheblicher Unterschied besteht zwischen dem heilsgut, auf das die Patriarchen und noch die Propheten hossten, und dem heilsgut, das Paulus und Iohannes an Iesus aufgegangen ist. Äußerlich ist ja freilich die Sorm dieselbe: es ist ein heilsgut, das von der Zukunst erwartet wird, denn die Gegenwart ist stets für ein solches zu klein; alle Religion ist hossnung. — Zu jenem heilsgut tritt dann als zweites Stück noch das Unheil oder der Alltagszustand, aus dem heraus man auf jenes hosst. Und fügt man noch zwischen beiden als drittes die erlösen de

Tat Gottes ein, so hat man das religiöse Grundverhältnis: Not — Erlösung — Heil. Dazu gehört viertens dann noch das, was der Mensch zu leisten hat an den Gott der Erlösung, um seine Hilse hervorzurusen; und dann ist alles beissammen, was nötig ist, um eine Resigion oder eine resigiöse Zeit zu ersassen.

Wir wollen nun dieses Schema ganz knapp durch die Entwicklung Israels hindurchführen. Wir bekommen also eine Angahl von Querschnitten durch den Baum übereinander: es ist zwar stets dieselbe Kreisform mit jenen vier übereinstimmenden Punkten, dem heil, dem Unheil, der Erlösung und der Leistung: aber die Größe des Kreises wechselt immer. Beim Baum zwar wird alles stets kleiner, je höher er hinauf= geht; in der geschichtlichen Entwicklung der israelitischen Religion aber wird alles immer geistiger: das gibt aber später die Anweisung für die von uns erstrebte Erziehung. Unser Entwicklungsmessianismus geht am besten, wie auch der alte Messianismus, von dem erreichten Zielpunkt aus gurud. Dieser ist aber für uns nach dem Gesagten die hohe und gulle des heils selbst, wie es mit Jesus gekommen ist. Also wir achten mehr auf den Inhalt, als es die übliche Prädikatenphraseologie bietet; denn nur im Inhalt, nicht in den Prädikaten liegt die Kraft. Und dieser Inhalt besteht nun im geistig-überweltlichen, sittlich wirksamen Gottesreich. Die Gemeinschaft mit dem geistigen, heiligen Liebesgott, der über der Welt steht seinem Geist und Willen nach, mag er noch so eng mit ihr verflochten sein, diese Gemeinschaft ist das Absolute und Cette, worin wir Ruhe finden; wir werden von einer List der Natur immer wieder aufgescheucht, wenn wir endlich einmal ein Biel erreicht haben, in dem wir ruhen wollen. In diesem Gott des Geistes, des Lebens und der Liebe finden wir die Ruhe, die uns der Gott der Natur und der Geschichte verweigert, weil er die Unruhe unserer herzen braucht, um seine 3wecke zu erreichen. Und doch sind beide eins: derselbe Gott treibt uns durch Natur und Geschichte hindurch zu seiner dauernden Rube. In dieser Rube liegt alles unter uns, was beunruhigen fann: wir haben dann überwunden. Aber von da aus ergeben sich auch die stärksten sittlichen Kräfte zum Wirken auf Menschen und Dinge; denn wenn einem nicht mehr alles an ihnen liegt, wird man freier und besonnener. Und jene Gottesruhe ist so erfüllt von Güte und Reinheit, daß man gar nicht anders kann, als sie so auswirken, daß man Menschen und Dinge rein und gutig behandelt. So hängen hier Wert und Ideal eng zusammen. Und das ist etwas für alle Menschen: der himmel fragt nicht nach hautfarbe und Nation; die humanität im tiefften Sinne ist hier verwirklicht. Daß es einen solchen himmel und ein solches Ideal gibt, das ist Evangelium. Das ist das heil, das im Mittelpunkt des neutestamentlichen Erlösungsfreises steht: zu ihm wird man erlöst aus Sünde und Schuld, aus Not und Tod. Gott erlöst zu ihm hin, und zwar durch Jesus, seinen Sohn. Er tut es aus Engde: denn solches heil ist zu hoch, als daß ein Mensch es erreichen könnte: er kann sich nur der Erlösung hingeben, indem er Gott traut und sich an Christus anschlieft. hier ist alles geistig und alles frei gedacht: Gott ist Geist und Christus ist Geist, die Erlösung ist geistig, wie ja auch das heil geistig ist; so färbt das Gut immer alle Gedanten, die gemäß der religionspsnchologischen Topit zum gangen Gedantenfreis gehören.

Don da aus denken wir ins A. T. zurück und ziehen unsere Linien. Welches Gut steht hier im Mittelpunkt der religiösen Gedanken und Gefühls-

welt? Es ist die Nation und der Nationalstaat. Es werden sich wenig Gedanken in der mittleren Literatur Israels finden lassen, die nicht diesen Jug aufzeigen. Der Volksstaat ist vor allem die Größe, um deretwillen das Aufgebot der Religion geschieht. Um seinetwillen ist man fromm. "Mit Gott, für König und Vaterland" ist der genaue Ausdruck der Frömmigkeit des A. T., eine Sormel, die wir absichtlich wählen, um icon auf die ähnliche Lage in unserer Volksreligion hinzuweisen. Gott und Israel gehören zusammen: Gott sorgt für Israels Gebeiben, und Israel sorgt für Gottes Ehre und besonders für seinen Kult. Und das geht durch beide Schichten religiösen Denkens, die wir in Israel wie überall beobachten können: einmal durch die untere, die besonders fr. Andersen mit scharfem Auge der Abneigung durchspäht; ja hier ist viel Dunkel, Rassen= stol3, Rassenerhaltungstrieb, und die Personifikation dieses gaben Rassenglaubens von Israel heißt Jahme; aber doch auch durch die obere Schicht, die Andersen weniger berücksichtigt, als es die alttestamentlichen Theologien tun: die ideale führende Schicht. Diese sehe ich nicht ohne weiteres gang in den Propheten, wie sie sind, aber in dem idealsten Geift, den diese Propheten geäußert haben. Auch die höchsten Gedanken von Deuterojesaia atmen nationalen Geist. So muß man Schichten unterscheiden; wie Andersen das Volk Israel, so kann man jedes Volk, auch das deutsche, herunterziehen. – Israel wird in aller möglichen Weise als Gegen= stand der Behandlung Gottes gedacht: er hat es geschaffen, er hegt und pflegt es, er straft es; aber vor allem steht Israel in dem oben geschilderten religiösen Grundverhältnis an der entscheidenden Stelle des Ganzen, es ist nämlich Gegenstand der Erlösung. Denn Gott erlöst Israel aus seinen national= politischen Nöten. Diese bestehen hauptsächlich in der Gefahr, die die geinde von außen über es bringen, aber auch im Innern gibt es solche Gefahren. Gegen alle diese ist Gott da; er wird Israel erretten und zu Glanz und herrlichkeit bringen. So entsprechen sich Not und heil und Gott. für wird Gott das tun? Er tut es für Kultus und religiöse Treue, aber er tut es por allem für sittliche Besserung. - So ist dieser Kreis geschlossen, der nationale religiose Kreis: Not - Heil - Gott - Kultus und Besserung bezeichnen seine Art. Daß er sich in dem Cauf der israelitischen Geschichte nicht gleich bleibt, ist anzunehmen und wird uns noch beschäftigen. Wir machen schon jest auf die Kluft aufmerksam, die diesen Gedankenkreis von dem N. T. trennt: es ist derselbe Gott, es ist dieselbe Kraft der hoffnung, es ist dieselbe formale Begriffswelt; aber es ist im N. T. ein höheres höchstes Gut. Und das ist die einzig fennzeichnende Grenze zwischen alttestamentlichem und neutestamentlichem Beist: hier himmelreich und dort israelitische Nation. Daneben ist natürlich noch sehr viel A. T. im N. T. Aber das geht uns als Deutsche und Gegenwartsleute gar nichts mehr an: was liegt uns denn an den Juden!

Dies ist das eine hauptdogma des A. C.: Gott schützt sein Volk gegen Gefahr oder errettet es aus der Not, wenn es zu ihm zurückehrt. Es ist bekannt, wie dieses Dogma lange den Schlüssel des Verständnisses für alle Vorskommisse des nationalen und politischen Lebens abgegeben hat.

Aber das ist doch nicht der einzige religiöse Gedankenkreis des A. T. Es gibt noch einen anderen, der das Ich zum Mittelpunkt hat, das Ich, wie es leben und gedeihen will, im gewöhnlichen Sinne des Wortes. Das Gut ist dabei Ge-

fundheit, Leben, Reichtum, Ehre usw. Wieder steht dieses Gut in jenem allsgemeinen religiösen Erlösungsschema: das Ich ist bedroht, oder wenigstens es erreicht nicht, was es will: da tritt Gott ein oder sein Eintreten wird erwartet und erbeten. Er tritt ein wieder für Opfer oder für Besserung; aber er bedarf auch einer solchen Leistung. Oder die Leistung kommt nach: "Ruse mich an in der Not, so will ich dich erretten und du sollst mich preisen."

Es ist nicht so, daß dieser Gedankenkreis sich vor dem vorigen, dem nationalen als Vorstufe fande; nein, geschichtlich angesehen, begleitet diese form religiösen Denkens die gange israelitische Entwicklung; besonders stark ist dieser Con in den Pfalmen und von da aus ist er auch in unsere Gesangbucher gekommen: "Befiehl du deine Wege". Er herricht in febr vielen Geschichten vor, die wir lernen laffen, er kommt ja der hoffnung und dem Wunsch nach Leben so entgegen, daß er immer wieder die herzen zu jenen großen und schönen Zeugnissen der Lebenshoffnung binführt. Um dieser hoffnung willen leistet man noch immer Gott das Werk des Kultus, leistet man Gott das Werk der Besserung: nur gesund, nur wieder geachtet, nur errettet! - Diesem Gedankenkreis haftet ebenso wie dem ersten, dem nationalen, ein starker partikularistischer Jug an, der sich besonders gegen die Seinde des persönlichen oder nationalen Wohlseins richtet: die Psalmen sind doch recht voll von hak. Die Gottesporstellung aber, die mit diesem Wort- und Gedankenkreis verbunden ist, hat eine sehr große Geschichte: sie erhebt sich noch im A. T. von der Tiefe des Setischismus und steigt von da zu der höhe des geistigen Freundes und Vaters auf, der die Seinen versorgt, wie sie es nötig haben. Gott versorgt, schütt und rettet beide, den Einzelnen wie das Volk, um seiner Gerechtigkeit und Güte willen; man kann sich gang auf ihn verlassen, er muß tun, was von ihm erwartet wird. - Das ist das andere hauptdogma des Alten Bundes, eine Theorie, die den Schlüffel zu allem Erleben gibt, und zwar nach der positiven wie der negativen Seite hin: wer sich zu seinem Gott halt, den halt dieser Gott auch bei aller Not aufrecht; und umgekehrt: wer von Gott verlassen wird, wird auch ihn verlassen haben. So besiegt dieses Dogma lange die Wirklickeit. Dann aber wird es von der Wirklichkeit besiegt. Das gibt die folgenschwersten Ent= wicklungen, von denen nun ausführlich zu reden ist.

Wir halten immer, um unsere teleologische Linie sicher zu ziehen, das Ziel, also das geistig-persönlich geartete himmelreich, im Auge, wie es an keine Nation gebunden, als eine Welt des Friedens und der Kraft in Jesus offenbar geworden ist. Der übergang zu ihm aus dem A. T. wird nun mannigsach angebahnt, und diese übergänge werden uns religiös und homiletisch-unterrichtlich von größtem Werte sein. Jene Dogmen zerbrechen nämlich vor der Wirklichkeit. Und zwar beide etwa zu gleicher Zeit. Der Bruch des zweiten Dogmas, daß Gott um seiner Gerechtigkeit willen seinen Frommen Gesundheit und Glück verbürgen müsse, zerbricht im Buch hiob. Das ist an ihm das Allerwichtigste: der fromme Egoismus oder die egoistische Frömmigkeit bekommt Unrecht mit ihrem Anspruch, in Gott ein "Tischhen — deck dich" oder gar noch ein "Knüppelchen — aus dem Sack" zu besitzen. Es wird hier die dogmatische Verbindung von Glück und Frömmigkeit wie die von Unglück und Sünde von einem großen Realisten abgewiesen — das sind immer die Großen, die dem Dogma zuwider Wirklichkeit sehen und auch behaupten. Frömmigkeit ist also keine Versicherung für das irdische Glück des Einzelnen.

Aber auch das entsprechende Dogma des Volkslebens zerfällt. Und dieser Zerfall heißt: Exil. Und Exil mit allem, was ihm vorangeht, heißt: Gott ist nicht der gefällige Volksgöße, von dem man für ein paar Opfer und etwas Tugend Sieg und Gedeihen erhält. Auch dies Dogma scheitert an den Tatsachen. Die Propheten legen dem Volke diese Wirklichkeit in der Geschichte aus, wie sie sie gesehen haben: Gott ist nicht für das Volk da. — Nehmen wir noch den Kohelet dazu, dann haben wir den Zusammenbruch der minderwertigen alttestamentlichen Religion, der sich mit einem Saze so ausdrücken läßt: Gott ist nicht dazu da, um seinen Gläubigen das Privat= und Staatsleben bequem zu machen.

Aber in diesem Jusammenbruch erheben sich gang neue Größen und Werte. Und zwar zunächst und vor allem Gott selbst. Der Mensch ist für Gott da. nicht Gott für den Menschen. Israel ist für Gott da, nicht Gott blok für Israel. Das ist ein gang gewaltiger Umschwung. So stedt er im hiob; und in diesem echt geschichtlichen Inhalt des hiobbuchs stedt mehr Messianisches als in hiob 19.25. Ebenso sind mir alle messianischen Weissagungen in den Propheten feil gegen diese einzigartige große Umwandlung; beidemal wird das Mittel - Gott - zum 3weck, und der 3weck - der Mensch oder das Volk - zum Mittel. Das ist die große Wandlung der Motive, die heterogonie der Zwecke, die Wundt als allgemeines Kennzeichen der Religionsgeschichte nachgewiesen hat. Das ist etwas, was uns wiederum für unsere praktische Verwendung von Wert sein wird. Nicht nur um das Religiöse, auch um das Sittliche handelt es sich. Dieses steigt nämlich gerade in den Propheten zu eigener Würde und Größe langsam empor. nur, daß es mit seinem Todfeind, dem selbstfüchtig-mechanischen Kultus, hier zum ersten Mal in einem weltgeschichtlichen Kampf, der stets einen Wechsel des Sieges bringen wird, die Waffen freugt; langfam entwächst es auch seiner Stellung, bloß Bedingung für das Glück der Nation zu sein, um seiner eigenen Größe und Weihe als einem Teil der idealen Gotteswelt entgegenzureifen.

Daneben vollziehen sich noch andere folgenschwere Entwicklungen. Der absolute Staats= und Volksgedanke zerbricht unter den Schlägen Assurs und Babels. Und was tritt an die Stelle? Einmal der große Gedanke des Völkerreichs, in dem Israel nicht etwa die erste politische Rolle spielt, sondern in dem es seine göttliche Mitgist, Gotteserkenntnis und damit alle großen geistigen Güter austeilt. Aber die andere hälfte des Ertrags, den der Staatsgedanke in seinem Zersall zurückläßt, ist die Wertschäugung des Einzelwesens, der Persönlichkeit. Nicht die Gemeinschaft allein macht jeht mehr den hauptwert aus, sondern das Einzelwesen in seiner Vertiesung. Ist der zweite Iesaias der Vertreter des ersten Gedankens, des Völkerreichs, so Jeremia der des zweiten, der Persönlichkeit. Und alles wird ins Geistige, Innerliche und Tiese gewandt. Das Gesch hört dann überhaupt auf, wenn das Neue kommt, nicht nut der Vorzug des Kultusgesehes vor dem Sittlichen.

Das sind die großen Entwicklungen und Übergänge, die uns am A. T. so bedeutsam sind. Die Ratastrophen also, die des Einzel- und die des Volkslebens, haben den höchsten Wert. Sie sind die Reize, die das Tiesste der religiösen Anlage aus der Seele des Volkes hervorholen, und zwar durch den Dienst seiner großen Propheten. Natürlich verwirklichen sich nie solche Ideen rein: so ists der übliche Abfall der Idee in die gemeine Wirklichkeit, wenn die hiobstimmung zum Skep-

tizismus des Kohelet, wenn das geistige Reich der Propheten, das den gewöhnlichen Nationalstaat überwinden will, zum klerikalen Kirchenstaat wird, der seinen übernationalen Zug in Proselhtenmacherei betätigt; wenn die von Jeremia geschaute innere Gebundenheit an Gott, welche die Bedingung für äußere Freiheit von Geseh und Priester sein sollte, der elendesten Gesetlichkeit und Bindung an priesterliche und schriftgelehrte Autoritäten weicht. Hierin ist nicht der große Zug der Entwicklung, die sich uns noch als Offenbarung und Erziehung Gottes ausweisen wird, sondern die übliche Verpfuschung alles göttlich Großen durch die Menschen zu erblicken, die aber auch ihre, wenn auch nur negativen pädagogischen Vorteile zeigen wird.

So gilt es, sich der Geschichte zu bemächtigen zu Gunsten der Erziehung, die Vergangenheit in den Dienst der Gegenwart und Zukunft zu stellen. Und ist auch jenes keine echte geschichtliche Geschichte, so ist es doch ihr Gerüst oder Gerippe. So sieht sie aus, wenn wir fragen: Was ist denn nun daran? Der Glaube und die Erziehung haben gar nicht historisch im strengen Sinne zu sein, sondern sie haben nur zu fragen, was Gott in der Geschichte sagt und mit der Geschichte will. Das ist Heilsgeschichte in unserem Sinne. So gibts auch einen Messianismus, der sich neben dem alten sehen lassen kann.

Dieser Messianismus achtet gerade auf jene Entwicklung, die wir als den Sinn jener Geschichte unter all ihrem bin und ber und Auf und Ab erfaßt haben. Er schließt von der Blüte auf die Wurzel, nachdem er die Blüte um der frucht willen beachten gelernt hat. Mit anderen Worten: In dem großen Progest der Vergeistigung und damit in dem Vorgang der Erweiterung der Gedanken über die jüdisch gesetzlichen Grenzen hinaus, in diesem Vorgang liegt das Messianische: es ist die zielstrebige Entwicklung auf den höchsten Wert, das Reich Gottes, bin, das nachber als Schöpfung aus Altem und Neuem von Gott in Christus geschenkt wird. Oder: es wird unter dem Einfluß jener geschichtlichen Reize der innerste Trieb dieser Religion des A. T. ausgelöst, der auf jenes Ziel in Christus hindrängt. Dieser Trieb selbst ist wie alle Triebe metaphysischer Art. hier haben wir von ihm nur geschichtlich als von einem gang einzigartigen Geist zu sprechen. Diesen Genius des A. T., der auch der des N. T. wird, bezeichnen wir am besten als ethischen Monotheismus, wobei das uovov weniger arithmetische als ethische Bedeutung hat: es ist Ausdruck für die geistig persönliche und darum allgemein menschliche Bedeutung Gottes.

Um dieses Grundzuges willen ist der Zusammenhang zwischen A. T. und N. T. viel enger als der zwischen jeder anderen Religion und dem Christentum.

So urteilen wir historisch. Wir müssen aber auch religiös urteilen, und das ist das endgiltige Urteil. Dabei verbinden wir jenen Zusammenhang mit dem Begriff "Gott"; wir erkennen in Gott den Urheber jener Entwicklung, die von den niedersten Stusen des religiösen Cebens zu der höchsten, dem geistigen Gottesreiche, hinaufgeht. Gott, der Gott Israels und den Vater Jesu, den wir in diesem geschichtlichen Entwicklungsgang als einen und denselben erkannt haben, dieser Gott ist es, auf den dieser Gang selbst als auf seinen Urheber und Cenker zurückzuführen ist. So beurteilen und deuten wir jenen Geschichtszusammenhang religiös, also mit derselben Deutungsform, die in ihm als sein höchster Erwerb zu Tage getreten ist, nämlich der religiös=teleologischen Geschichtsdeutung, dem eigen=

tümlichen Gut des israelitischen Geistes; wir schleifen den roben Diamant mit seinem eigenen Staub. Dann wird aus Ursache und Wirkung - Mittel und 3wed oder Weg und Biel: jenen Geschichtsverlauf macht Gott gum Mittel, um sich in seinem Willen kundzutun. In diesen Begriff der sich entwickelnden Offenbarung nehmen wir den Menschen und seine Ideale mit herein und reden von der göttlichen Ergiehung in jenem Geschichtsversauf. Gott erzieht seine Menscheit auf das geistige Roich Gottes hin, indem er zuerst das nationale Königtum als hauptwert der Religion hinstellt, um die Menschen dann Erweitern wir diese Betrachtung mit unserer beudarüber binauszuführen. tigen Religionswissenschaft, so bekommen wir noch einen anderen Blid. Ja, Gott bat sich sein Volk auserwählt, so lautet es religiös, wenn wir seben, wie sich langsam der eigentümliche Geist Israels aus dem Mutterschof der vorderasiatischen Religion freimacht zu eigenem Leben. Gerade diese religionsgeschichtliche und -philosophische Betrachtung ist unterrichtlich, aber auch homiletisch vom größten Wert; denn sie hilft die Eigentumlichkeit des biblischen Geistes scharf im Dergleich und im Gegensak mit anderen Religionen erfassen - ein Mittel, das uns noch oft in seiner Bedeutung por Augen zu treten bat.

So arbeitet sich — dürfen wir sagen Gott? — nein, der Gottesbegriff langsam heraus, oder Gott erzieht sich seine Menschheit zu einer besserne Erkenntnis seiner Selbst in der Geschichte. Diese Verbindung zwischen der Weltgeschichte mit ihren Zusammenbrüchen und der fortschreitenden Erkenntnis Gottes ist echt israelitischs biblisch: Gott, der das höchste Geisteswesen der Welt darstellt, bedient sich der Weltgeschichte als ihr herr, um sich immer mehr zu entschleiern.

So bekommt die neutestamentliche Geschichte ihre Tiese und Perspektive, wie sie der alte Messianismus nicht erreichte. Jesu Geschichte wird verankert in der Dergangenheit und Ewigkeit und damit gesesstigt und absolut. Jesus wird durch Linien des Glaubens verbunden mit dem höchsten Leiter und dem Sinngeber der Welt.

Das ist der religionsgeschichtliche Ersak des alten Verheifungsschemas. Aber er führt noch zu weiterem, wenn wir darauf achten, daß wir im A. T. eine flar abgeschlossene, mit dem N. T. in engster Derbindung stehende Geschichte haben. Daber bekommen wir noch zwei Sormen von Messianismus, einen fleinen und einen gang großen. Der kleine soll darin bestehen. Nehmen wir etwa Jes. 53. Die alte Frömmigkeit freute sich naiv an den übereinstimmenden Zugen zwischen Einst und Jest, ohne sich zu fragen, was denn diese Derdoppelung eigentlich solle. Uns aber kommt es weniger auf einen einzelnen antitypischen Sall als vielmehr auf die allgemeine Regel an, die in einem topischen Salle stedt; hier also heift sie: so gehts einem, der sich im Dienst Gottes den Menschen weiht, um fie höher zu führen, wie es hier Jes. 53 geschrieben ift. Das ist die Regel im haushalt Gottes, nach ihr mußte auch Jesus sterben, aber nach ihr mußte auch sein Tod das Mittel sein, um seine Sache weiter zu führen. So haben wir Jesu Todes= bedeutung mehr unter dem Gesichtspunkt Gottes begriffen als nach der alten Weise: nun ist sie unter eine allgemeine Regel, unter ein Gesetz gestellt, und so ist sie gang flar. Oder: Jesus im Kampf mit den Pharisaern. Wir haben wenig davon, wenn wir lefen, daß dem Meffias Kämpfe bevorstehen; aber wir verstehen diesen Kampf der Evangelien, wenn wir ihn hineinstellen in den großen

geschichtlichen Rhythmus, der stets einen bitteren Gegensatzwischen Propheten und hütern des Alten, zwischen dem Herold des Sittlichen und den Konservatoren des Kultus zeigt.

So bekommen wir eine Ahnung davon, wie die Geschichte Israels in Jesus gipfelt. Dieser kleine Messianismus aber hängt am großen: Jesus ist die organisch notwendige Vollendung der alttestamentlichen Religionsentwicklung, weil er die in ihr angelegte enge Verbindung von Sittlichkeit und Religion samt der universalistischen Vergeistigung zur Vollendung bringt. Das ist mehr als die alte Weise, die sich freut, ihre heilstatsachen oder Prädikate Jesu im A. T. angedeutet zu sinden. Die heilstatsachen sind als Sachen noch ganz A. T. oder heidentum, wie man will: jedenfalls stehen sie noch unter der Schwelle des eigentlichen N. T., das durch die rein geistige persönliche Beziehung zu Gott und Christus bezeichnet wird.

Der umfassendste Messianismus ist nun ganz religionsgeschichtlicher Art: er besagt, daß Gott, so wie er Israel erzogen hat, überhaupt Völker erzieht. So macht es Gott immer. Bei Wundt sindet man als religionsgeschichtliche Regel jene allgemeine Entwicklung zur Geistigkeit vor. Jedenfalls ist diese heute nicht überall reines Erzeugnis der Entwicklung, sondern durch die Berührung mit dem Christentum in der Mission mitbedingt. Hier stößt Offenbarungsglaube im alten Sinn und Entwicklungstheorie zusammen. Es hat wenig Iweck, über beider Recht die anderen Nationen, die Mission verhindert im Glauben an ihr göttliches Recht die anderen Nationen, die Probe auf jene evolutionistische Sehre zu machen und sie allein ihrer eigenen immanenten Entwicklung zu überlassen, eine Probe, die sicher nicht überall zur Zusriedenheit aussiele. Damit ist nicht bestritten, daß Gott, wie er Israel auf das geistig persönliche Heil hin erzogen hat, so sich auch immer noch seine Völker zum Verständnis und Empfang dieses Heils zubereitet.

Die praktische Bedeutung dieses ganzen messianischen Gedankenganges ist klar: er hilft auf einen sesten Boden, wo der Suß des Glaubens noch unsicher tritt. Es ist die Absolutheit des Christentums. Diese scheinbar unpraktische, persönliche Heils- und Gottesgewißheit ist das Praktischste, was es in der Welt des Glaubens gibt. Ferner fällt hier eine Art von Gnosis ab, und zwar in der Art der religiösen Geschichtsphilosophie, die dem Glauben ein helles Auge in die Weite schenkt. Endzlich gewöhnt er sich so daran, seinen Gott überall in der geschichtlichen Entwicklung auch in der des eigenen Lebens sich spiegeln zu sehen; und ohne dieses Spiegelbild in der Außenwelt, besonders der Geschichte, ist Gott nicht Gott, sonzbern nur ein Ideal, ein Genius des Guten oder ein Privatheiliger.

Wichtig, wie diese Erkenntnis unserer Erziehung durch Gott in der Geschichte, ist die Aufgabe der Erziehung Anderer zu Gott hin mit hilfe der Geschichte. Unsere geschichtliche Religion steht doch auf der Überzeugung, daß Gott in der klassischen Dergangenheit uns etwas zu bieten hat für jede Gegenwart und Zukunst. Wie wertvoll gerade für diese Aufgabe das A. T. von jeher gewesen ist, braucht nicht ausgeführt zu werden. Nur wollen wir uns doch auf die grundsähliche Seite der Sache genau besinnen, um womöglich noch mehr, als bisher üblich war, an erziehlichen Winken zu gewinnen, wobei natürlich diese erziehlichen Winke nicht nur auf den Unterricht, sondern auf die ganze Aufgabe der Gemeindeleitung gehen sollen.

Wir werfen darum zunächst die allgemeine Frage nach der Bedeutung

der Geschichte für die Erziehung auf, die ja für alle unsere Arbeit grundslegend ist. Wir nehmen dabei beide, Geschichte wie auch Erziehung, im weitesten Sinne, also Erziehung in einem Sinne, der nicht nur die Heranbildung des Willens, sondern auch die der Erkenntnis umfaßt.

Gerade diese beiden Seiten sollen es nun sein, auf die wir unser Augenmerk lenken, die Erkenntnis= und die Willensseite am Menschen. Beide sollen gebildet werden, und zwar zu selbständiger Betätigung in dem höchsten Sinn, der uns gerade in der Geschichte aufgegangen ist. So kommt die Ganzheit des Menschen zustande. - Wir behandeln beide Seiten getrennt, obwohl sie naturlich eng zusammengehören. Wir teilen ein in ber Weise, daß wir auf der einen Seite Verständnis, auf der anderen Seite Teilnahme am Leben der Gemeinschaft erstreben, wie es Gegenstand der Geschichte ift. Unter Derständnis verstehen wir die Einsicht in das Werden der Dinge, ein Begreifen der Persönlichkeiten und ber Ereignisse, das sie gleichsam gang umfaßt und nach ihren wichtigsten Beziehungen hin in sich aufnimmt. Dazu ist die Denkform: Ursache - Wirkung am besten geeignet. Darauf läuft unser gewöhnliches Geschichtsverständnis meist hinaus: die Personen und Gescheinisse in ein solches Net von Kausalbeziehungen einzuzeichnen, daß wir jene verstehen; denn wir glauben mit Recht, mit der Einsicht ins Geworden-sein viel vom Sein erfaßt zu haben. Noch höher aber als das Derständnis stelle ich das, was ich einmal Erkenntnis nennen will. Das ist die Einsicht in höhere Zusammenhänge, als es die gewöhnlichen kausalen sind. Dabei ist zu denken an allerlei größere Regeln des Geschehens, inpische Gestaltungen, gesehmäßige Wiederholungen, teleologische Beziehungen, wo also der Anteil der Persönlichkeit schon viel größer ist; so unsicher damit zwar die Sache wird, so interessant ist sie aber auch. hier liegt ber Reiz geschichtlicher Beschäftigung für den denkenden Geift. Wo diese beiden Dinge, Derständnis und Erkenntnis, erstrebt werden, da hat das Wissen um geschichtliche Dinge nur die Stellung der Grundlage und des Mittels, eine Stellung, die es aber leider so gar leicht verliert, um Alles zu werden, weil man sonst nichts hat als das Wissen.

Noch wertvoller ist natürlich für uns die andere Seite, die praktische, in der es auf Erziehung zur Teilnahme an den Gütern und Werten der Geschichte ankommt. Dabei ist es zuerst auf die Gewinnung von Urteilen abgesehen. Beurteilen aber ist eine Sähigkeit, die zwar ganz verstandesmäßig aussieht, aber darum praftischer Art ist, weil ihr Ideale und Magstäbe zu Grunde liegen muffen. Das ift die Aufgabe darum, diese Ideale, wie sie in der Geschichte erzeugt worden find, zu ihrer eigenen Verwirklichung in den Geist der Zöglinge einzuführen. Daneben tommt noch folgendes in Betracht: die Geschichte gibt immer gerade in ihren höchsten Stellen die Anschauung von solchen Idealen in Persönlichkeiten, die ganz anders mitreißen als Gebote und abstrakte Ideale. Aber auch die tiefen Stellen der Geschichte sind nicht verloren, wie man oft denkt; denn es gibt kein besseres Mittel zur Anbahnung jener Maßstäbe und Ideale als den Dergleich. An ihm schärft sich das Urteil, an ihm kann auch Juneigung zu der höheren Erscheinung entstehen, wenn ihr vielleicht bisher als gang selbstverständlich und gewöhnlich angenommener Wert, durch den Dergleich mit einem geringern, auf einmal lebhaft zum Bewußtsein kommt. So wächst man langsam in große Dinge hinein, nämlich in die Gemeinschaft der Menschheit, die etwas Großes bauen will; zuerst zwar bloß mit der Phantasie oder dem Begriffsvermögen, aber doch auch langsam mit dem Gefühl, das bewußt oder noch besser unbewußt den Willen leise den großen Interessen zuzuwenden vermag.

So erhebt die Geschichte, aber nicht ohne zugleich zu demütigen; denn sie zeigt die Menscheit in ihrer Größe und den Einzelnen in seiner Kleinheit, weil er nichts anfangen kann, was nicht schon versucht und getan worden ist. So in den großen Zusammenhang des edelsten menschlichen Strebens hineinzuleiten, ist eine große Aufgabe, die allem geschichtlichen Unterricht gestellt ist.

Stellen wir unser A. T. im Derhältnis zum N. T. unter diese allgemeinen Bemerkungen, so ergeben sich uns mancherlei Gesichtspunkte. Zuerst wollen wir noch einmal den Begriff näher auflösen, der uns bisher in der Betrachtung jenes Derhältnisses geleitet hat, den Begriff der Entwidlung. Wir wissen noch, daß er als eine ideelle Konstruktion und nicht als genaue Erkenntnis gefaßt war. In ienem Begriff stecken nun drei Bestandteile, die uns von Wert sein sollen. Wenn wir eine Entwicklung zwischen A. T. und N. T. annehmen, dann werden wir auf Stude im A. T. rechnen, die ihren Ausgangspunkt bilden und darum möglichst weit von dem N. T. entfernt sind. Serner werden wir nicht ohne andere Stude bleiben, die dem N. T. sehr nahe kommen; wie wäre es sonst eine Entwicklung? Und endlich wird uns der eigentliche Übergang in einer ganzen fülle von Erscheinungen entgegentreten. Um nun einmal gleich Bestimmtes zu nennen, so haben wir Ähnliches oder fast Gleiches in sehr vielen sittlich gerichteten und in sehr vielen rein religiösen Stücken, jenes 3. B. in den Propheten und in den Sprüchen, dieses in manchen Psalmen. Ist es dort die Reinheit der Nächstenliebe oder der Sinnenzucht, die dem Gedanken der Persönlichkeit entspricht, so hier die Unbedingtheit eines Gottvertrauens, das wenigstens nicht mehr wie vorher dem sinnlichen oder nationalen Wohle allein gilt, das Gott zu befördern hätte. brauche nicht darauf aufmerksam zu machen, daß es nur wieder die praktischen Be= ziehungen, also Güter und Ideale, sind, die hier mitsprechen, nicht etwa doamatische oder theologische Erkenntnisse.

Aber dieser Stellen sind doch nicht so viele, die Gleiches oder Ähnliches wie das N. T. enthalten, die also an die geistig-persönliche höhenlage des N. T. heranzeichen, von dessen transzendenter haltung noch ganz zu schweigen. Ebenso sind die rein gegensählichen Züge stark gemindert; also jene zweite Gruppe von Äußerungen im A. T., die einen dem N. T. entgegensetzen Geist atmen; und zwar durch die Tätigkeit der verschiedenen Redaktoren, die ein mehr praktisches als geschichtliches, höchstens ein Pietätsinteresse hatten. Aber es ist doch immer noch genug davon da: einmal der Animismus und der damit zusammenhängende Zauber, der Gott zwingen will, etwas zu tun, was nücklich, oder zu sagen, was zukünstig ist; dann sind es zumal wieder sittliche Dinge, die tief unter dem Keuschheitsund Liebesgebot des N. T. stehen, die damals noch als nicht nur erlaubt, sondern als Pslicht und Recht angesehen wurden.

Kurz, hierher gehört alles, um deswillen Katzer und Andersen, sowie die Dielen, deren Sinn sie aussprachen, das A. T. ganz ausscheiden wollen; dabei steht immer noch der alte Gedanke im Hintergrund, daß ein Gottesbuch derartiges nicht haben und die Erziehung zu Gott solche Dinge nicht in den Gebrauch nehmen darf. Dazwischen liegt nun die ganze Breite der eigentlich alttestamentlichen Güter,

Ideale und der dazu gehörigen Vorstellungen von Gott und Erlösung und Gottesdienst, also alles, was sich um Wohlsein von Personen und Samilien und Dolk Darin sehen wir das eigentliche A. T. Diese Stücke werden wir in unserem zweiten Teil unter dem Titel "Ergänzung" noch wohl gebrauchen lernen. hier stehen sie als ein übergang, und ordnen sich unserem erziehlichen Gang ein. der hinauf zu Gott, dem Gott Christi führt. - Man fann das Derhältnis zwischen beiden Testamenten auch ausdruden, indem man auf die Sorm sieht, in der die Frömmigkeit und Sittlichkeit erscheint. Wir haben im A. T., wenigstens in seinen fennzeichnendsten Teilen, eine grömmigkeit der Ordnung: der gromme mandelt vor seinem Gott und zwar auf den Wegen, die Gott ihm im Gesetz angegeben hat. Es ist eine beteronome frommigkeit und Sittlichkeit. So ist es angebracht in einer Religion, die ein Volksleben regeln will. Darüber hingus geht eine Frömmigfeit, die sich Gott näher gerückt weiß, die mit Gott lebt. Ein engeres Derhältnis verbindet den Gläubigen mit seinem Gott; er geht im Vertrauen und in der Gemeinschaft des Sinnes mit ihm durch das Leben. Noch höher steht der Fromme. der in seinem Gotte lebt. Er ist gang eins mit ihm. Er lebt selig in ihm und heilig aus ihm. hier tritt jede äußere Vermittlung zurück, und das Verhältnis wird unmittelbar. Gott und die Seele verschmelgen und Gott schenkt sich dem Gläubigen als sein Vater. Daß dies der höbes und Zielpunkt der Entwicklung ist. bedarf keiner Erörterung. Die Frage ist nur, ob wir unsere Gemeinde auf diese höhe bringen können. Einzelne können wir gewiß so heben, daß sie diesen großen Geschichtsverlauf im Kleinen für sich wiederholen. Aber im Gangen wird die Menge der Gemeinde noch durch die Ordnung gehalten werden muffen. Sur fie ist der Grundsat makgebend, der die katholische Massenpädagogie beherrscht: serva ordinem et ordo te servabit. Das soliest natürlich nicht aus, daß wir immer den Dersuch machen, iene bobe zu erreichen. Das wird damit am besten dadurch möglich sein, daß wir jene Entwicklung von der grömmigkeit der Ordnung zu der der eigenen Gemeinschaft mit Gott vor Augen führen. So wollen wir es nennen, und nicht sagen: erleben lassen; das klingt zu anspruchsvoll. Wir lassen etwas noch nicht erleben, wenn wir es behandeln. höchstens können wir damit die Keime für eine spätere Entwicklung in die Seele senken, die im Bunde mit anderen Kräften unter gunftigen Bedingungen in jene bobe führen. Mit diesen Bemerkungen haben wir beides betont, die Wahrheit der kulturgeschichtlichen Stufen und den Joll, den sie wie so manche andere Theorie, an den Illusionismus zu entrichten hatte, der da glaubt, mit den Dingen fertig zu werden, wenn eine neue Sormel gefunden ist und angewandt wird.

Das soll nun die zweite, die praktische Seite an jener Erziehung sein: Wir können an jenen aussteigenden Werten und Idealen die Maßitäbe bilden für das, was christlich ist; und zwar mit hilse der Denkformen des Vergleiches und des Gegensates. Immer wieder wird es heißen, daß wir dazu des A. T. nicht bedürsen, weil uns Gegensat gegen das Christentum und Minderwertiges im Verzgleich mit ihm genug entgegentritt, wohin wir schauen. Aber es handelt sich hier einmal gar nicht mehr um die Rechtsertigung des A. T. in unserem Gebrauch, sondern um den Sinn der Verwendung des A. T. Und dann ist Vergleich und Gegensat um so reizvoller und fördernder, je mehr man sich dabei auf der Linie einer Entwicklung bewegt, die auch gerade so viel Gleiches enthält. Solches

wird man billig erwarten dürfen von dem alttestamentsichen Unterricht, daß er die Maßstäbe klärt und erhöht. Das ist m. E. der Kern jener kulturgeschichtlichen Stusen, die, wie sie sauten, viel zu gekünstelt und überspannt sind. Aber das Urteil bilden im Vergleich — das läßt sich machen; dabei ist es völlig der Fülle unmeßbarer Einslüsse, die wir "heiliger Geist" nennen, anheimgegeben, was aus solchem Unterricht wird. Zur Erweiterung der ganzen Seele über sich selbst hinaus, zum Gewinn höchster Ideale, die zumal in ihrer heroischen Form die Jugend packen, in die großen Persönlichkeiten einzusühren, das versteht sich von selbst als die schönste Aufgabe dieses Unterrichts. Am höchsten wäre ja diese Aufgabe: die Menschen in "die Religion als Schöpfung", also in die Religionsentwicklung als in die Herausarbeitung einer höheren Gotteswelt, einzusühren, sei es in diesen ganzen großen Vorgang selbst im Sinne von A. Bonus, sei es in seine Nachsildung im Einzelnen und Kleinen. Das berührt sich schon mit dem oben ausgeführten Gedanken, daß die Erziehung, die Gott uns zuteil werden läßt, an jenem Modell und Top erfannt und angeeignet werden kann.

Ist das die praktische Seite jener Erziehung, so bedarf die theoretische weniger Worte. Verständnis und Erkenntnis im oben dargelegten Sinne sinden ihren Gegenstand vollauf an dem Verhältnis zwischen A. T. und N. T., wie es ja auch von uns dargelegt worden ist. Beides hängt innig zusammen: Interesse und Verständnis; jedes von beiden wird durch das andere bedingt und gefördert.

## 3. Das Alte Testament eine Ergänzung zum Neuen Testament.

Diese Betrachtung des A. T. unter dem Gesichtspunkte einer auf das N. T. hinzielenden Entwicklung, die die Grundidee des Messianismus aufnimmt, ist nicht die einzige Weise, in der wir es verwenden können. Die andere sollte es als Ergänzung zum N. T. ansehen sehren, um dadurch dem Grundgedanken des tertius usus legis ganz selbständig und frei Rechnung zu tragen.

Dann besteht die Ergänzung, die das A. T. dem N. T. bietet, darin: das N. T. ist im ganzen auf eine überirdische Welt gerichtet, die sich in dem Gewinn einer Seele oder in dem Besitz des Geistes Gottes zeigt. Das A. T. aber bringt zu dieser zeitgeschichtlich notwendigen Gestalt der biblischen Religion seine Art hinzu, die eine engere Beziehung zur Welt zeigt. Und damit entspricht es unserer ganzen gegenwärtigen Lage, die eine ähnliche Verslechtung der Religion mit der Welt darstellt, wie sie das A. T. enthält. Diese drei Sähe gilt es nun näher auszusühren.

Wir stellen uns dabei auf den Boden, der uns bei der ersten Betrachtung getragen hatte; auf den der Werte und Ideale, also auf den Boden der Wertschätzung. hier wird uns das Verhältnis zwischen A. T. und N. T. viel einfacher und klarer, als wenn wir in der alten Weise auf die Wahrheiten achten. So kann man zum oberslächlichen Verständnis den Gegensatz einmal fassen: Werte und Wahrheiten, obwohl die Wahrheit immer einen Wert und der Wert seine Wahrheit haben muß. Aber gemeint ist der Gegensatz von rein theoretischer Wahrheit und lebensnotwendigem Wert oder Gut. Die alte intellektualistische Auffassung sah als das Wesen des N. T. bestimmte Wahrheiten an, heilsnot-

wendige Wahrheiten, wie sie dem dogmatisch bedingten Schriftgebrauch entsprachen; so etwa die Messianität und Gottessohnschaft Jesu, die Genugtuung in seinem Tod und die Erlösung, die er gestistet hat. An diese Wahrheiten knüpste man dann in der praktischen Derkündigung die gewöhnlichen Imperative an: Glauben, Hoffen, Vertrauen; denn an jenen Wahrheiten hängt Glück und Seligkeit. Waren jene Wahrheiten auch schon im A. T. angedeutet, so war es um so besser. Sie hatten dann eine Stütze an ihm. Manchmal freisich kam auch der Unterschied zwischen alttestamentlicher und neutestamentsicher Wahrheit in Betracht, je nachdem man die Bedeutung des ganzen biblischen Bodens oder die der besonderen neutestamentslichen Offenbarung betonen wollte.

Dem gegenüber liegt für uns, was sich nach dem im ersten Teil Gesagten von selbst ergibt, der ganze Nachdruck auf den Gütern. Und das Wesen des M. T. ist darin zu finden, daß es ein ganz neues Gut anbietet. Und zwar ein But, das sich dadurch von allen anderen unterscheidet, daß es überweltlich ift. Darin, genauer in der Beschaffenheit dieses überweltlichen Gutes, liegt das Besondere der neutestamentlichen Religion. Das Gut, das es bietet, liegt ganz im Jenseitigen; es ist die Gemeinschaft der Seele mit Gott, die Erfüllung des herzens mit dem Geist Jesu. Besser als die Beschreibung der Sache selbst ist die Darstellung ihrer subjektiven Seite und der an die Sache geknüpften Solgerungen: subjektiv wird jenes Reich in der Seele wirklich, die sich gang Gott ergibt. Die Transzendenz des Gutes zeigt sich darin, daß nur die Seele, ganz losgelöst von allen äußeren Eigenschaften des Menschen, wie Nation, Geld, Bildung usw., in Betracht tommt. Gottes Reich und die Seele sind Erganzungsbegriffe. Das Reich Gottes ist da im Anzug, wo einer eine von der Welt losgelöste, über sie erhabene Seele gewinnt; und diese Seele gewinnt man nur durch das Reich Gottes, das einen über alle irdische Dinge erhebt.

So wird das Reich Gottes oder der himmel Anlaß zur Selbstverleugnung, d. i. zur Aufgabe, das Geringe um des höheren willen zu opfern, nicht bloß eine geistsliche Turnübung vorzunehmen. Der höchste Wert macht gegen alle niederen gleichsgültig. In diesem Zusammenhang steht Jesu Forderung, sich zu verleugnen: das Leben muß aufgegeben werden, um das Leben zu gewinnen. So wird der himmel zum Motiv der Selbstverleugnung und damit der höchsten sittlichen Kraft; er bildet den Punkt des Archimedes in der sittlichen Welt, von dem aus man die Erde bewegen kann. Anderseits ist er auch das stärkste, wenn nicht einzige Quietiv, wenn etwas von irdischen Gütern in Verlust geraten ist: "hab ich doch Christum noch, wer will den mir nehmen?".

Gegenüber diesem höchsten himmlischen Gut verblassen alle anderen irdischen Güter, wie Mond und Sterne vor der Sonne. So z. B. Staat und Jamilie, Gesundheit und Ceben, Reichtum und Ehre, Freude und Freunde, Kunst und Wissenschaft. Das ist alles minderen Rechtes. Dieser Zusammenhang zwischen überzweltlichem Gut und dem contemptus mundi ist eine ganz unaufgebbare Grundslinie des N. T. So wird die Transzendenz praktisch, und die höchsten praktischen Worte haben ihre ganz sichere Begründung an dieser Transzendenz. Sie schaut überall aus dem N. T. hervor; ihre gewöhnliche Form ist die Eschatologie: die Welt vergeht, und es kommt die Gnade. Die Erlösung von der Welt ist tatsächlich das höchste und letzte Wort des N. T., weil es ein höheres Gut als die

Welt in den Mittelpunkt stellt. So gewinnt die Eschatologie, die uns, als Erfenntnis der Wahrheit im gewöhnlichen Sinne, sehr zweiselhaft geworden war, tiese Bedeutung, nämlich als Ausdruck für die Werterkenntnis des Christentums: "die Welt vergeht mit ihrer Lust, wer aber den Willen Gottes tut, bleibt in Ewigkeit". Die Eschatologie hat den sesten Glauben zum Inhalt, daß die Überwelt den Sinn der Welt bildet. Als Welt, gegen die der Glaube an die Überwelt gleichgültig macht, wollen wir schon jeht bestimmen die Natur und die Kultur.

Natürlich wird sich sofort gegen diese einseitige Sassung der neutestamentlichen Religion Widerspruch erheben. Ihm gegenüber sei von vornherein gugestanden, daß es schon eine Reihe von Stellen in dem N. T. gibt, die eine positive Stellung zur Welt ausdruden. Aber im Gangen bleibt es bei dem Gesaaten: das N. T. ist in seinem eigensten Wesen transzendent und eschatologisch. So zeigt es uns eine streng religionsgeschichtliche Betrachtung, die es nicht sofort, etwa für vermittlungstheologische Auffassung und Arbeit, verwerten, sondern in seinem Wesen und besonders seinem Neuen erkennen und verstehen will. Und so betrachtet ist es gang reformerisch, nein: revolutionär. Woher wäre auch sonst der Zusammenstoß mit der judischen und driftlichen Welt gekommen, wenn nicht aus dem revolutionären Gegensatz des Christentums gegen alle Werte der beiden? Denn es stellt sich ja doch das junge Christentum gegen den Staat und die Kirche des A. T., es weiß nichts von der Natur, als daß sie sich sehnt nach der Erlösung; nichts weiß es von der Kultur, als daß sie vor Gott nichts gilt. In dieser ganz einseitigen Sammlung auf das Ewige liegt ja gerade die klassische Bedeutung und die Kraft des N. T., seine hohe und kritische Stellung für alle Zeiten, die immer wieder die Gewissen zwingende Autorität seiner in sich selbst ruhenden überlegenheit. Darin hängen auch die hohen Ideale der Berapredigt und der paulinischen Briefe: zum transzendenten Gut gehört das Ideal der Weltüberlegen= heit. Das ist das Wesen der neutestamentlichen Schriften, soweit sie als ihr Eigentümliches die Gesinnung der Gemeinde aussprechen, die des Herrn harrt und die Welt verachtet. Das ist das N. T. im N. T.; denn wir haben es doch mit seinem Wesen und nicht mit seinem Umfang als Buch zu tun. Natürlich gibts noch viel A. T. im N. T. Und es gibt auch schon wieder dem A. T. ähnliche neue Gedanken; denn nachher kam es doch ganz anders: der Herr vom himmel blieb aus, und allmählich suchte die Gemeinde wieder positive Beziehungen zur Welt. Und dabei fommt alles wieder, was man früher zurückgestellt hatte: so 3. B. der Kultus und die Kirche, so der Staat und die Politik, so auch Gut und Geld; ferner Wissen, Kunst und Bildung, ferner die Arbeit, und endlich auch, wenn auch mit Einschränkungen, die Natur nach ihren verschiedenen Seiten hin. Natur und Kultur kehren so an die Stelle zurück, von der sie ausgetrieben worden waren. Und das ist die Welt, ohne die es doch nicht geht, mit der man nun einmal sich ein= richten muß.

So entsteht dann die große Aufgabe der complexio oppositorum: die Erlösung von der Welt und den Gebrauch der Welt samt der herrschaft über sie zu vereinigen. Das Christentum wurde verweltlicht oder die Welt vergeistlicht. Welche Rolle dabei das A. T. gespielt hat, ist ohne weiteres deutlich, wenn man an seinen Einsluß etwa auf das sich bildende Priesterwesen denkt. Mit anderen Worten: man trat aus der im ganzen weltsremden Zeit in eine Zeit ein, die

wieder in mancher Weise die Lage des A. T. erneuerte: die Lage einer Kirche, die mit der Welt, dem Staat und allen Kulturbestrebungen Fühlung suchte und fand.

Dabei wurde natürlich das ursprünglich transzendent-asketische Wesen des Christentums nicht verseugnet. Die Lösung jener Schwierigkeit geschah etwa so, daß man im Mönchtum eine Schar abkommandierte, die zur Ausgleichung gegen- über der reichen Beteiligung an der Welt durch die Masse, die Weltverachtung vertreten sollte.

Natürlich ist jene scharfe Abgrenzung zwischen A. T. und N. T. eine Konstruktion. Natürlich hat das A. T. schon Stellen, die sich stark nach dem weltsfremden Wesen und nach einem neuen himmel und einer neuen Erde hinneigen; ohne Zweisel hat das N. T. eine Hülle von Stellen, die frei von eschatologischem und transzendentem Gepräge, einsach die Verhältnisse des Lebens in der Welt ordnen wollen — wie könnten auch geistige Gebilde, die in einer lebendigen Entswicklung entstanden sind, einer Schablone sich fügen? Besonders neigen sich beidemal die abschließenden Teile, also die späteste Literatur beider Testamente, dem entgegengesetzen Geiste zu, also die des A. T. der weltslüchtigen und die des N. T. der weltsrohen Art. Aber ebenso gewiß ist, daß man, um die Dinge zu verstehen und zu beherrschen, auch einmal stark das Wesen herausheben muß, wie es uns eingehendes geschichtliches Verständnis gesehrt hat. Und dann hat jene Unterscheidung ihr Recht.

Geht man weiter der Entwicklung nach, so kommt man im Protestantismus an die Geistesbewegung, die jenen Jug noch stärker betont hat, nämlich die Anerkennung der Welt. Man kann, wenn man einen geschichtsphilosophischen Grundsak für die Geschichte des Christentums sucht, behaupten, daß er in der, natürlich immer wieder unterbrochenen, Abstreifung des einseitig transgendent-eschatologischen Wesens unsrer Religion zu finden sei. Gang offenbar sucht die Reformation und die Erneuerung ihrer befreienden Seite, der inpische Rationalismus, eine immer stärkere Beziehung zur Welt, natürlich zur Welt im neutralen Sinne des Wortes, also zur Natur und Kultur. Dagegen ist aller typische Dietismus der Versuch, die ursprüngliche Cage der Weltentfremdung beizubehalten und das pormalige Verhältnis zur Welt, wie es geschichtlich erklärbar im N. T. vorliegt dauernd zu machen. Aber auch der Pietismus fann sich ebenso wenig wie der Katholizismus dem Zuge zur Welt ganz entziehen. Das Problem ist vielmehr bei allen dasselbe, besonders spürbar aber da, wo die Welt als Stätte Gottes anerkannt wird. Das Problem lautet noch immer: wie geht die Religion der Erlösung von der Welt mit der Aufgabe, die Welt zu verchriftlichen, zusammen? Soll die Welt verchristlicht werden, so muß das Christentum verweltlicht werden: das ist eine praktische Parallele zu dem grundlegenden dogmatischen Satz des Irenaeus: Gott ward Mensch, damit die Menschen vergöttlicht würden.

Das ist ohne Bedenken zuzugeben, daß das Gesagte auf einen Kompromiß zwischen Reich Gottes im ewigen Sinne und der Welt hinauskommt. Aber wir kommen, solange wir hier auf Erden sind, über solche Kompromisse überhaupt nicht hinaus; denn ein solcher bedeutet, daß wir immer wieder versuchen, das Ewige uns so anzueignen, wie es uns nur irgend möglich ist, und daß wir das Zeitliche mit ihm zu durchdringen suchen, soweit dieses es sich gefallen läßt.

Darein müssen wir uns schicken, nachdem uns Gott die Aufgabe gegeben, die Welt weder zu verlassen noch zu lassen, wie sie nun einmal ist.

Wo findet sich nun für diese Aufgabe eine Hilfe? Nun eben im A. T. Es ist eine Religion mit Weltgepräge in ihm niedergelegt, wenn Welt, wie bis jett immer, nicht die gottseindliche Macht, sondern das religiös neutrale Gebiet bezeichnet, wenn Welt das Reich der Schöpfung und der Entwicklung, also Natur und Kultur umfakt: denn im Mittelpunkt des A. T. steht nicht das jenseitige Reich Gottes in seiner reinen abstrakten Geistigkeit, sondern andere Dinge weltlicher Art: der hauptwert, um deswillen man im A. T. fromm ist, ist die längste Zeit jener geschichtlichen Entwicklung, die wir A. T. nennen, hindurch der Volks= staat, als das höchste innerweltliche Gut. Und mit ihm ist die Beziehung zum ganzen Umtreis des Lebens und der Welt verbunden. So hat das A. T. etwas Protestantisches und Rationalistisches, etwas ganz Modernes an sich. Freisich kann ich nicht finden, daß diese Beziehung zwischen Protestantismus und A. T. klar erkannt und behauptet worden ist. Die paulinisch-orthodore Erfassung seiner Bedeutung unter den Begriffen Gesetz und Verheiftung ift so überaus ein= druckspoll gewesen, daß eine andre dagegen kaum aufkommen konnte. Erst unfre undogmatische, objektiv religionsgeschichtliche Betrachtung ist zu solchen Erkenntnissen Diese aber haben, wie so oft, eine gang unmittelbare Bereicherung der Praxis im Gefolge; denn nun erkennt man ja vor allem das Eigenleben der früheren Zeiten, und das ist stets durch eigentümliche Werte, Ziele und Ideale, also durch praftische Dinge bestimmt.

Erläutern wir ein wenig die beiden Begriffe, in die für uns die Welt zerfällt, also Natur und Kultur.

Was rechnen wir zur Natur? Vorab natürlich die Natur im eigentlichen Sinne, also Berg und Wald, Seld und Meer, Tiere und Pflanzen; daneben aber auch noch alles, was zur natürlichen Grundlage des Kulturlebens gehört, so etwa die irdischen und leiblichen Güter: Saat und Ernte, Essen, Trinken, Gesundheit, Che, Samilie, also Weib und Kind; ferner Acker, Dieh und alle Güter. haben wir ja den Inhalt des ersten Artikels und der vierten Bitte, die tatsäch= lich A. T.-liche Stücke in Luthers Katechismus darstellen, weil sie dem großen idealen Grundzug des paulinischen Christentums, der das N. T. beherrscht, sich nur schwierig anpassen. Gewiß ist es ein niedriger Begriff vom Ceben, der bei allen Werten, die in den Rahmen der vierten Bitte und des ersten Artikels fallen, zu Grunde liegt. Aber wer will driftlicher sein als Christus, lutherischer als Gewiß ist jener niedrige. Begriff vom Ceben im A. T. gar oft Ziel und Zweck der Religion, weil er das höchste darstellt; gewiß bezeichnet das U. T. ein aanz anderes Ziel und Ideal, das sich, wie es immer geschieht, desselben Wortes "Ceben" bedient, um den Gegensatz desto schärfer hervorzuheben - aber es kann nicht beim Gegensatz bleiben zwischen niederem und höherem Leben. Der kontradiktorische Gegensatz ist stets nur die Weise, wie sich etwas Neues anbahnt und durchsett; nach= her kommt der konträre, also der relative Gegensatz an die Stelle. Schlieflich ift der erste Artikel die Grundlage der beiden andern, wie auch die vierte Bitte die der andern Bitten ist. Natürlich wird das nicht leicht sein, die Güter des A. T., die darin als absolut höchste genannt waren, als relative dem N.T.-lichen Gedanken= freis einzuzeichnen.

Also das, was für unsern ersten hauptgedankengang von der Entwicklung eine Stufe war, die überwunden werden mußte und auch noch überwunden werden soll, wenn sie die höchste sein will, das ist hier etwas, was wieder hereingeholt werden muß, weil des Lebens Aufgabe und Not es so erheischt. Das ist ja gewiß dialektisch leicht zu erfassen und zu begründen, aber praktisch machen läßt es sich schwer. Jedoch es geht nun einmal nicht anders: so verlangt es das Christentum, wie wir es brauchen und haben.

Wie weit es uns nun auch gelingen mag, dialektisch diese Beziehungen zur Natur den höheren Werten und Idealen des N. T. einzuarbeiten, auf jeden Sall freuen wir uns, so oft uns im A. T. der kräftige Erdgeruch entgegenkommt, den es seiner engen Beziehung zur Natur und dem Leben mit ihr verdankt.

Und daneben haben wir die Probleme der Kulturbegiehungen gur Religion. Wir müssen uns als moderne Protestanten nicht nur negativ, sondern auch positiv zu ihr stellen. Dazu gehört z. B. die Arbeit, der Wohlstand, die Ehre bei den Menschen, haus, Familie, Verwandtschaft, Rasse, alle diese Dinge natürlich nicht von ihrer Naturseite, sondern von ihrer geschichtlichen Seite aus angesehen; serner gehört hierher der Staat mit all seinen Festen, Ereignissen und Aufgaben; die Politik, also auch die religiöse Behandlung der Politik, besonders aber die Kriegsfrage muß hier behandelt werden; das soziale Leben in seiner Verbindung mit dem sittlicken und resigiösen sowie mit dem netionellen bet bien Stelle. Sowier sittlichen und religiösen, sowie mit dem nationalen hat hier seine Stelle. Ferner hat das A. T. die kostbare Gabe der religiösen Lyrik in den Psalmen, es hat die Weisheit der Sprüche, es hat auch noch einige Beziehungen zur Kunst und Bildung. Die ganze Breite des sittlichen Lebens tut sich hier vor uns auf, wie es in die Verhältnisse der Welt hineinragt. Der Kustus und die Kirche überhaupt ist endlich ebenso dem A. T. eigentümlich. So haben wir heute viele Interessen mit dem A. T. gemeinsam, die dem N. T., wenn auch nicht fremd, so doch nicht die Hauptsache sind. Wir sind im ganzen in der gleichen Lage wie das A. T. Wir haben wieder eine Volkskirche, wir haben wieder eine Kulturkirche, wir haben auch wieder starke Naturbeziehungen. Und diese gemeinsame Cage beruht auf geschichtlich psychologischer Notwendigkeit: es wirken dieselben Formen des Völkers lebens mit. Es geht ja gar nicht anders, es muß sich eine Religion, wenn sie dauert, in ähnlichen typischen Sormen ausprägen, wie es eine ihr verwandte in den entsprechenden Verhältnissen früher getan hat. So rücken die Religionen und die Zeiten oft sehr nahe aneinander. Diese Nähe zu erkennen, das Einst mit dem Jeht zu verstehen, ist die Aufgabe der Religionswissenschaft, der Religionsgeschickte und der Religionspsnchologie. Daran knüpft sich die praktische Aufgabe, das Jetzt mit dem Einst zu gestalten, wenn das Einst als klassische Zeit Ideale und Motive hat, die noch heute uns wertvoll und maßgebend sind; denn klassisch ist, was immer oder immer einmal wieder von vorbildlicher Bedeutung und von schöpferischer Kraft ist. Das ist eine religionsgeschichtlich begründete Praktische Auslegung und Praktische Theologie.

Es ist nun die Frage, ob wir tatsächlich am A. T. solche maßgebenden Jiele und Motive haben. Die parallele Entwicklung allein tut es ja doch nicht. Aber sicher ist es vorab, daß an diesem Punkt unser zweites Interesse am A. T. zu sinden ist: es gibt dem N. T. eine Ergänzung, insosern es solche allgemeine

Beziehungen ausgeprägt hat und ausführlich darbietet, wie sie dem Kern des N. T. fremd sind, so sehr sie sich in diesem langsam wieder, teilweise wenigstens, anbahnen. Es ist doch das N. T. eine Religion der Überwelt und der Erlösung von dieser Welt zu jener; es ist aber das A. T. eine richtige Weltresigion. Darum werden wir, weil wir heute wieder eine Welt- und Dolksreligion und keine Sekte haben und behalten wollen, zu dem A. T. greisen. Wie eng hängt ja freisich die ganze Frage mit kirchenpolitischen Zielen zusammen! Die Sekte kann sich mit dem N. T., der Urkunde der weltabgeschiedenen Gemeinschaft, bez gnügen, die auf den herrn hofft und vor allem die einzelnen Leute ausliest; als Landes- und Volkskirche aber kann unsere Kirche das A. T. nicht entbehren. Wir müssen uns darum als solche mit ihm verwandter fühlen, als wir es meist tun; das einigende Moment ist aber jene enge Beziehung zum Volksganzen und seiner Kultur, die dem N. T. fremd, uns doch wieder notwendig geworden ist.

Aber warum das A. T., warum nicht eine jede andre Religion, die auch solche Beziehungen zu Natur und Kultur, Volk und Welt hat? Ja warum denn das A. T. nicht? Welche tame denn noch in Frage? Die griechische, die germanische? Es kann von keiner andern die Rede sein. Denn: zum mindesten haben wir das A. T. überliefert bekommen als ein religiöses Grundbuch, und wir sollen und dürfen darum mit ihm so verfahren, wie es für uns am meisten abwirft. Der entscheidende Grund ist aber der: es ist das A. T. aus demselben Geist wie das N. C.; es ist der Prophetismus zuhöchst, an dem wir Interesse haben, die religiös-sittliche Geisteswelt, die im universalen Monotheismus ihren verstandes= mäßigen Ausdruck gefunden hat. Daß das eine starke Wurzel des M. T. ist, wer will das bezweifeln? Und nun hat dieser selbe Geist alle jene Beziehungen oder wenigstens die wichtigsten zu gestalten versucht: ich erinnere an die nationale, die soziale Seite des Volkslebens, sowie an die Naturbeziehung, vergleiche nur die Schöpfung. Er hat tief in die Menschenseele hineingeleuchtet, er hat auch sein positives Urteil über Kultur und Kirche, über Staat und soziale Gemeinschaft ausgesprochen. So haben wir an ihm eine der unfrigen, der im N. T. gegebenen, verwandte Autorität, die jene allgemeinen Beziehungen regeln will.

Das ist also unser Interesse am A. T., das wir in jene drei Sätze fassen können: 1. Wir haben als Christen Aufgaben in der Welt. 2. Aus einem ähn= lichen Geist, wie es unser christlicher ist, ist im A. T. die Welt zu gestalten verssucht worden. 3. Also haben wir am A. T. das höchste Interesse.

Ist's auch nicht derselbe Geist überall, so stimmt er doch weithin überein. Wo er nicht stimmt, da haben wir das eben herauszusinden, wie ja auch im N. T. manches ist, was nicht N. T. ist. Dann ist das unsre Aufgabe: im N. T.-lichen Geist die A. T.-lichen Wege zu gehen, also die Güter des A. T. zu pslegen, seine Aufgabe anzusassen, seinen Idealen nachzugehen. Das ist gewiß nicht immer leicht. Denn wie schwer wird's oft zu entscheiden sein, ob N. T.-liche Askese oder A. T.-liche Weltbehauptung zu gelten hat! Man denke nur an den Geschäftsgewinn oder an den Krieg. Ist nicht der Krieg z. B. nach dem A. T. zu rechtsertigen, nämlich als die notwendige Solgerung aus der Geltung des relativen Gutes, des Volksstaates? Aber das N. T. sagt nichts darüber; denn bald vergeht die Welt. — Über solche und ähnliche Dinge können wir hofsen, im A. T. Antwort auf Fragen zu sinden, die wir an es stellen. Natürlich steht

es mit der Autorität dieser Antwort so, wie es überhaupt mit der Autorität einer Citeratur steht, die das Ergebnis einer Entwicklung ist: es entscheidet die Autorität nicht mehr absolut, wie in dem despotischen Zeitalter der Verbalsinspiration, sondern vielmehr ganz konstitutionell, nämlich nur in Übereinstimmung mit dem Parlament unseres Gewissens, das selbst wieder durch die höchste Stuse jener Entwicklung, den Geist Christi, bestimmt ist. Wie weit sich aber dieses Gewissen angesprochen und gebunden fühlt von Idealen und Grundsähen des A. T., wo irgend es sich um jene Beziehungen handelt, das ist immer im einzelnen Sall auszumachen. Gewiß ist es, daß wir oft weniger Axiome als Probleme sinden werden, aber ein Anlaß zur Entscheidung im biblischsprophetischen Geist bietet sich doch meistens dar.

So bekommen wir eine ganz andere Orientierung, als vorhin: ging bei der ersten Betrachtung der Weg vom A. T. hinauf zum N. T., so haben wir nun dies Derhältnis: das N. T. bildet etwa einen inneren Kreis, der den eigentlichen gesammelten religiösen Glauben an Gott und seine Welt darstellt, wozu dann noch die großen Grundsätze praktischen Verhaltens zu Gott, Mensch und Welt gehören. Das A. T. bildet dann im ganzen einen weiten Umkreis: natürlich entbehrt es desselben streng religiösen Mittelpunktes nicht; hat es doch den Glauben an Gott wie das N. T. als Vertrauen und Gehorsam zu seinem Inhalt. Vor allem bietet es aber eine Fülle von Lebens- und Weltbeziehungen dar, die im Sinne des Glaubens an Gott, im Sinne der hingebung an eine höchste Macht und Autorität wollen gestaltet sein. So kommt es nicht por das N. T. zu stehen. wie in dem alten Weissagungs= oder in dem neuen Entwicklungsschema, sondern es kommt gleichsam um das N. T. zu liegen. Das ist eine Anwendung des alten dogmatischen Ausdruckes tortius usus logis. Es handelt sich also um Fragen der Ethik, der religiös gefakten Sozialethik, es bandelt sich um die Frage, wie sich die Güter der Welt mit dem Gut des himmelreichs, wie sich Weltverleugnung und Weltbeherrschung miteinander verbinden lassen - ein Christenmensch, im Glauben herr aller Dinge, ist in der Liebe auf den Gebrauch Darauf gibt uns das A. T. ausführlichere Antwort aller Dinge angewiesen. als das N. T., und zwar im ganzen in demselben Geist. Und wenn seine Antworten auch in einem andern oder gar im entgegengesetzten Sinne lauteten, so ist doch immer der Vergleich und der Gegensatz ein wertvolles Mittel der Erkenntnis und Entscheidung. Wir werden zwar nicht immer mit dem A. T. gehen können, denn wir haben Christus zu predigen. Aber ebenso wenig können wir nur immer allein mit dem N. T. auskommen, denn man kann nicht immer nur Chriftus predigen. Wir freuen uns darum der gulle von Beispielen, Auskunften, Cösungen, die uns das A. T. gibt; denn an ihnen schärft sich das Urteil, und sie bieten uns eine Auswahl für die reiche Buntheit des Cebens, weil doch vieles in ihm einen inpischen Wert, nämlich eine klassische Bedeutung für ähnliche galle in unserem Ceben besitt. - Das sei gegenüber den Bedenken bemerkt, daß es sich ja für uns um eine gang andre Kultur handle als im A. T., diese sei zuerst semitisch und dann sei sie noch antik dazu. Das unterliegt keinem Zweifel; aber es kommt weniger auf den Inhalt einer Kultur für unfre Frage an als auf die Stellung, die die Frömmigkeit zu ihr einzunehmen hat; dabei ist zwar auch der Kulturinhalt nicht gleichgültig, aber es kommt doch mehr auf seinen gangen Geist als auf die einzelnen Bestandteile an. Das A. T. bietet uns nun eine Fülle von Beispielen dafür, wie sich der Geist der biblischen Religion zu verschiedenen Ausprägungen der Kultur gestellt hat. Wir haben nämlich einmal eine fülle von positiven Beziehungen dieser Art, und zwar überall da, wo nationale oder soziale Sormen des Lebens entweder aus jenem Geiste entsprungen sind, wie etwa das nationale Königtum ober die Gesetze über die Sklaven; oder aber wir haben vor allem eine weitgehende Kritik besonders im Prophetismus, die den Erscheinungen des Kulturlebens gilt, welche aus einem andern Geiste, etwa dem phönizischen, herstammen und mit dem biblischen darum nicht verträglich sind. Serner ist der Zusammenstoß zwischen dem Prophetismus und den Auswüchsen der Kultur, wie sie eine reicher gewordene Zeit hervorbrachte, für uns von höchstem inpischen Wert. Ebenso gewährt uns auch schon das große Ereignis der älteren israelitischen Geschichte, die Einwanderung der Israeliten aus der Wüste in das palästinensische Kulturland, das interessante Schauspiel, wie sich eine Religion mit einer gang anderen Art von Kultur verbindet. War dieses die agrarische Kultur, so haben wir heute eine ähnliche Frage und Aufgabe, nämlich die: unsere biblische Religion von der damals gewonnenen agrarischen Grundlage in Verhältnisse zu überführen, die gang industriell bedingt sind. Zu all solchen großen praktischen Gegenwartsfragen soll uns die Behandlung des A. T. Anlaß und Winke geben.

So besteht hier die Ergänzung, die das A. T. zum N. T. bildet, darin: War das transzendente Gut des N. T. als das allerhöchste den höchsten Gütern des A. T. zum Teil im absoluten Gegensatz entgegengetreten, so erfordert es unsere kirchengeschichtliche, dem A. T. parallele Entwicklung, daß jene als lebensnotwendig wieder in das christlichekirchliche Interesse hereingenommen werden. Aber sie als die höchsten aufzunehmen, wäre noch verkehrter, als sie ganz zu vernachlässigen.

Der Gottesgedanke bedarf noch einer besonderen Beleuchtung. Er sindet nämlich in demselben Maß ergänzende Züge im A. T., als er mit den eben genannten Dingen der Welt in Zusammenhang steht. An ihm macht es sich besonders geltend, was schon angedeutet worden ist: unter ähnlichen Derhältnissen, wie sie in einem Fall A geherrscht haben, kehren in einem Fall C Dinge wieder, die in einem gewissen Gegensatz gegen eine Lage B stehen; denn ihre einseitige Betonung in der Zeit A hat die Gegenwirkung in der Lage B hervorgerusen; aber dann macht sich wieder deren Einseitigkeit so geltend, daß die alten Züge aus der Lage A wieder langsam Bedeutung gewinnen, zumal wenn überhaupt die Zeit C der Zeit A ähnlich geworden ist.

Das gilt, um dies eben Gesagte anschaulich darzustellen, vor allem wieder von den Beziehungen Gottes zur Natur und zur Geschichte, und zwar zu dieser als dem Gebiet, in dem sich vor allem die Kulturgeschehnisse bewegen. — Das N. T. dindet Gott im ganzen an eine hervorragende Gestalt der Geschichte, an Jesus, und zwar mit vollem Recht. Gott in Christus, das ist und bleibt darum der unübertrefsliche Ausdruck für unsern Gottesbegrifs. Darin liegt ein für allemal die Güte und Treue, die Gnade und Heiligkeit Gottes beschlossen. Jesus ist doch das Stück Wirklichkeit für uns Christen, das für uns das Transparent für Gott bildet, wie es in andern Religionen etwa die Sonne ist. Denn unser

Gott als eine Persönlichkeit kann sich nur in einer Persönlichkeit spiegeln. Aber damit wird nicht der ganze Umfang der Gotteserkenntnis erschöpft. Wir brauchen vielmehr noch andre Seiten an ihr. Und mögen diese auch, gemäß dem Zusammen= hange zwischen N. und A. T. im N. T. vorhanden sein, in voller Klarheit und Stärke sind sie doch nur im A. T. zu finden. Im ganzen ist nun zuerst zu sagen, daß der eigentliche Begriff von Gott unbedingt in der hervorhebung der Macht besteht. Liebe und heiligkeit ist nichts, was ihn allein ausmacht: es gehört vielmehr unbedingt auch die herrschaft über die Welt dazu: Gott ist Und darum ist uns das A. T. ganz unentbehrlich, um uns für die Liebesgesinnung Gottes das tragende Gerüst in der Macht zu geben. Denn die Beziehungen zu dem Sein der Welt, die das Soll braucht, um den Rohstoff zum Gottesbegriff herzustellen, sind A. T.-liche Mitgift. So atmet der A. T.-liche Gottesbegriff eine herbe Realistit, die wir oft gang porzüglich gebrauchen können. haben wir oben vor allem an das, was der Mensch auf dem Boden der Natur und der Kultur im Dienst Gottes zu tun hat, also an die Aufgaben, die ihm in der Che und auf dem gelde, in Staat und Verkehr erwachsen, gedacht, so ist uns jest Gott der, der sich auf beiden Gebieten, zumal dem der Geschichte, geltend macht: Natur und Geschichte werden gedeutet in dem Sinn des sittlichen Gottes= glaubens; das Sein wird dabei als dem Soll gehorsam erkannt; Gottes hand wird überall auf diesem Gebiete gesehen, wo nur ein Ereignis tiefer das Gefühls= leben berührt. Gottes Wirken und Walten gilt es auch hier zu erkennen. hierher gehört wieder zuerst alles, was das Naturleben angeht: Ernte - Mißernte. Wasser= und Seuersnot, Krantheit - Gesundheit -: entziehen sich diese Gebiete darum der Deutung, Erweise der Gnade und des Jornes Gottes gu fein, weil wir als Christen des N. T. Gott zentral in Jesus und in seinen geistigen Erweisungen seben? bort benn Gott barum auf, ber Schöpfer gu fein, weil er vor allem der Erlöser ist? Gewinnt nicht gerade die Erlösung durch die Schöpfung an Gewähr für ihre Durchführung, die Schöpfung durch die Erlösung und die hinführung zum himmelreich ihren Sinn? Tut es uns nicht gut, Gott wieder auch in der Natur zu erkennen, ohne etwa einer monistischen Mustik anheimzufallen, nämlich als den starken segnenden und zornigen Willen? Wie können wir mit Naturereignissen fertig werden ohne das A. T.? Und bleibt uns auch manch ein Rätsel, bleibt uns auch oft als das Cente in unserm Nachdenken über die Ereignisse der Eindruck der furchtbaren Gewalt - sind wir dann mit unserer Können wir Apologetik viel weiter gekommen als das A. T.? (Messina.) nicht zufrieden sein, wenn wir jene Naturereignisse auch im Sinne des A. T. noch cthisch-teleologisch gewendet haben? Und steht's auf dem Boden der Geschichte Wenn wir, wie wir nicht anders können, als höchstes Bernicht gerade so? ständnis des Geschehens in der Welt wieder eine sittliche Teleologie aufbringen, die teils juristisch als Vergeltung, teils pädagogisch als Erziehung zu stehen kommt, geht das etwa über das A. T. hinaus, oder haben wir nicht gerade an ihm dieses Verständnis gelernt und in ihm eine Sulle von Typen dafür gefunden? doch auch selbst Schleiermacher den Ruckzug Napoleons nicht anders als mit A. T.-lichen Worten zu begleiten vermocht.

Und noch eins: man liest mitunter die Klage, zumal bei A. Bonus, daß der "liebe Gott" den Ceuten gefährlich werde, indem sie sich von ihm verwöhnen

lassen. Natürlich ist dieser "liebe Gott" etwas anderes als der Gott der Liebe des N. T. Aber sollte es nicht mitunter einmal aut tun, das harte A. T.-liche Gottesbild, gegen das jenes überfreundliche und schwache Bild die Gegenwirkung darstellt, als Erganzung und Einschränkung heranguziehen, also gerade den Gott, der da heimsucht die Sünden der Däter an den Kindern bis ins dritte Glied? Wer denkt dabei nicht an Spphilis und Trunksucht? Oder den Gott. der die Sunde der Völker Verderben werden läft, der auch, wie in der Geschichte von dem Turmbau zu Babel, gewisse Schranken zwischen sich und der Menschheit aufgerichtet Ist nicht in dieser Geschichte bat. daß sie ibm nicht zu nahe kommen soll? auch das schon im A. T. gesagt, daß alle Kultur doch nicht zum himmel aufsteigt, sondern sich bescheiden muß vor dem ehernen Gott? Solch ein harter realistischer Klang tut unserer Predigt von Gott auch einmal gut; und zwar bedürfen wir nicht nur des Wortes vom hypothetischen Jorn Gottes, der durch die Gnade in Jesus beseitigt wird, sondern gerade der Predigt vom harten Geset in Natur und Geschichte, das gang unzweifelhaft einen wichtigen Bestand der Wirklichkeit darstellt, auf den uns oft erst das A. T. wieder aufmerksam machen muß.

Dabei ist es nicht nötig, daß man sich stets ängstlich um einen systematischen Ausgleich zwischen den Aussagen des N. T. und des A. T. über Gott bemüht. Einmal nämlich kommt es nicht darauf an, dem Denken der hörer immer eine einwandfreie snstematische Begriffsform zu geben, sondern das ist das Wichtigste: man muß ihnen das Sein der irdischen Wirklichkeit und das Soll der oberen Welt mit Gott in Verbindung bringen und ihnen dadurch Ceben und Welt mit dem Licht Gottes beleuchten. Dazu gehören beide Seiten, die freundliche und die ernste; und zwar die ernste nicht nur zu dem 3med, die herzen in das Net des Evangeliums hineinzuziehen, sondern auch als ein selbständiges Mittel, die Wirklichkeit der Welt zu verstehn. Natürlich durfen sich diese verschiedenen Seiten nicht widersprechen. Aber das tun sie auch nicht; denn sie sind ja doch, und das ist das zweite, was zu sagen ist, aus demselben Geist der prophetischen Religion Israels hervorgewachsen. Dieser gemeinsame Ursprung ist aber besser als snstematische Derbindung. - So geboren die großen Gedanken über Gottes Walten in Natur und Geschichte in den Umkreis der Verkündigung herein; denn sie bilden eine Ergänzung zu den Gedanken über Gott, die im N. T. vorwiegend vertreten sind. Dieser Bedarf könnte ja zur Not aus dem N. T. bestritten werden, aber wer wird sich mit dem Wenigen behelfen, wenn er die gulle haben kann? Daß alle Gedanken niedriger Art von Gott, wie der der Rache oder der Reue oder naturhafte Vorstellungen von seiner Daseinsweise vom Geist des N. T. gang anders abgestoßen werden als die eben genannten, versteht sich von selbst.

Dem im A. T. vorherrschenden Gottesbegriff entspricht auch die in ihm vorherrschende Frömmigkeit. Ist Gott ein Gott des Gesehes, so ist die Frömmigkeit eine solche der Ordnung; ist er der Gott der Macht, so ist die Frömmigkeit eine solche der Ehrfurcht oder auch der Furcht. Nur soweit im Bilde Gottes die Güte erscheint, tritt in der Frömmigkeit Vertrauen und hingebung auf. Man kann sagen, daß dem Gottesbilde des A. T. eine fromme haltung entspricht, die man kennzeichnen kann mit den Worten "vor Gott wandeln" oder höchstens "mit Gott wandeln". Zu dem "in Gott leben" führt erst das N. T. empor. Wir werden aber nicht einseitig die N. T.-liche Frömmigkeit zum Schaden der

A. T.-lichen bevorzugen und empfehlen; wie immer tut auch hier oft genug die Besinnung auf die frühere Stuse, gegen die eine spätere ausgetreten ist, gute Dienste, wenn sich an dieser späteren ebenso wie an jener früheren Einseitigkeiten und Schäden geltend gemacht oder vielmehr aus ihr entwickelt haben. So haben wir oft genug auch Jüge aus jener Frömmigkeit der Ordnung zu empfehlen und einzuprägen; nicht nur um der Volkskirche, die alle Stusen und Arten der Frömmigkeit umsaßt, sondern auch um manches einzelnen Gläubigen willen auf der N. T.-lichen Stuse selber, damit er sein seelisches Gleichgewicht nicht versliert. — Von dem Wert der Frömmigkeit der Weisheit soll besonders, in der Einsleitung zu den Sprüchen Salomonis, die Rede sein.

überblicken wir noch einmal alles, was über die Bedeutung des A. T. als einer Ergängung zum N. T. gesagt wurde, so muffen wir uns immer wieder auf den Einwand gefaßt machen, daß unter den aufgeführten Dingen wenige zu finden sind, die sich nicht auch im M. T. auffinden lassen. Das soll nicht bezweifelt werden. Allein da= mit ist gegen unsere Ausführung etwas Erhebliches nicht gesagt. Es sollte bloß gezeigt werden, daß sich all die genannten Dinge im A. T. finden, nicht daß sie sich nur da finden. Sinden sie sich auch im N. T., um so besser, denn dann ist für jeden ihre Derträglichkeit mit dem N. T.-lichen Geifte bewiesen. Damit ist das A. T. nicht überflüssig geworden. Wenn jemand so schließen wollte, dann könnte man mit der Frage antworten, ob es wesentliche, also mit dem wirklichen praktischen Leben der driftlichen Frömmigkeit eng zusammenbängende Gedanken gibt, die nicht im A. T. fast bis zu ihrer Vollendung ausgebildet und für uns gegeben sind. Und doch lieben wir das N. T. mehr als das A. T., auch was diese Gedanken angeht. Denn sie sind hier in einer Weise gegeben, die sie uns so gang besonders lieb macht, weil sie die Gabe einer herzgewinnenden Perfonlichkeit sind oder ihrem Beiste entstammen. Sind das im wesentlichen Gedanken über Gott und die Seele, so gilt dagegen für die großen volkspädagogischen und sozialethischen Gedanken, daß wir sie lieber dem A. T. entnehmen, nicht nur weil sie ihm wesentlich sind, sondern auch weil sie in ihm eine besonders gute form der Erscheinung angenommen haben. Denn sie treten in großer Sulle und in großer Mannigfaltigfeit auf; gang besonders wertvoll für die Praxis ist es, daß sie so oft in der anschaulichen und darum gefühlsbetonten Weise der Geschichte auftreten. denke nur etwa an die Art, wie Elia die phonizische Naturreligion und wie Jesaia die Auswüchse einer üppig gewordenen Kultur angegriffen bat.

Die eingehende Betrachtung der geschichtlichen Entwicklung und besonders ihrer Gegensätze hilft am besten zur Erfassung des Wesens einer geistigen Erscheinung, wie es der Geist der israelitischen Religion ist; und die anschauliche Darstellung dieser Gegensätze hilft am meisten dazu, diesen besonderen Geist nicht nur verstehen zu lehren, sondern auch lieben und annehmen zu lassen. — Das führt uns auf eine allgemeine Betrachtung, die uns hilft, aus geschichtsphilosophischen Erwägungen praktische Grundsätz zu gewinnen. Diese Betrachtung soll diesen ganzen Teil unserer Einleitung abschließen und zum letzten, dem praktischen, überleiten.

So fann man am besten die Bedeutung des israelitischen Geistes für uns zusammenfassen, wenn man ihn in Verbindung mit dem griechischen Einsluß auf unsere christliche Religion bringt. Dazu bedarf es zuerst eines allgemeinern restigionsgeschichtlichen Gedankens.

Aus einem Vergleich zwischen der babylonischen und der israelitischen Sorm der Sagen und Mnthen wird einem sofort die Aufgabe des prophetischen Geistes in der Geschichte und in der Gegenwart völlig flar, und diese Erkenntnis wird durch jede tiefere Betrachtung der religionsgeschichtlichen Entwicklung, gu= mal im Verhältnis Israels zu Kanaan und Phönizien, bestätigt. Diese Aufgabe war: das wahre Israel sollte der Klärweiher sein, in dem alle Bestandteile der Naturreligion, die groben mythologischen, wie auch die feinen mystisch= spekulativen, aus dem Strom der Religionsentwicklung ausgeschieden wurden, damit der reine geistig-sittliche Glaube an den Einen wahren Gott herausflösse, wie der gereinigte Rhein aus dem Bodensee. Leider hat dieser Klärteich in den ersten driftlichen Jahrhunderten versagt; denn es ist damals sehr vieles aus der griechischen Religion, wie die Mustit und die Askese in praktischer, und die Spekulation und die Mythologie in theoretischer Beziehung, dazwischen eingekommen. Das ist aber nur scheinbar nicht mehr zu ändern. In Wirklichkeit heißt es nur, worauf schon zumteil h. Schultz aufmerksam gemacht hat in seiner Schrift "Das A. T. und die ev. Gemeinde" (1893), das A. T. zur Geltung bringen, wenn man gegen jene Ideale und Ausdrucksweisen driftlicher grömmigkeit auftritt, um mit einem strengen sittlichen Gottesglauben jeder durch den griechischen Geist bestimmten Natur= ipekulation entgegenzutreten. Aber dies läßt sich nicht nur im Kampf gegen die Orthodorie permerten, sondern auch in dem gegen die moderne Naturreligiosität, besonders gegen den üblichen Gebrauch des Wortes "Religion", der stets mit einem starken Stich in die Mustik behaftet ist. Ihm gegenüber schenkte uns der Geist Israels den einfachen, klaren, sittlichen Glauben im Sinne eines Vertrauens zu einem starken, auten Willen. Und diese Stellung fann sich seben lassen und hat ihre sehr große Bedeutung gegen rechts und links. Also das, was man zwar nicht als moderne, aber als Ritschliche Theologie bezeichnet, hat seine Wurzel mit in dem A. T., wie ja auch neben jener Außerung von h. Schult bekannte Worte von A. Ritschl deutlich besagen. So sollen wir also lernen und lebren. mit alttestamentlich geschulten Augen in das N. T. und in das Christentum hinein= zuschauen.

Freilich hat das Griechentum auch sein von Gott bestimmtes Recht und seine Aufgabe an der christlichen Religion. Auch es diente als Klärbecken, und zwar, um sie von allen eng nationalen und kultischen Begriffen zu säubern. Denn es hat vom Platonismus her die reine Geistigkeit, von der Stoa her den universalistischen Begriff vom Menschen mit hereingebracht. Dabei ift aber eine merkwürdige Frage entstanden: Ift der Gedanke des Jenseits samt dem der personlichen Unsterblichkeit griechische Mitgift und darum auszuscheiden, sodaß als höchstes Gut und Ziel der hoffnung und des Strebens nichts als das herrliche Reich Gottes auf Erden übrig bliebe, wie es ja ohne Zweifel manchen Gedankengangen Jesu entspricht? Ober ist das jener Beitrag, den die driftliche Religion nun aus dem Griechentum mit Recht bezogen und behalten bat, sodaß er zu ihrem un= veräußerlichen Gut gehört? - Ich meine: die geistige ideale Welt ist der folgerichtige höhe- und Schluftpunkt der gangen Entwicklung oder Offenbarung, wie sie im Christentum ihre höhe findet. Daran klingt sicher etwas an in dem Worte Unsterblichkeit, wenn man weniger auf seine nichts besagende verneinende Wortform als auf den Sinn achtet, den man meistens mit ihm verbindet. Dieser Sinn, also die Ahnung einer übersinnlichen, idealen Welt, ift die hauptsache an unfrer hoffnung, die wir als Christen haben, mag auch die Frage nach Auferstehung oder Unfterblichkeit, als den beiden Wegen, in den vollen Besitz dieser Welt zu kommen, uns noch so viele Gedanken machen. Dielleicht neigt man jett viel mehr dazu, sie im griechischen als im spätjudischen Sinn zu beantworten, also die Sortdauer mehr als die Auferstehung zu betonen. Gerade durch dieses höchste Gut unterscheiden wir uns von dem Reformjudentum, wie es sich in einer viel versandten apologetischen Nummer des Korrespondenzblattes des Verbandes der deutschen Juden, Juli 1909, nicht ohne etwas Schadenfreude an die liberale Theologie heranmacht, weil wir ja doch den Satz vom Gottmenschen Christus nicht mehr aufrecht erhielten und darum ihn "nur als Menschen" betrachteten wie sie Vorab sei eins erwähnt: es sollte der bleibende Erwerb des Internationalen Kongresses für religiösen Fortschrittsein, daß man weniger Wert darauf legte, sich gegen jeden abzugrenzen, als sich "mit der Wahrheit zu freuen", wo man sie findet. Die Frage soll also nicht lauten: Was haben wir vor dir voraus? - sondern: Was ist wahr? Und kommen wir dabei in die Nähe dieses neuen Judentums, so ist das für dieses mehr erfreulich als für uns peinlich und beschämend. Aber es stehn doch, wie zu vermuten, immer noch, wenn uns auch das Reformjudentum in dogmatischer Beziehung, die es als die wichtigste ansehen muß, zur Seite rudt gegenüber der Orthodoxie, es stehen doch noch unfre stets entscheidenden Punkte, Ideal und Gut, dazwischen; das Ideal des geistigpersönlichen Lebens und die große ideale Welt. Wo diese beiden Stücke sich bei jenem durchsetzen, so soll sich unfre Liebe nicht der Ungerechtigkeit, sondern der Wahrheit freuen. Eine solche Weite heiliger Mitfreude mit allem, was hinter diesem oder jenem Brettergaun jum Licht emporstrebt, gebührt sich für uns Christen, die wir Kinder des einen Gottes und Vaters sein wollen. Dagegen jenes engherzige "Nur wir" steht uns gar nicht an. Es ist die Bedeutung jenes lange nicht genug gewürdigten Weltkongresses für freies Christentum und religiösen Sortschritt, dies jedem Willigen gezeigt zu haben. über der üblichen parteipolitischen Ausschlachtung dieses Kongresses ist natürlich diese Seite an ihm völlig übersehen worden. Wer ein Christ sein will und seines Gottes Sieg über die Welt sehen möchte, kann sich heute noch an vielen Reden freuen, wenn er das Protokoll liest. Zuerst einmal gilt diese Freude den Vertretern des Juden= Ein solches Judentum läßt man sich gefallen. Prophetischer Geist ist es, den es pflegen will: der eine geistige, heilige und personliche Gott und der Dienst, der einem solchen gebührt, das klingt dem entgegen, der lieber gemeinfame als entgegengesetzte Tone hören will. Keine Spur mehr ist darin zu finden von dem, was wir Judentum nennen, von jenem engherzigen, kultischenationalen Religions- und Cebenssnstem, das nur eine Verzerrung des wahren Israel bedeutet. Diesem gegenüber, das sich aber auch, nur unter anderer flagge, mitten im sogen. Christentum befindet, fühlen wir uns eins mit jenem geistig gerichteten Israel der Gegenwart. Dieses wurde heute kaum mehr Jesus ans Kreuz schlagen, während dies von manchen "Christen" zu befürchten wäre, die auf demselben Boden niederer sinnlicher Sucht und firchlich-nationaler Citelfeit stehen, wie jene Juden zu Christi Zeit. Das A. T. enthält aber mehrere Schichten; man muß immer genau fagen, welche man meint. Wir werden beide für unfre Verkündigung nötig haben: die prophetische, um zu zeigen, auf welcher großen Linie Jesus als höhepunkt steht und was sein Besonderes ist vor den Propheten, und die jüdische, um sein irdisches Ende zu erklären. Beide Beziehungen gilt es darum für die praktische Beeinklussung fruchtbar zu machen: jene, um Ineigung zu allem Großen zu erwecken, diese, um alles Niedrige unlied und verhaßt zu machen. Ienes wahre Israel aus dem Geist zeigt uns dann noch, wie der Geist der Propheten gearbeitet hat, um Viele auf die höhe des A. C. zu bringen. Ob man sich darin eine Rettung für das Volk der Juden versprechen kann? Aber wenigstens hilft dieser Geist, einige, die noch höher wollen, nach Damaskus, zu Christus zu bringen.

Aber die Sache hat noch eine Seite. An zweiter Stelle denken wir an die anderen Religionen, zumal an die Naturreligionen niederer und höherer War der Prophetismus eben in Beziehung gesetzt worden zu einer anderen Art der biblischen Religion, der niederen, sinnlich-kultischen Art, so segen wir ihn nun zu einer ganz anderen Gattung in Beziehung. Unter der Naturreligion können wir auch zwei Sormen begreifen, die uns sehr nahe rucken: einmal die sog. Religion, die auf einen Weltschöpfer mit Intelligenz und Willen nicht perzichtet, und dann ihre schon oben erwähnte Sorm, in der sich die Seele trunken dem Universum in die Arme stürzt. Wir können diese beiden Sormen als Dent= und Stimmungsreligion bezeichnen. Was wir an beiden auszusegen haben, ist, daß sie darauf verzichten, den höchsten Gedanken, den wir haben, den der Persönlichkeit, auf Gott anzuwenden. Die Denkreligion erreicht zwar eine Intelligenz und einen Willen, aber sie ist doch nicht zur höhe des personlichen Lebens mit ihren Gedanken gelangt. Sie hat den persönlichen Gott, aber dies Wort persönlich kommt von Person und nicht von Persönlichkeit. Bezeichnet Person einfach das mit Verstand und Willen begabte Einzelwesen, so das Wort Persönlichkeit die Verson als Trägerin hoher Werte. Die andere Form, die Stimmungsreligion, kennt geistig=seelisches Leben als Strebeziel, sie wagt es aber nicht, solches als den Gehalt der Gottesvorstellung auszusprechen. Sie will von dem persönlichen Gott nichts wissen, einmal weil sie auch an dem Begriff Person haftet und alle alttestamentlichen Menschlichkeiten sich dabei in den Sinn kommen läft, und dann, weil man glaubt, mit unter- oder über- oder unpersönlichen Dorstellungen dem höchsten Wesen näher zu kommen. Das ist ein Irrtum; auch in diesen nehmen die Menschen etwas von sich und malen damit Gott, nur daß sie ihr vegetatives Ceben zu nehmen sich begnügen. Aber wir kennen tatsächlich nichts besser als unser Seelen= und Willensleben. Gegen den ganzen pantheistischen Unfug bietet darum die biblische prophetische Religion einen prachtvollen Wall; sie stellt der Dent= und Stimmmungsreligion eine Vertrauens= und Gehorsamsreligion entgegen. Das ist die apologetische, das ist die weltweite Bedeutung des prophetischen Geistes. Wieder gehört es zu den erhebendsten Erscheinungen jenes Kongresses, zu lesen, wie dieses Bild von Gott, das personalistisch-sittlich-überweltliche, weit in andere Religionsäußerungen hineingewirkt hat. Wir werden gewiß vielfach unfre Vorstellungen und Gedanken von Gott im pantheistischen Sinne insofern ändern, als wir ihn nicht mehr in der Luft oder "im himmel" suchen, sondern ihn näher an die Wirklichkeit der Schöpfung herandenken; aber es bleibt Gott ein Wille von gang selbständiger Art, dem man vertrauen darf und gehorchen muß.

Das heißt Glauben an Gott, nicht: den Denkgott für vorhanden halten. In jenem Sinn des biblischen Gottesbildes erfüllt es sich, was zu Abraham gesagt ist: "In dir sollen gesegnet werden alle Geschlechter auf Erden."

# 4. Die Verwertung des Alten Testaments in der Praxis.

Im allgemeinen ist für uns der Gesichtspunkt bei der Verwendung des A. T. maßgebend, der stets die Verwertung einer klassischen Stelle aus einer früheren Urkunde regeln wird, also der der Analogie 1). Eine solche aufzufinden und fruchtbar zu machen, ist eine feine Kunst; nur gehört dazu die Kenntnis der gegen= wärtigen Verhältnisse, wie sie ihre Deutung durch religiös-sittliche Gesichtspunkte erwarten, und der maggebenden Deutungsgesichtspunkte selber, die in jenen Urkunden enthalten sind. Oft gibt es prächtige Beziehungen zwischen Deutungsstoff und Deutungsmittel. So etwa im folgenden Sall. Im Burenkrieg waren viele fromme Gemüter sehr von der Frage bedrückt, warum Gott es zulasse, daß ein so frommes kleines Volk von einem großen ungerechten Volk überwältigt wurde. Wer dafür eine Auskunft suchte, mußte unbedingt die Propheten fragen. die vor einer ähnlichen Frage gestanden haben. Amos 3. B. hat sie so beantwortet, daß er den Vorzug irgend eines Volkes vor einem andern ableugnete und gerade Gottes heimsuchung als ein Zeichen seiner Liebe ansah. Ober der zweite Jesaias hat dem Volke höhere Werte und Wege Gottes gezeigt, als sein Verstand und Glaube ihm bisher gewiesen hatte. So muß man mit solchen Stellen unserm driftlichen Volke eine Erkenntnisstufe zu gewinnen ermöglichen, die ichon vor zweieinhalbtausend Jahren Israels Propheten erklommen haben. Solcher Analogien gibt es sehr viele.

Welche Weisen kommen aber für die praktische Verwertung des A. T. in Betracht, sobald eine solche unmittelbare übernahme unmöglich ift? Zunächst tritt hier die Einlegung in ihr Recht; wenn uns der Geist der Stelle nicht neutestament= lich hoch genug ist, können wir doch aus irgend welchen Gründen ein solches Interesse an der Stelle selbst haben, daß wir nicht gern auf sie verzichten. Denn sie kann entweder eine solche Anschaulichkeit und Plastik haben, daß wir sie uns nicht gern für den Volksunterricht entgehen lassen; oder sie hat eine so lapidare poetische Gewandung, daß wir sie nicht entbehren können. Es ist also die form, die uns eine Stelle wertvoll macht. Darum legen wir in diese form unsere Inhalte hinein, um sie faklicher und lieber zu machen. Ich denke etwa an die Geschichte vom brennenden Busch, von der geuersäule oder an Psalmen und andre große Worte aus dem ganzen A. T. Kommt für lettere die liturgische Verwendung por allem in Betracht, so für erstere die unterrichtliche, aber auch die homiletische; natürlich ist die drastisch anschauliche Cektion aus dem A. T. selbst dann am Altar angebracht, wenn wir sie so ins Christliche umboren muffen, wie wir es von Jugend an gewöhnt sind.

Der Dergleich ist schon erwähnt. Er macht alles am besten klar, ob er nun zur Ahnlichkeit ober zum Gegensatz führt. Ihn sollte man reichlicher an-

<sup>1)</sup> Vergleiche zu den methodischen Aussührungen dieses Abschnittes die Einleitung zu meiner Prattischen Auslegung des N. T. (Tübingen 1909.)

wenden. Und zwar vor allem im Unterricht; dann aber auch in der Predigt, indem man nicht wie vor alters, den Typ und den Antityp, sondern die niedrige und die höhere Gestalt nebeneinander stellt. Aber auch liturgisch ist der Verzgleich zu verwerten, wenn am Altar das immer noch christlich erträgliche Bild aus dem A.T. und auf der Kanzeldas volle, ideale aus dem N.T. gezeigt wird. So können wir viele unternormale Stoffe, die sonst unverwertet blieben, mittelbar brauchbar und nühlich machen. Natürlich ist das ein Mittel, das einen stark didaktischen Eindruck macht, aber einen solchen haben wir auch einmal nötig.

Die dritte Weise ist die Anregung. Irgend ein alttestamentlicher Gedanke regt uns an, ihm in der Richtung nachzugehen, in die er zeigt, ohne daß mehr dabei herauskommt. Also es ist keine unmittelbare inhaltliche Erkenntnis, aber ein Anfang zu eigner inhaltlicher Erkenntnis dabei zu gewinnen. Etwa ein Wort, eine Geschichte vom nationalen oder sozialen Gebiet, die einen typischen Wert hat, keinen normativen, kann uns beschäftigen und uns dabei veranlassen, daß wir dem nahekommen, was uns jetzt in unsern Verhältnissen geboten ist.

Die Verwendung des A. T. in der Predigt unterliegt manchen Beschränfungen, die sich aus ihrem gangen Wesen ergeben. Dahin gehört zuerst einmal, daß die Predigt absolut sein, also nur normale Inhalte des Glaubens und Lebens bieten muß; sie kann nicht bloß berichten, was man einmal von unternormalen Inhalten geglaubt und getan hat. Darum fällt vom A. T. für ihren hauptinhalt, also für den Tert, sehr viel für uns weg, was im Unterricht vortrefflich am Plate ift. Um so mehr freilich wird man den unternormalen Inhalt zum Dergleich heranzuziehen haben oder zur Anknüpfung verwenden. Die prachtvolle Plastik der alttestamentlichen Gestalten mit ihrem religiösen und sittlichen Gehalt soll man sich doch ja nicht so leicht entgehen lassen. Eine zweite Beschränkung liegt in der Notwendigkeit, daß die Predigt eine geschlossene Einheit, und zwar von nicht zu großer Ausdehnung sein soll. Darum geht es nicht an, so große Ent= wicklungen in ihr zu bieten, wie sie nach unserm ersten Teil ein wesentliches Stück des verwertbaren Stoffes bilden. Stopft man solch eine Entwicklung in eine Predigt hinein, so ist es eben ein vollgestopftes Geisteswerk, das meist wenig befriediat.

Für solche Aufgaben ist darum die Bibelstunde da, sei es die gemeindlich veranstaltete, sei es die private häusliche, wie sie immer mehr aufkommt, die nämlich einige Personen, meist Damen, um den Pfarrer vereinigt. Ihrem mehr lehrhaften Geist entspricht es auch besser, wenn die großen Linien aufgezeigt werden, die von Ansang an auf Jesus zulausen. Natürlich ist der "kleine Messianismus" (s. o. S. 11) dafür um so leichter Gegenstand auch der Predigt, als er einzelne typische oder geschichtliche Punkte umfaßt, in denen das Neue vorgebildet oder keimhast vorhanden ist. So wird niemand auf Jes. 53 verzichten, um daran die Regel aufzuweisen, nach der Jesus sterben mußte. Freilich ist der bedenkliche Schritt vom Chpischen zum Allegorischen nicht weit. Aber man kann wirklich nichts dagegen haben, wenn formal schöne und klare Abschnitte zu Trägern von neutestamentlichen Heilsgedanken gemacht werden; nur darf man nicht so tun, als hätten diese Gedanken von jeher darin gelegen. Überhaupt wird ja stets, wenn auch meist unbewußt, mindestens eine geringe Trans-

ponierung ins Neutestamentliche hinauf unvermeidlich sein; so hat jeder Psalm mit Ausdrücken des Gottvertrauens, wie etwa der 23. oder 37., eine andere Tönung anzunehmen, um unserm Geist gerecht zu werden. Aber ist das Dersfahren mit dem N. T. im Vergleich mit unserm heutigen Geiste anders? Das liegt nun einmal im Gesolge unserer ganzen Predigtart, die sich an alte Worte von klassischen Gehalt anschließen muß.

Besser steht's im allgemeinen mit unserer zweiten Gruppe, den Stossen, die eine Ergänzung zu neutestamentlichen Gedanken bieten. Hier ist vieles ohne weiteres zu übernehmen, so etwa das Soziale oder die Weisheit des Volkes; anderes, wie etwa das Politisch-Nationale, ist leicht zu übertragen, indem wir die Analogie zu der damaligen Zeit und Cage und den Grundgedanken der klassischen Äußerung aussinden und auf die heutige anwenden. Dieses ganze Gebiet harrt in unserer Zeit mit ihrer Bevorzugung der praktischen speziellen Predigtweise einer noch größeren Pflege. Wenn z. B. die Jahre 1912 – 15 kommen, wo wir der deutschen Erhebung vor 100 Jahren gedenken, wie froh werden wir dann über das A. T. sein; hat doch auch Schleiermacher selbst damals nach dem A. T. gegriffen. Denn hier ist Wucht und Kraft der Sprache, und leicht erwacht auch in uns der starke Wunsch, in die Welt des nationalen und sozialen Geschehens, in die Welt religiöser Politikeinzugreisen; und zwar an der Hand wuchtiger Texte und kräftiger, zum Teil großartiger Gedanken.

überhaupt, wo nur der Umkreis des Cebens aussührlich berührt werden soll, da ist das A. T. am Plaze. Außer jenen genannten Gelegenheiten haben wir oft das Bedürfnis, die Natur, die Familie, den Beruf zu behandeln, so etwa am Erntedanksest; oder man will das menschliche Ceben an seinem höhepunkt mit einem sinnigen, schönenGlaubens- oder Weisheitswortschmücken. Dabei denke man besonders an die Kasualreden. Auch hier ist das A. T. an seinem Plaz, zumal wenn der sestlich-schöne Klang einem guten Wort noch einen besonderen Wert für solche Gelegenheiten gibt. Oft ist die Ähnlichkeit der Cage oder der Person so schlagend, daß dadurch wirklich die Verwendung eines Textes gerechtstertigt wird, während er häusig wie eine Fahne im Regen matt und schlapp herunterhängt und besser sehlen sollte.

Um das über die Predigt Gesagte zu bestätigen und zu erläutern, wollen wir noch einen Blic auf zwei Predigtbände über alttestamentliche Texte tun, ohne den hinweis auf die umfassenden, sehr seinen Aussührungen, die Franz hering, Die homilitische Behandlung des A. T. (Leipzig, Deichert 1901), über die Art gibt, wie z. B. Nietsch, Menken u. a. das A. T. behandeln, zu unterlassen. Wir achten auf zwei neuere Sammlungen, auf die von h. Tremer "Tröstet mein Volk!" aus den achtziger Jahren, und auf die Sammlung von C. Stage, Gnade und Freiheit, 1901. Wir sinden in beiden folgende drei Weisen, den Text zu verwenden. Einmal ist das N. T. hauptsache, alles im A. T. ist nur Maske oder Verheißung. Und zwar sind es die objektiven Sachen, die heilstatsachen, auf die es ankommt. Dann aber werden Gefühlsausdrücke aus dem alttestamentlichen Texte, wie etwa Dank, Lob, Verstrauen, Erhebung, ohne weiteres auf neutestamentliche Dinge übertragen, also auf Jesus, das heil im neuen Sinne usw. Endlich werden Stellen aus dem A. T. von neutestamentlicher höhe, ohne besondere Beziehung auf Jesus, also in ihrem Selbstwert dargelegt.

Die erste Weise, also die typisch=allegorische Beziehung, herrscht am meisten

natürlich bei Cremer vor. Der Text spricht von Moses, Cremer vom wahren Moses, der Cegt vom hohenpriester, Cremer vom mahren hohenpriester; der Tert handelt von Isaat, Cremer von dem, der mehr als Isaat ift; der Text von Abel, Cremer spricht über: Besser als Abels Blut. Oder Cremer handelt von Bethlehems Bedeutung für den Glauben. Das ist die folgerichtige Durch= führung der alten messianischen Weise. Aber so können wir heute nicht mehr reden. Die zweite Art, also die übertragung von Tonen und Gefühlen aus dem A. T. auf neutestamentliche Sachen, ist bei beiden zu finden; die alttestament= liche Melodie wird gesungen zu dem neutestamentlichen Text. So wird 3. B. der Dant für die Erlösung von der babylonischen Gefangenschaft auf die Enderlösung bezogen, also die historische Umwertung ins Geistige praktisch ausgeführt. die dritte Art, die Ausschöpfung des Selbstwertes zu kennzeichnen im Unterschied pon der zweiten, dazu diene nur ein Beispiel. Bezieht Cremer Isaats Opferung auf Jesu Opfertod auf Golgatha, so wird in der Stageschen Sammlung der Tert als Vorbild des Opferns im allgemeinen gefaßt. Daß diese dritte Art noch nicht genug ausgebaut ist in der Sammlung von Stage, liegt wohl daran, daß er sich auf die vorgeschriebenen Perikopen beschränkt. Wir harren noch der homiletischen Meister, die nach dieser Seite hin das A. T. besser ausschöpfen lehren. Oder bedarf es dazu gar keines Meisters? Kommt es nicht vielmehr einfach darauf an, welche Gestalten und Einzelzüge aus dem A. T. noch für uns heutige Christen porbildlich und nachahmenswert, welche Mahnungen und Ideale verbindlich sind? Ohne Zweifel machen jene Gestalten und jene Einzelzüge einen viel größeren Eindruck als diese blasseren Lehrworte; wem es gelingt, etwa Abraham als Inp des Vertrauens in einer Predigt oder in mehreren, herauszuarbeiten, hat damit seiner Gemeinde einen größeren Dienst getan, als wenn er noch so schön das Vertrauen beschriebe oder bestimmte. Wenn man nach dem Enpischen in all jenen Gestalten sucht, dann wird man ihnen am besten gerecht. Denn fo find sie von haus aus gemeint, und so können sie uns am meisten helfen. an die Geschichte glauben zu lehren, wie der alte Glaubensbegriff verlangt. wollen wir mit der Geschichte glauben helfen. So kommt man auch leicht über die Frage: Geschichtlich oder nicht? hinweg; denn es ist tatsächlich gleich, ob die als Mittel dienende Erzählung geschichtlich ganz wahr, halb wahr oder eine Sage ist. - Dasselbe gilt natürlich vor allem für den Unterricht.

Es ist falsch, den Unterricht als Ganzes zu behandeln. Hier sind ganz verschiedene Ideale maßgebend für den Gebrauch des A. T. Wir unterscheiden drei Arten oder Stusen: die naive, die reslektierte, die wissenschaftliche. Auf der naiven Stuse sind im ganzen die üblichen alttestamentlichen Geschichten ganz unentbehrlich. Hier ist jeder ein Pedant, der die räumliche und die zeitliche Entsternung der Gestalten und Geschichten tadelt, ohne ihre anschaulich persönliche Nähe zu loben. Die einsache Klarheit und Größe der Verhältnisse, die familienschafte und natürliche Religiosität, die sest auf dem Boden der Erde steht und sich dabei ganz naiv und sest an Gottes Geset und hilse hält, die wundervolle Plastit und unvergeßliche künstlerische Kraft, der reiche Wechsel des Lebens, die Energie der Leidenschaften (Kabisch, Wie lehren wir Religion? S. 124) — das alles ist von solch einzigartiger Wucht und darum von solchem Eindruck auf die kindliche Phantasie, daß diesem Stoff kein anderer gleichzustellen ist. Hier prägen sich mit

solge haben. Also müssen wir diejenigen Geschichten hinaustun, die, wie etwa die Simsongeschichte, nur mit Gewalt eine religiöse Beziehung ertragen, mögen sie auch sonst noch so schön sein. Dazu muß auch die Geschichten von Isaats Opferung gerechnet werden. Die vielen anderen Geschichten erzähle man ganz naiv christlich: man singe den alttestamentlichen Text nach neutestamentlicher Melodie.

Auf der Mittel= und Oberstufe der Volksichule sowie auf den untern und mittleren Klassen der höheren Schulen kommt es schon auf ein ganz anderes an hier tommt der Vergleich zu seinem Recht. Jesus wird gemessen an dem A. T. Das tut Richard Staude in seinem Präparationsbuch, Das A. T. im Lichte des N. T. 1905. vortrefflich. Die Minderwertigkeiten des A. T. sollen zur mittelbaren Kräftigung, seine Vollwertigkeiten zum unmittelbaren Aufbau dienen. So tritt klar und offen Unterdriftliches beraus, um Chriftliches desto stärker zu unterstreichen. Der Gedanke der Erziehung Israels klingt stark dazwischen. So bekommt das Ganze der Bibel eben den Wert eines Ganzen. Die Bibel ist wieder da als ganzes Buch. Es ist klar, wie sehr dieses Verfahren zu unseren Grundsätzen stimmt. Wie es andere Unterrichtslehrer machen, habe ich in meiner Schrift, Biblische Geschichte, Katechismus, Gesangbuch (Tub. 1910) ausführlich dargelegt. Der Unterricht auf den oberen Klassen der höheren Schulen hüte sich vor allerlei gehlern. Entweder plagen die Cehrbücher vor Stoff. Dann sind sie oft bloß ein Auszug aus Wellhausen oder Stade ohne jede schulmäßige Zuspigung. Am besten ist noch Rothsteins Unterricht im A. T. Oder es werden gang neue fritische Erkenntniffe recht ausführlich fast so vorgetragen, ja dittiert, wie man sie den Studenten der Theologie andietet. Das ist nicht recht; es handelt sich nur darum, zukunftige Gebildete beranguziehen, die Bescheid wissen, die verstehen und sich großen Idealen hingeben sollen. Es sollen doch ebenso wenig nun kritische Theologen aus allen Schülern gemacht werden, wie vorher orthodore. Daneben gilt es dann noch, Gesichts= puntte, Regeln, Gesete, Werte und Ideale herauszuarbeiten, wie sie der Ent= widlung und ihrem Verständnis entstammen. Aber die gemeine Masse des Stoffes zu bieten, das ist doch zu wenig.

Auf diesen beiden Stufen kann und soll man denn auch solche Stoffe heranziehen, die auf der unteren unerträglich sind: kommt auf der unteren bloß der absolute Gesichtspunkt in Betracht wie in der Predigt, so ist hier der relative möglich und förderlich, ich meine: man darf hier auch einmal zeigen, daß die großen schönen Perlen des A. T. auch in häßlichen, grauen Muscheln gewachsen sind.

Indem so etwas mehr Geist und Ceben in den Unterricht gebracht wird, beseitigt man zwei Unarten, die dem üblichen Unterricht im A. T. anhängen: das ist einmal der ganz und gar unangebrachte jüdische Hallelujas patriotismus von Bibelgläubigen, die in den Siegen des jüdischen Volkes ihren eignen und nicht nur des göttlichen Geistes Triumph mitseiern; daneben ist noch die andre Gesahr überwunden, daß nämlich alles, was nur mit Abraham, Moses und David, und was überhaupt mit Namen biblischer Art zusammenhängt, als heiliger Stoff gilt, den zu wissen und zu behalten nötig und vor Gott versdienstvoll ist. Dahin gehört ja auch die Unart, mit biblischen Rätselspielen eine

Prüfung auf die Kenntnis von fremdartigen Namen, wie Sadrach, Mesach und Abednego anzustellen, um danach die Bibelkenntnis und die Gottseligkeit zu messen. Das ist alles seinerer Gößendienst, der heilige Sachen statt der Person Gottes einsetz. Demgegenüber ist die Aufgabe, alle biblischen, besonders aber die altetstamentlichen Geschichten und Personen nur als Mittel zur Pflege unserer gegenwärtigen Stellung zu Gott zu verwerten und zu nichts anders. Ein Christensmensch ist ein herr aller Dinge, auch des A. T.

Noch ein Wort über die hebräischen Namen in den biblischen Geschichten. In seiner sehr lesenswerten Schrift "Die Methoden des biblischen Geschichts= unterrichts" (Pad. Magazin heft 468, Cangensalza 1912) berichtet Arnot Scheller, wie noch vor 30 Jahren in einer thuringischen Schule ein Merkvers über Tubalkain, den Erfinder der Schmiedekunft, abgefragt wurde. Das ist kennzeichnend für jene Auffassung des Religionsunterrichtes, nach der in der Bibel außer den religiösen Stoffen noch solche gegeben sind, die anderes Wissen, also foldes geschichtlicher und verwandter Art enthalten. Dazu gehören vor allem natürlich die Namen von Personen und Orten. Mit ihnen ist manches deutsche Kind unnötig gequält worden. Derfolgt man aber die Entwicklung der biblischen Geschichten, so findet man, daß der Namen immer weniger werden; die der Paradieses= flusse sind beseitigt, die der Sohne Jakobs werden auch nicht mehr überall gelernt, und viele andere sind auf den Aussterbestand gesetzt. Aber es sind ihrer immer noch zu viele. Was soll 3. B. der Name der Wusten Sin und Siph? Warum Amram und Jochbed, warum so viele andre, die gar feine Möglichkeit enthalten, der Porstellungstraft oder dem Gefühl passende und wertvolle Inhalte zuzuführen? Das sollte der Leitgedanke sein: nur solche Namen werden gelernt, die gur Befestigung einer Gestalt oder einer Geschichte auf dem festen Boden der wirklichen Erde nötig oder die voll wertvollen Anschauungs= und Gemütsinhalts sind; natürlich kommen dazu auch sinnbildlich und übertragen gebrauchte Namen, wie etwa Philister oder Nebo. Aber warum die Namen aller Seinde Israels, warum so viele Namen von Schlachten? Verführt das nicht immer wieder dazu, vermeintlich heiliges Wissen zu übermitteln oder die Religionsstunde zu einer Geschichts- und Geographiestunde herabzusegen? Je besser wir erkannt haben, was das Wesen des Glaubens und der Kern der Bibel, sowie welches der Weg ins Berg ift, desto mehr lassen wir diese Nebendinge hinter der hauptsache gurudtreten.

Es braucht nicht hervorgehoben zu werden, wie viel für den Kultus und alles liturgische Wesen aus dem A. T. zu gewinnen ist. Wir können es dasür gar nicht entbehren. Steht das N. T. im Gegensatz gegen die Überschätzung des Kultus, so hat es auch in den ersten Anfängen liturgischen Sebens, die es bietet, nicht allzuviel Stoff, um uns genügend auszurüsten. Wir sind darum auf das A. T. angewiesen, das uns vermöge der oft erwähnten Wahlverwandtschaft mit unserer Sage und Aufgabe mehr entgegenkommt. Wie viel Hymnen, die im Gottesdienst wirklich gebraucht worden sind, wie viel Psalmen und Lieder, wie viel Voten und Formeln schenkt es uns! Und daneben vor allem, wie klärt sich an ihm unser liturgischer Geschmack, wie schärft sich an ihm unser Sinn sür biblisch-liturgisches Denken und Bauen! Könnten wir liturgische Andachten ohne das A. T. machen? Solches alles wollen wir ja nicht gering schätzen. Jener Kultus birgt doch mehr, als die meisten denken. Es hat etwas an sich,

was beherzigt werden muß, das Wort von den schönen Gottesdiensten des Herrn. Besonders Lektionen sollte man mehr aus dem A. T. nehmen und diese nachher auf der Kanzel irgendwie ein Echo sinden lassen. Für den Schmuck der Feste ist das A. T. sast gar nicht zu entbehren. Dabei wird man ja oft den Grundsatz der Einlegung ertragen müssen: in den hohen, sestlichen Klang, der nationalen oder niederen Worten gilt, hören wir christliche Seligkeitswerte hinein.

Endlich noch ein Wort über die außerdienstliche Arbeit, also Seelforge und Dolkserziehung. Die Seelsorge hat am A. T. mannigfachen Stoff und Anlag zur Betätigung. Nicht nur, daß es ihr Mittel zur Derfügung stellt, um am Krankenbett ringende Christen mit frommem Psalmen-Gottvertrauen zu stärken oder mit hiob sich aufringen zu lassen, sondern seine großen plastischen, flassischen Gestalten leben so tief in der Seele, daß sie leicht auch das Gewissen zu treffen vermögen: Evas Gier und Lüge, Josephs flucht vor Potiphars Weib. Davids Buße - in all dem ist Licht und fülle und Kraft enthalten. So mag sich oft beides aneinander klären, das Beispiel aus der Vergangenheit und die innere Not in der Gegenwart. Dann aber ist noch manches im Dienst der Apologetik zu tun; besonders kommt uns stets wieder der Schöpfungsbericht in die Quere. Auf allen Seiten der Theologie und in allen Lagern der firchlichen Parteien wird man heute Ceute finden, die es bedauern, daß man im Dienst der Bibelautorität zu ängstlich mit der Aufklärung über die nicht streng historischen Teile des A. T. gewesen ist. Wir mussen, wenn nicht alles verloren geben soll, den Mut haben, in dieser Beziehung der Wahrheit die Ehre zu geben, natürlich nicht, ohne zu zeigen, wie sich tiefe religiöse Grundtriebe damals und dort im A. T. so aus= sprechen mußten, sodaß wir nur die Rucubersehung in diese eigentliche Sprache des Glaubens vorzunehmen haben, um das Beste nicht zu verlieren, sondern zu behalten.

Gemeindearbeit und Volkserziehung finden hier im A. T. ebenfalls viele Ziele und Hilfen. Ist es doch auch die Urkunde aus einer Zeit, wo Gemeinde und Volk alle Beziehungen religiöser, nationaler und sozialer Art in sich vereinigten. Natürlich wissen wir, wieviel Jahrhunderte dazwischen liegen. Jedoch, es ist für uns jene Form, wie das Verhältnis geregelt wurde, mindestens ein Reiz, über unsre Art, sie zu regeln, nachzudenken. Und mehr noch: oft genug sind es geradezu Winke und Ideale, die uns zumal auf nationalem und sozialem Gebiete bier ausgehn.

Die christlichessittliche Politik sollte nur sorgen, daß ebenso christlicher Geist in die heutigen Gesetze und die Wirtschaftsordnungen komme, wie es das mals prophetischer Geist war, der sie durchdrungen hatte. Ändern sich auch die Zeiten, die großen Chpen der Beziehungen im wirklichen Volksleben bleiben dies selben, ebenso bleiben es die großen Forderungen selbst, wie diese thpischen Beziehungen zu gestalten sind.

Nach diesen Richtungen hin soll unsre Auslegung versuchen, die Urkunde der israelitischen Geschichte für uns fruchtbar zu machen.

### 5. Anordnung, Auswahl und Gestaltung.

Es wäre ohne Zweifel in vieler Beziehung das einfachste, wenn wir die Schriften des A. T. in der Reihenfolge besprächen, wie sie in der Lutherschen

Bibelübersetzung aufeinander folgen. Allein dies Verfahren hätte auch viele übelstände im Gefolge: oft wiederholen sich bestimmte Geschichten oder Gesete, viele Stude, die dicht beisammen stehen, sind ihrer inneren Art nach gang verschieden von einander, während andere, die räumlich von einander getrennt sind, inhaltlich sehr verwandt sind. Das gibt Anlässe zu Wiederholungen oder Derweisungen, die umso unangenehmer sind, als man sich auf die biblische Reihenfolge von vornherein eingerichtet hat. - Nun ist es die Absicht unseres Werkes, möglichst den Nachdruck auf einleitende allgemeine Betrachtungen zu legen; denn wer kann ein ganzes A. T. auslegen, und wer unter den eifrigen und fähigen Pfarrern kann es ertragen, wenn ihm das Sutter nur so hingeschnitten wird? Darum ist die Absicht in erster Linie auf die allgemeinen Einführungen gerichtet, die einer jeden besonderen literarischen Gruppe und in ihr wieder mög= lichst vielen kleineren Einheiten vorangeben sollen. Dann aber muß man die Solgerung ziehen, daß die kanonische Reihenfolge einer andern weicht, die mehr der Praxis entspricht und entgegenkommt, als jene es täte. Ich habe mich nun nicht entschließen können, dem Rate Wursters zu folgen, den er in seiner Besprechung meiner Praktischen Auslegung zum N. T. gegeben hat (Monatsschrift für Pastoraltheologie Bd. 5). Dort empfiehlt er eine Zusammenstellung der einzelnen biblischen Stoffe nach sustematischen Gesichtspunkten, um Wiederholungen zu vermeiden und das Ganze übersichtlich zu machen. Dagegen möchte ich folgenden formalen Leitgedanken durchführen, was die Reihenfolge der Bücher anbetrifft.

Praktische Auslegung ist der Versuch, das Allgemeine in einem geschichtlich gegebenen besonderen Wort oder Bericht zu erfassen und es auf die Gegen= wart mit ihren Verhältnissen und Aufgaben zu beziehen. (Siehe die Einleitung zu meiner Auslegung des M. T.) Dies wird umso leichter geschehen können, je mehr die geschichtlich gegebenen Stoffe schon die Richtung auf das Allgemeine haben; es wird umso schwerer sein, je weniger sie selbst auf dieses zielen und je mehr sie rein nur dem Punkt der Vergangenheit angehören, wo sie entstanden sind. Bur ersten Gruppe gehören offenbar die Schriften des A. C., die man als die Cehrichriften gusammenfaßt; also die Psalmen, die Proverbien, hiob und Kohelet; sie wollen Allgemeines sagen; das liegt in der Natur des Sprichwortes wie auch der Poesie, besonders der Enrik. Natürlich ist alles, was wir von der Art im A. T. finden, dann und dort entstanden und trägt darum zeitliche Art an sich. Aber es reicht doch weithin darüber hinaus. - Am ent= gegengesetten Ende stehen offenbar die geschichtlichen Berichte über einzelne Personen und Ereignisse, die nicht viel mehr als solche sein wollen. wären sie nicht in die Bibel aufgenommen worden, wenn sie nicht irgend eine Richtung auf das Allgemeine, eine "Tendens" hätten, aber diese ist in sehr verschiedenen Graden ausgeprägt: von der gang offenbaren und greifbaren Tendeng bis zu einem Mindestmaß, das den Einfluß der persönlichen Überzeugung und Wertschätzung nur gang verborgen hinter der Absicht, einfach zu berichten, erkennen läßt. – Dazwischen steht nun noch eine Gruppe: es gehören hierher alle solche Stude, die Allgemeines in einer geschichtlich bedingten Gestalt geben wollen, also für die Zeit, in der sie entstanden sind. Ich rechne dahin einmal die Gesetze und die Schriften der Propheten. Diese fußen gang fest in ihrer Zeit und wollen sie mit allen Gedanken und Regeln deuten und gestalten helfen. Das ist also ein beschränktes Allgemeines, in dem aber doch noch manches für uns wertvolles Allgemeine steckt. Ferner gehören hierher die Sagen und die Mythen,
besonders die letzteren. Denn was ist deren Wesen anders, als der Trieb, dem
Allgemeinen eine geschichtlich=besondere Form zu geben? Jenes liegt sehr bald
hell und blank vor einem, sobald man diese als seine Umhüllung und Einkleidung
erkannt und abgestreist hat.

Jede dieser Gruppen soll einen hauptteil unseres Werkes füllen. Mit den Tehrbüchern wollen wir beginnen, danach mit den an dritter Stelle genannten Stoffen fortsahren und mit den geschichtlichen Berichten schließen. Natürlich ist diese Anordnung vielen Gesahren ausgesetzt: denn was ist Sage, was Geschichte? Wo ist die Grenzlinie zwischen Poesie und Mythus? — Aber es sei einmal so gemacht; der Gewinn wird sein, daß der Grundsatz ganz klar herauskommt: das Allgemeine im Besonderen ist es, was wir suchen, und dies Allgemeine ergibt sich um so schwerer, je mehr wir uns dem rein geschichtlichen Berichte nähern.

Register werden dafür sorgen, daß die gesuchten Stellen möglichst leicht gefunden werden können. Freilich muß eines wieder betont werden, daß der Gebrauch des Buches weniger so gedacht ist, daß einzelne Stellen nachgeschlagen, als daß aus fortlausendem Studium Anregungen zu rechtem Gebrauch des A. T. in den verschiedenen Zweigen der Praxis gewonnen werden.

In jeder der oben genannten Abteilungen soll auch darauf ausmerksam gemacht werden, wie die besondere Art der Sprache, die den einzelnen literarischen Gattungen das äußere Gepräge gibt, für uns von praktischem, vorbildlichem Werte ist. Es ist zwar bei der Poesie z. B. zu warnen, daß sich ja nicht die Durchschnittssprache des Predigers auf der höhe unserer Psalmen bewege, oder daß der Parallelismus der Glieder dazu verführte, alles in der Predigt doppelt oder noch öfter zu sagen. Aber aus den Proverbien und dem Jesus Sirach können wir Plastit und Volkstümlichkeit Iernen. Die Mythen und Sagenkönnen wir darausphin ansehen, welchen Gewinn für die erbauliche Erzählung vor Kindern und bei besonders festlichen Gelegenheiten wir daraus ziehen können. Die historische Schilderung endlich gibt meist ein ganz vortressliches Beispiel für eine Anschaulichkeit und Belebung der Darstellung, wie sie erst unse modernen Realisten wieder erreicht haben, man vergleiche etwa nur den einzigartigen Bericht 2. Könige 9, 16 – 28 über den Überfall Samariens durch Jehu.

# Die Spruchweisheit.

(Sprüche Salomos und Jesus Sirach.)

Einführung.

Um eine Einsicht in den Wert und in die Verwertung der Weisheitsliteratur zu bekommen, wollen wir von dem Worte Jesu ausgehn, das er über sich selbst sagt: hier ist mehr denn Salomo. Wir fragen dabei, was denn bei "Salomo" das Wesentliche ist, warum bei Jesus mehr ist und wie sich demgemäß auf dem Boden des neutestamentlichen Christentums die Verwendung der Spruch-weisheit gestaltet.

Wenn wir uns an die in der Allgemeinen Einleitung dargebotenen Begriffe erinnern, so haben wir in der uns vorliegenden Literatur im gangen Aussprüche, die es mit der Kultur zu tun haben. Es wird wenig Verhältnisse oder Gebiete des Cebens geben, die hier nicht berührt werden: Derkehr und Beruf, Geld und Vergnügen, Samilie und Staat, Freundschaft und geselliger Verkehr, Bildung und Wissen. Man kann sagen, daß es das Diesseits ist, das hier in breiter Weise unter das Licht des religiös-sittlichen Urteils gerückt wird. ist es aber der einzelne, von dessen Gesichtspunkt alles angesehen wird, nicht die politische oder die kirchliche Gemeinschaft. Aber es ist der einzelne in einem gang gewissen Sinn: nicht der Jude, sondern der Mensch ist es, der hier in ben Vordergrund tritt. Damit kommen wir diesem gangen Gedankenwesen ichon auf die Spur: wir gehn nicht irre, wenn wir sagen, daß sich hier der inpische Rationalismus zum Ausdruck bringt. Damit hängt dann noch anderes zusammen. Die Autorität der geschichtlichen Gesetzgebung tritt zurud, wie sie lange Jahrhunderte vor der Abfassung oder größten Geltung unsrer Sprüche die Gemüter beherrschte; dafür tritt die Vernunft in den Vordergrund. Mit diesem Wort können wir wohl am besten das Wort "Weisheit" wiedergeben; zugleich drücken wir damit auch die Beziehung an ihm aus, die es zu einem großen Weltprinzip erhöht. Davon soll noch genauer die Rede sein, wenn wir die von der Weisheit selbst handelnden Stude zu besprechen haben. Darum sollen hier einige allgemeine Bemerkungen genügen. Zuerst sei darauf aufmerksam gemacht, daß eine Reihe von den Regeln, die hier in den vorliegenden Schriften dargeboten werden, weniger als Ausfluß der Weisheit erscheinen, mit welchem Wort wir schon immer die Empfindung von etwas hohem und Edlem verbinden, als daß sie Ausslüsse der Klugheit und des Verstandes sind. Dieses Organ und seine Zier, die Klugheit, bedeutet, um es turg zu sagen, die Anwendung des Zusammen= hangs von Ursache und Wirkung auf die Aufgaben des Lebens: ein handeln, das üble Solgen hat, wird vermieden, dagegen ein anderes, das gute Solgen hat, wird gewählt. Mit diesen Begriffen stehn wir also gleichsam an einer Stelle in der sittlichen Entwicklung der Menschheit, wo Kant noch sehr entsernt war mit seinem Wort, daß sich keine Neigungen in das sittliche Tun einzumischen haben. Es sehlt noch das Verständnis für den ganz irrationalen Grundzug des Sittlichen, also für die Dinge, die wir den kategorischen Imperativ, das unbedingte Gebot usw. nennen. Solche seelischen Kräfte werden sich ja bilden, wenn das sittliche a priori oder das Unbedingte sich durchsetz, das wir in der Tiese der Menschensele vorhanden glauben; aber auf dem Standpunkt der uns hier gegebenen Siteratur ist es noch nicht erfaßt. Ebensowenig ist darum natürlich auch ein Sinn für die höhe des Sittlichen möglich, die wir im Opfer sinden; überhaupt wiegt jene negative Sorm der Gebote vor, wie sie noch immer das Kennzeichen einer vorsichtigen Klugheit im Umgang mit Welt und Menschen ist. Darum ist es der Philister oder auch das Volk, es ist der Durchschnitt der Leute, was von unsern Spruchdichtern als ihre Gemeinde ins Auge gefaßt wird; und über ein Durchschnittsideal kommt es auch gar nicht hinaus, was sie ihnen zu bieten haben. Man könnte sagen, daß der Geist einer durch Klugheit gemäßigten und aufgeklärten Selbstsucht hier vorwaltet. Weil also das Ideal nicht besonders hoch ist, darum ist auch die Meinung über die Menschen recht optimistisch: wie die höchsten Berge die tiessten Täler neben sich haben, so ist das höchste Ideal in der Regel organisch mit einem starken Pessimismus in Bezug auf die wirklichen Menschen verbunden, während der Freund niederer Iele mit den Menschen und zumal mit sich selbst recht zufrieden ist.

So ist es der Geist der Auftlärung, der hier waltet. Eine solche Bewegung sindet vielleicht immer in gewissem Kehrwechsel statt: der Ertrag einer größeren geschichtlichen Zeit wird dabei in kleinere Münze umzuwandeln und auszubreiten sein, die der Widerspruch gegen die dabei leicht entstehende Flachheit wieder ernstere Geister in die Tiefe führt. Jener Geist der Aufklärung pflegt der Jugend am meisten zu gefallen, wie wir ja auch wissen, daß unsere Spruchdichter und Weisheitslehrer, besonders Jesus Sirach, sich ihr vorzüglich gewidmet haben.

Wir brauchen alles, was eben gesagt wurde, nur umzukehren, um die Kennzeichen neutestamentlichen Geistes zu gewinnen. Darum steht vorerst einsmal das Jenseits in dem N. T. im Vordergrund statt der Weltkultur des Diesseits. Ferner ist zwar die Einzelpersönlichkeit in ihm vom größten Wert, aber eben als Persönlichkeit, also in der Beziehung zu den höchsten Werten, wozu auch die Gemeinschaft mit den Brüdern gehört. Wenn es auch der Mensch ist, der in dem N. T. statt des Juden und Griechen eintritt, so ist es doch nur der in Jesus Christus wiedergeborene Mensch, das Kind Gottes, das von Wert ist. Statt der Vernunft bildet Jesus und sein Geist die neue geschichtlich und außershalb des einzelnen gegebene Autorität. Die Vernunft wird darum in dem Sinneabgelehnt, wie sie uns in der Spruchweisheit entgegentritt. Denn es handelt sich um Ziele, die hoch über dem liegen, was Menschenklugheit und zweisheit erreichen kann, um das Ziel, ein Mensch Gottes und ein Bürger der höheren Welt zu sein. Darum steht die Selbstverleugnung an erster Stelle, die in eine ganz andere Welt der Wertschäugung einführt. Jesus stellt ja doch alle üblichen Ideale und Maßstäbe auf den Kops, indem er das Opfer und den Verzicht verlangt.

Darum wird diese gange neue Auffassung des Ideals von einem großen, starten Glauben statt von der Vernunft getragen; von dem Glauben, daß das Gebot des Opfers, wie es Jesus will, Gottes Wille ist, der selbst aus großer Liebe heraus seinen Sohn opfert, wie sich auch Jesus selbst zu opfern bereit ist. Nur so ist jenes hohe Ideal möglich, daß es ein Glaube trägt, weil ja kein Vorteil dabei für den Menschen mit dem Verstande ausgespürt werden kann. Darum ist es aber auch auf die Bildung von heldenseelen und Märtnrern abgesehen; ein heroischer Geist weht durch das N. T. hindurch, der dem Jesus Sirach ein feines, überlegenes Sächeln hätte abnötigen tonnen. Dieser hohe Geist soll aber das innerste Wesen der neuen Menschen ausmachen, indem sie vollkommen zu sein streben wie Gott, oder indem der Geist Gottes von ihnen Besitz nimmt. Damit ist das Unbedinate und Unwillfürliche ihres sittlichen Cebens verbürgt; die Innenwelt der Seele als eine Größe von eignem Wert ist nun aufgegangen und wird gepflegt. Naivität soll einkehren statt der klugen und weisen oder gar statt der schlauen Berechnung der Durchschnittsleute. Daß sich mit diesem hohen Ideal wenigstens bei Paulus ein tiefer Pessimismus inbezug auf die höhe der Menschen verbindet, ist klar. - Und das alles ist "Mehr denn Salomo".

Und doch haben wir keinen Grund, auf diese Spruchweisheit zu verzichten. Einmal finden sich bei Jesus selbst mannigfache Anklänge an sie, weil auch er ein Mann des Volkes war und bei seiner Aufgabe, Jünger und Volk zu erziehen, gar nicht spstematisch vorging, sondern die Beweggründe überallher nahm, auch aus der hand der Klugheit. Dann aber bieten uns unsere Sprüche eine Welt voll sittlichen Geistes und religiöser Stimmung, die, wenn sie auch nicht auf neutestamentlicher höhe stehen, ebenso beute prattisch und im einzelnen das Christwerden vorbereiten können, wie die Weisheit mannigfaltig im großen geistesgeschichtlichen Weltverlauf dem Christentum vorgearbeitet hat. Man kann darum sagen, daß sie heute helfen kann, eine Luft von Bravheit und Ehrbarkeit zu schaffen ober zu erhalten, in der jener Sinn für das Gute erwacht, der zum Verständnis Jesu Christi befähigt. Gewiß werden immer leidenschaftliche und starke Naturen schnell und durch einen völligen Bruch den Weg zum Heiland und herrn finden; aber selbst im N. C. ist dieser Weg zwar ein wichtiger, jedoch nicht der einzige Weg. Sicher hat auch in den Menschen, die durch einen Zusammen= bruch ihres bisherigen Cebens zu Christus kamen, noch ein gunke sittlich-idealistischen Seuers unter der Asche gelegen. Für eine polkstirchliche Erziehungsgrbeit brauchen wir jedenfalls andere Grundlinien als für die Mission: wir wollen uns freuen, wenn wir eine Wärme und Reinheit der Luft erzeugen können, in der es leichter ist, zum perfönlichen Christentum durchzudringen als außerhalb ihrer. Aber noch mehr. Wir finden in unseren Sprüchen so manchen Wink, Rat und Befehl, der eine Weise darstellt, wie sich auch unser höchstes Christenleben auswirken sollte. Manchmal müssen wir einem solchen ein anderes Motiv als Seele einhauchen. manchmal aber können wir ihn ohne weiteres übernehmen; und manchen Christen tut es sehr gut, wenn sie auf die einfache, nüchterne Alltagspflicht von ihren übertriebenen Schwärmereien her hingewiesen werden. Und endlich noch eines. von dem ich kaum weiß, ob man es sagen darf; es ist dies. Wenn wir uns und unsere Umgebung vorurteilslos ansehen und prüfen, dann finden wir, daß wir oft sehr zufrieden sind, wenn sie und wir nur einmal nach diesen Regeln und in diesem Geiste unserer beiden Schriften handeln. Wie unendlich vieses entscheiden und tun wir doch nach solchen Regeln einer anständigen Klugheit, und wie selten spielen eigentlich die hohen Ideale mit herein, die wir so oft beredt zu preisen wissen! Wenn wir ein solches Verhalten mit gutem Gewissen ansehen und ausüben, dann ist eine Folgerung unausweichlich. Unsere Sprüche kommen dann mindestens als sogenanntes zweites Motiv sehr für uns in Betracht; mitunter ist es auch das erste und einzige Motiv. Und selbst dann ist man schon froh, wenn man nur selber keine "Dummheiten" macht und andere keine solchen machen sieht.

Oft aber ist die Grenze zwischen einem handeln aus Klugheit und einem aus solchen unbewußten Trieben, wie Takt und gutem Charakter, gar nicht zu erstennen. Wie leicht irrt man sich in dieser Beziehung in einem andern Menschen? Wie liebt man es aber auch selber, seine Klugheiten als Sittlichkeit herauszuputzen! Freilich gibt es auch seine, keusche Naturen, die sich schlechter machen, als sie sind, indem sie den Aussluß ihrer besten Seelenbewegungen vor sich und Andern als eine Maßregel ihrer Klugheit hinstellen, um nicht als Moralhelden vor diesem und als Engel vor sich selber zu erscheinen.

Damit kommen wir noch einen Schritt weiter, der uns aber in sehr bedenkliche Bahnen zu führen scheint. Gibt es nicht tatsächlich eine gewisse Zweischichtigkeit in unsrer Christenheit, wenn wir die wenigen ansehen, die sich durch eigentlich christliche Beweggründe, und die vielen, die sich durch jene durchschnittlichen Beweggründe leiten lassen? Und ist diese Zweischichtigkeit überswindbar auf dem Boden der Candeskirche? Oder auch auf dem der Sekte, der Auswahl der Heiligen? Haben wir nicht zu erziehen, und bedeutet Erziehen nicht dies, daß man einen Menschen auf eine nach der Höhe führende Bahn bringt, nur hinauf, hinauf, wenn es auch nicht dies nach der Spihe hingeht! Wer steht denn auf der Spihe?

So wollen wir uns von dem praktischen und realistischen Geist unsere Sprüche dazu anregen lassen, daß wir die speziell praktische und dazu noch psinchologisch gerichtete Volkspredigt zu pslegen suchen. Um die Sösung dieser Aufgabe zu erleichtern, sollen im folgenden zu jeder Spruchgruppe, wie sie die dankbar benutzte übersetzung von Professor Volz dieiet, ergänzende Erfahrungen aus Welt und Seben, sowie Winke zu ihrer praktischen Verwendung dargeboten werden. Wenn dabei manches Selbstverständliche mit unterläuft, so geschieht das, weil gerade solche selbstverständlichen praktischen Stosse nicht nur dem Anfänger oft nicht einzufallen pslegen, wenn man sie braucht. Wenigstens merkt man von solchen Gedanken in den Predigten oft sehr wenig. So ist unse Aufgabe gemeint, der einfachen volkstümlichen Predigt, zumal auch der Dorspredigt, einen Weg zu weisen. Daß uns dabei die prachtvoll volkstümliche Plastik und Drastik der Sprüche sehr zu hilse kommen wird, muß mehr wie einmal betont werden.

## 1. Die "Weisheit".

Auch den Sinn und die Verwendung der Weisheitsfigur wollen wir uns durch die Heranziehung eines Wortes aus dem N. T. klar machen. Der gestreuzigte Christus ist den Heiden Torheit, den berusenen Christen aber göttliche

Weisheit, durch die sie Gott erretten will. Wir sprechen zuerst vom Inhalt der beiden Gestalten, der "Weisheit" und des gekreuzigten Christus, dann von ihrer Form.

Was bedeutet die "Weisheit"? Sie ist der verpersönlichte Zusammenhang zwischen Ursache und Wirkung, soweit das Glück und das Wohl der Menschen in Betracht kommt. Dieses Glück enspringt aus bestimmten Ursachen im menschslichen Verhalten und wird durch andere gestört; darum kann man auch sagen, daß die "Weisheit" die Verbindung zwischen der Wirklichkeit und den Werten, die zum Glück gehören, bezeichnet. Sonst ist es Gott, der als Hort dieser Werte in der Welt der Wirklichkeit gilt; aber diese seine Aufgabe ist hier, gemäß alten mythologischen Erinnerungen, einer besonderen Gestalt übertragen. Darum kann Weisheit sowohl Erkenntnis der Bedingungen menschlichen Glückes als auch Erkenntnis Gottes selber sein, der über ihm und seinen Bedingungen wacht. Sokommt in das menschliche Handeln jenes verstandesmäßige Teil hinein, das wir oben als rationalistisch angesprochen haben.

Der gekreuzigte Christus hat es mit ganz anderen Werten zu tun. Durch ihn will Gott erretten; es handelt sich also nicht um das Glück, sondern um die Errettung, nicht um das irdische, sondern um das ewige Leben, nicht um die Person, sondern um die Seele. Vergebung und Befreiung aus der Sündenmacht sowie die Einführung in die Gemeinschaft mit Gott sind die Werte, um die es sich handelt. Da diese alle paradoger Weise von Gott geschenkt und nicht von den Menschen verdient werden, da sie eine Umkehrung aller bisherigen Maßstäbe von Glück und Tugend bedeuten, so ist auch ein Gekreuzigter entsprechender Weise ihr Träger. So ist die Paradogie, der Widersinn vollendet; dies alles geht über alle menschliche Weisheit hinaus, weil hier die rationalen Zusammenhänge versagen. Hier muß man also glauben und wagen. Freilich dringt der tiesere Blick wieder in große und verborgene Zusammenhänge hinein, die wiederum Gegenstand einer Weisheit sind: die Gnosis steigt hoch über der Pistis empor, wie diese über die Weltweisheit emporsteigt.

haben wir in der "Weisheit" ein verpersönlichtes Pringip, so haben wir n dem gekreuzigten Christus eine zum Prinzip, genauer zu einer geistigen Macht gewordene Persönlichkeit. Beidemal wird darauf gerechnet, daß menschliche Personen stärker durch eine persönliche Gestalt als durch ein abstraktes Prinzip angezogen und bestimmt werden. Freilich ist dies bei dem Gekreuzigten in einzig= artigem Maße der Sall. Es gibt kein zweites Bild in der ganzen Kulturwelt. dessen Wirkungen nach Umfang und Kraft der seinigen gleichkommen. Es gibt wenig Menschen, denen diese Gestalt gar keinen Eindruck macht. Freilich mit solchen Menschen mussen wir auch rechnen. haben wir ein Recht, ihnen die Weisheit oder in ihrer Sprache die Vernunft als kosmisch-praktisches Prinzip anzubieten, um auch ihr Erkennen und ihr Leben zu regeln? Dieses Recht will ich nicht gang abstreiten; es kommt auf die Gemeinde und es kommt auf den Verkundiger selbst an. Natürlich muß jenes Prinzip religiös gefaßt, also mit Gott in Verbindung gebracht werden. Wenn wir eine Volkskirche haben, so mussen wir auch mit den verschiedenen seelischen Typen rechnen; gibt es nun einmal einen Typ, bei dem die Einsicht in Zusammenhänge mehr einschlägt als die hingebung an eine Persönlichkeit, so wollen wir uns aus der Bibel mit ihrer Mannigfaltigteit der Topen das Recht und den Gedankenstoff holen, um auch ihnen zu dienen. — Mehr Bedenken als diese Form, muß einem der Inhalt, also jene Verbindung von Glück und Tugend, machen. Er bleibt unbedingt viel mehr unter dem, was christlich ist, zurück als jene Form. Aber darum wollen wir diesen Gedankenzehalt, wie überhaupt den unser Sprüche, nicht ganz verschmähen. Als Gabe an die, die erst in die religiöszsittliche Elementarklasse gebracht werden müssen, empsiehlt er sich ebenso, wie auch als zweites Motiv; sogar für Christen ist er mitunter allein am Plaze, wenn es sich um Dinge des gewöhnlichen Lebens handelt, für die man nicht gleich den gekreuzigten herrn heranziehen will. Ihn wollen wir für die großen seelischen Aufgaben verwahren. Freilich wo sich der Geist einer solchen oberstächlichen Weisheit als höchste und letzte Antwort auf die Fragen der Welt und des Lebens geltend macht, da ist für uns eine religiöse Gemeinschaft und auch eine Wirksamkeit ausgeschlossen. Wir können da bloß eine Stuse sehen, die überwunden werden muß. Dazu pflegt freilich das Leben mit seinen Fragen und Aufgaben mehr beizutragen als eine verstandesmäßige Unterweisung.

Die uns vorliegenden Stücke haben es zu tun teils mit den Weisen und der Weisheit selbst, teils mit ihrer Art, die Welt und die Natur zu erkennen und mit den Menschen umzugehn. Da man voraussichtlich doch keinen großen Gebrauch von diesen Stücken machen wird, begnügen wir uns mit einigen begleitenden Bemerkungen zu den Stellen, die am ersten zur Verwertung geeignet erscheinen.

#### Die Weisheit im Universum. J. S. 1, 1-10.

Die uralte Weisheit. S. 8 22-32.

Dieses Lied kann man verwenden, um den Begriff der Weisheit im geschichtlichen Sinn oder die Stimmung des ihr entsprechenden rationalistischen Optimismus gewinnen zu helsen. Auch der Begriff des Logos oder der Vernunft im tieseren Sinne des Wortes wird hier klar. Soweit uns die Welt von diesen hellen geistigen Kräften durchwaltet erscheint, können wir uns dieses Lied auch selber aneignen und etwa in einer liturgischen Frühlingsandacht verwerten.

hiob 28.

höher als alle Kultur der Erde steht die Weisheit, die nur bei Gott zu gewinnen ist. Sie gibt den tiessten Einblick in die geordnete Welt. So sieht auch vor unserm Blick die Welt weithin aus wie eine Stätte der Ordnung, aber wo wir ihre Tiesen und Abgründe sehen, müssen wir glauben, daß auch dahinter eine Ordnung ist, die sich freilich nach ganz andern Maßstäben, und zwar nach solchen, die den Gewinn eines tieseren Lebensgehaltes ermöglichen, zu richten hat.

Die Weisheit im Universum. J. S. 1, 1-10 gibt keinen wesentlich neuen Gedanken im Vergleich mit den vorigen Liedern; nur die Beteiligung des Menschen an der allgemeinen Weisheit tritt uns hier entgegen. Wie alles in der Welt seiner Ordnung von selber folgt, so soll ihr auch der Mensch folgen und ein Leben "In Harmonie mit dem Unendlichen" zu leben trachten.

Die himmlische Weisheit nimmt Wohnung unter den Menschen. 3. S. 24.

Die am Schlusse dieses echt pantheistischen Liedes empfohlene Cebensweisheit steht mit diesem seinem Geist in Beziehung; es gehört ebenso eine impersona-

listische Cebensführung zur impersonalistischen Weltauffassung, wie sich die entsprechenden personalistischen Seiten zu einander sinden. Ein solches Ceben in harmonie mit dem Unendlichen haben wir zu achten, wenn es wirklich achtungswert ist, aber wir haben es nicht zu pslegen; wir sind als christliche Erziehungsgemeinschaft dem Personalismus verbunden, der das Ceben als Wandel vor dem lebendigen Gott und als Nachsolge des herrn Jesus zu gestalten anweist, ebenso wie wir auch bei der Erklärung der Welt nicht "Es" oder "Sie", sondern "Er" sagen müssen. Es gibt einen ganz andern Ton für die Cebenssührung, je nachsdem man sie einem "Es", also einem Gesetz oder dem Universum gemäß, ob man sie einem "Er" zu Ciebe gestaltet; im letzen Fall sind die starken Klänge der Achtung, des Gehorsams und des Vertrauens Motive, die unserem christslichen Typus entsprechen.

Weisheit, Frömmigkeit, Gerechtigkeit.

hi. 28 18 Gott fürchten, das ist Weisheit, das Bose meiden, das ist Verstand.

S. 1 Anfang der Erkenntnis ist Gottesfurcht,

Toren verachten Weisheit und Bildung.

S. 9 10 Anfang der Weisheit ist Gottesfurcht,

an den heiligen sich halten, das ist Verstand.

 $\Im. S. 114 - 20.$ 

14Anfang der Weisheit ist Gottessurcht, den Frommen ist sie angeboren, <sup>16</sup>Fülle der Weisheit ist Gottessurcht, mit köstlichen Früchten labt sie, <sup>18</sup>Krone der Weisheit ist Gottessurcht, beil blüht in ihr und frische Kraft, ihre Zweige sind langes Ceben. S. 28 <sup>5</sup>Böse Menschen verstehen nicht was recht ist.

Die Gott suchen, verstehen alles.

J. S. 687.

<sup>87</sup>Achte auf das Gesetz Gottes, sinne beständig über seine Gebote, so macht Er dein Herz weise, und lehrt dich alles, was du begehrst.

Diese Sprüche drücken positiv und negativ die Übereinstimmung oder wenigstens das innigste Verhältnis von Gottesfurcht und Weisheit aus. Wir können dies so fassen: die Jurcht vor Gott im Sinne der Ehrfurcht oder des Respektes ist der personalistische Ausdruck für die Beachtung des Zusammenhanges zwischen Ursache und Wirkung oder praktisch genommen zwischen Iweck und Mittel. Dieses personalistische Verhalten ist für viele leichter als das logisch-impersonalistische. Es führt aber das erste in das zweite tief hinein; denn der Gehorsam gegen Gott schließt als Instinkt oder Intuition die Beachtung jener großen Zusammenhänge in Welt und Leben in sich. Man kann aber auch dieses Verhältznis umgekehrt ausdrücken: wer weise leben will, der wird damit der Gottesfurcht als der erprobtesten Weisheit in der genannten personalistischen Form zugeführt und sindet bei ihr, was er sucht.

Der schönste Stand. 3. S. 38, 24-39.

Dieses stolze Standeslied ist für uns bloß geschichtlich wertvoll, um den Stand der Weisen und auch den der Schriftgelehrten zu zeichnen. Man kann an ihm klar machen, wie mit der Resormation und der neuen Zeit überhaupt auch

die religiöse Würdigung der Arbeit gekommen ist, die uns von dem exklusiven Geiste dieses Stückes weit abgeführt hat.

Jesus Sirach, ein Jünger und Cehrer der Weisheit. 3. S. 51, 13-29.

Dielleicht kann man dieses Gedicht als Pfarrers und Cehrerspiegel bei irgend einem Fest, etwa bei der Einführung oder dem Jubiläum eines Pfarrers und Cehrers gebrauchen; sehr nett zeigt es, wie auf die Cernjahre die Cehrjahre kommen. Wie dieses Lied für den Höhes oder Endpunkt der Laufbahn eines Dieners der Weisheit paßt, so das folgende

Wählet den Beruf des Weisen! J. S. 14, 20—15, 6 für ihren Beginn. Darum eignet es sich vielleicht für eine Verlesung in einem Predigers oder Cehrersseminar. Dabei wird man ja auch erwähnen können, daß aus den hier gespriesenen Weisen die Schriftgelehrten wurden, die Jesum kreuzigen halfen.

Gott und Menich. 3. S. 18, 1-14.

Es wird sehr viele Ceute geben, die dieses Cied als christlich ansprechen und keinen Unterschied zwischen ihm und hohen neutestamentlichen Tönen sinden werden; tatsächlich ist auch die Verwandtschaft sehr groß, weil beide den verzgebenden und langmütigen Gott kennen. Nur der eine von Volz richtig erwähnte Punkt ist es, wo der Unterschied liegt; das Selbstgefühl des Frommen ist doch recht gedrückt, und Gott ist doch zu sehr bloß herablassend gezeichnet. Man vergleiche mit diesem Lied das Triumphlied Röm. 8, und man hat in diesem Vergleich, wie so oft, das beste unterrichtliche Mittel, das Alte und das Neue scharf herauszupheben und zu einem Verständnis und Interesse sür das Christentum zu erziehen.

Alles dient Gottes 3 wed. J. S. 39, 12-35 (ohne 17 und 25f).

hier spricht der inpische Rationalismus in seiner optimistischen und freundlichen Gestalt. Wie der Mensch edel und gut sein will, so ist auch die Welt por ihm gut: er fieht seine Gute und seine Freude in sie hinein. Es gibt in der Welt nur eine große harmonie; diese umfaßt alles, was sie enthält; auch die bosen Geister, Seuer, hagel und wilde Tiere, dienen Gott bei seinem Werk. Berade diese Rudsicht auf die bosen Gewalten macht uns das Lied willkommener, als es uns ohne sie ware; wir können nicht leugnen, daß uns der hier ausgesprochene Wunsch nach harmonie und der Glaube an ihre Wirklichkeit in der Welt angenehm berührt. Auch wir haben feine höhere Weltauffassung gefunden als eine solche teleologische; und wenn sie noch mit sittlichem Geist so eng verbunden ist wie hier, dann scheint kaum mehr etwas zu fehlen. Allein unser Cehrdichter will zuviel wissen, denn er ist zu schnell in der Anlage von Linien, die das übel mit dem Bosen verbinden. Wir haben darum gelernt, häufiger von dem uns durch Jesus angeratenen Verzicht auf solche Art der Erklärung Gebrauch zu machen; darum gestalten wir den uns mit diesem Dichter gemeinsamen teleologisch sittlichen Optimismus nicht so immanent, wie er, sondern transgendent, d. h. wir glauben an Ziele, die sich vor unserm Blid noch verhüllen und in das Reich des Unsichtbaren hineinreichen. Damit ist natürlich nicht bestritten, daß ein weites Gebiet der Welt schon durch dieses hier angegundete Licht erhellt werden fann. Manchem Griesgram tut es sicher gut, wenn er seinem Pessimismus und seiner Zufallslehre durch diesen sonnigen Weltglauben entnommen werden kann. Geschichtlich kann man hier den rationalistischen Typus aufzeigen. der immer einmal wieder auftaucht, bis ein Erdbeben von Lissabon ihn mit in die Tiefe reißt. Ein solches Ereignis scheidet die Geister; die einen verzweifeln überhaupt an einem Sinn des Lebens, weil sie nichts anderes kennen als Welt und Leben, die anderen werden in die Tiefe oder in die höhe geführt, wie man sagen will.

Frau Weisheit und Frau Torheit laden zu Gast. S. 9, 1-5,

11, 13 - 18.

Diese reizende poetische Gestaltung des Gedankens von den beiden Wegen wird überall Eindruck machen, wo die Rücksicht auf den Ausgang die Wahl des Weges zu bestimmen hat. Auf unserm christlichen Boden ziehen wir natürlich Jesus als den Weg vor, den wir aus Liebe zu ihm selbst, aber nicht aus kluger Berechnung zu wählen haben; freilich dürsen wir nicht vergessen, daß auch Jesus in den Worten von den beiden Wegen und von den beiden Häusern, die sich in der Bergpredigt sinden, ähnliche Gedanken äußert; nur sind sie auf das Endzgeschieß des Menschen bezogen, was einen großen Unterschied bedeutet. Immerhin wird man jungen Leuten, auch Konsirmanden, natürlich nicht am Konsirmationstage, der sicher viel höhere Klänge erheischt, diese praktische Weisheit anbieten können; wenn wir nur diese jungen Leute einmal so weit hätten, daß sie aus Klugheit die Weisheit wählen und die Torheit verachten. Jedenfalls hat die seine Plastif dieses Liedes die Aussicht auf Behaltbarkeit in sich. Gegen dieses Lied fällt darum das solgende, die

Einladung des Weisheitslehrers S. 4, 1-27

sehr ab. Nur den sehr feinen D. 23 in der hier gebotenen Übersetzung "umstelle dein Herz mit Wachen" würde ich öfter behandeln, dabei aber die einzelnen Wachen aufzählen, um ganz praktisch und seelsorgerlich zu werden. Zu ihnen gehören etwa folgende: Gebet und immer wieder Gebet, regelmäßige Arbeit, gute Gesellschaft, die Angst vor dem kritischen Augenblick, nach dem es schier rettungs- los die Bahn der Sünde hinuntergeht usw.

Wert der Weisheit S. 3, 13-18.

Dieser Abschnitt stellt ganz schön ihren Wert dar, indem er die Werte die sermittelt, also Ceben, Reichtum und Ehre, aufzählt. Anziehender, weil dramatischer ist die

Gerichtspredigt der Weisheit S. 1, 20 – 33,

die sich gut zur Einführung in diese ganze Art im Unterricht oder in der Bibelstunde eignet. Einer Erhebung zur höhe christlicher Weisheitsverkündigung widerstrebt aber dieses Wort wie die andern auch; man soll sie auf der Ebene lassen, auf der sie gewachsen sind.

#### Die Vergeltung.

Zuerst wollen wir ein paar Tatsachen aufzählen, die uns ein Urteil über das menschliche Handeln ermöglichen sollen, das noch durch die Rücksicht auf die Vergeltung bestimmt ist.

Jedes Tun hat Folgen, also auch das gute und das böse Tun. Man kann annehmen, daß gerade die guten Folgen dazu beigetragen haben, ein bestimmtes Tun gut nennen zu lassen, wie die bösen Folgen anderes Handeln als bös kennzeichnen halfen. Wir haben diesen Jusammenhang noch ganz klar in diesen beiden

Begriffspaaren, die wir nannten: gut und gut, bos und bos. Wenn wir sie gebrauchen hören, dann überlegen wir immer noch einen Augenblick, ob sie im sittlichen oder im natürlichen Sinne gebraucht werden. Über den natürlichen Sinn sind wir uns klar: gut ist etwas, das unser oder anderer gewöhnliches Befinden und Behagen fördert, bös ist etwas, das es stört. Mit dieser Beurteilung bewegen wir uns auf der alltäglichen Ebene der Werte. Aber die Begriffe gehen ineinander über; es klingt ichon ein Ton aus der moralischen Welt herein, wenn wir gut und bos sagen. Darüber können wir uns diese geschichtlichen Vorstellungen machen: ift unfer Geist darauf aus, immer fürzere Bahnen zu wählen, wenn er etwas fassen und bezeichnen will, dann fürzt er auch auf dem von uns genannten Gebiet menschlichen handelns ab, indem er ein handeln, das gute oder bose Früchte im bezeichneten Sinn bringt, mit neuer Betonung gut oder bos nennt. Darin bahnt sich eine neue Beurteilungsweise, eben die sittliche, an. Auf ein= mal ist in der Seele eine neue Wertschätzung entstanden: sie schätzt nicht blok die guten Solgen und lehnt die bosen ab; sie schätzt vor allem das gute handeln und verurteilt das bose. Es ist eine gang andre Welt, wenn man so sagen darf. Es macht sich darin etwas Absolutes geltend, nämlich das Sittengesetz und das Gewissen. Der Weg, auf dem solches hervorkommt, kann der genannte gewesen sein. Man bezeichnet ihn dann mit den Worten "Heterogonie der Zwecke" ober "Motivwandel". Warum kann sich die Offenbarung jener höchsten Werte nicht dieser Leiter ebenso gut bedient haben wie die Schöpfung des Menschen des Weges durch das Tierreich?

Der Zusammenhang zwischen der natürlichen und der sittlichen Beurteilung ist noch recht eng. Zwar ist das Besondere und Große an der neuen Wertschätzung, daß sie an sich nur auf den Inhalt des Sittlichen einzugehen hat. Diese ihre Art ist da auf der höhe, wo einer aus der sittlichen Beurteilung heraus handelt, obwohl er klaren Auges sieht, daß ihm daraus üble Solgen für jeine gewöhnliche Lebenshaltung erwachsen. Aber nicht immer ist das der Sall. Oft genug geben die sittliche und die natürliche Wertbeurteilung noch hand in hand. Das geschieht auf die verschiedenste Weise. Die natürliche bedient sich der sittlichen, um sich deren höhere Kraft und größere Vornehmheit zu Nuke zu machen. Man fordert ein Verhalten oder lehnt ein anderes ab, weil dieses schlecht und jenes aut sei; "moralisch ist, damit ihrs wift, was mir ein jeder schuldig ist". hat man selbst zu handeln, so wird man im Durchschnitt so handeln, daß man das "Gute" wählt, das zugleich "gut" ist, und das "Bose" läßt, das zugleich "übel" ist. Meistens weiß man davon nichts, was man wählt und warum man es tut; man handelt im Alltag aus seinem glücklichen Unbewußten beraus, also aus seiner Gewohnheit, aus seinem Wesen, aus Instinkt und Neigung; wer hält es aus, immer bewußt zu leben? Wenn wir es überlegen, was wir tun und warum wir es tun, dann werden wir finden: wir tun so, weil es gu= gleich gut und gut ist. So sprechen wir mit unsern Angehörigen, so tun wir unsere Amtspflicht, so benehmen wir uns gegen Bekannte und Unbekannte. Etwas anders wird die Sache, wenn wir vor irgend einer nicht allzuschwierigen Aufgabe stehen, die uns zur überlegung zwingt. Wir sollen uns entscheiden, ob wir etwas übernehmen wollen, was nicht unmittelbar zu unserer Tagesaufgabe gehört; wir sollen unsern Kindern etwas sagen oder etwas versagen, was zu

ihrer Erziehung gehört; man soll irgend einen Besuch bei Bekannten ober Unbekannten machen, der für das gesellige Ceben von Bedeutung ist. Wir fassen diese Sache in der Regel nicht vom sittlichen Standpunkt aus an, sondern von dem der Klugheit. Wir überlegen die Solgen für uns und für die andern, mit denen wir zu tun haben, die Solgen, die sich auf der gewöhnlichen Ebene der Werte zeigen werden. Wir finden beim besten Gewissen nichts darin, wenn wir es tun: es ware uns auch peinlich oder auffallend, wenn wir jemand fähen, der solche Dinge rein nur vom Standpunkt des in der Gewohnheit oder in dem Grundsak "Man will das so" niedergelegten Sittenspruchs regeln wollte. Seelforge, in der Beratung mit Kollegen und Chriften überwiegt in folchen fällen die Rücklicht auf die Solgen, mag auch feierlich auf dem Dache des hauses die Sahne des Unbedingten weben. Dabei ist es in der Regel so, daß kein einzelner Mensch für sich und erst recht nicht etwa ein Ausschuß von mehreren aus einem Beweggrund heraus handelt: es wird immer eine Mischung von Klugheits= und Sittlichkeitsgründen sein, die den Ausschlag gibt. Ja, wir sind gewöhnt, die Berücksichtigung der Folgen aus Sittlichkeit oder aus Gewissensgründen mit hereinzuziehen, wenn wir uns entscheiden. Dabei heiligt ohne Zweifel in gewissem Grad der Zweck die Mittel: das heißt, wenn wir irgend etwas wollen, wie etwa das Gedeihen unserer haushaltung, besonders unserer Kinder, oder das Blühen einer Anstalt und unserer Gemeinde, so schlagen wir Wege ein, die nach unserer Erfahrung und unserer Wahrscheinlichkeitsrechnung dazu führen. Diese Beraterinnen werden uns solche Wege meist in der Richtung weisen, die die des sittlichen Lebens ist; denn beides, das Wohl und das Gute, decken sich besonders für das Leben der Gemeinschaft in der Regel fast vollkommen; sind doch die sittlichen Regeln von dem Wohl der Gemeinschaft abgezogen. Darum hat man an den Regeln. die das Gedeihen einer Gemeinschaft aussprechen, meistens eine Stütze für das Sittliche, die niemand aus der hand schlagen wird.

Gang anders ist freilich die Sache, wenn Streitfälle entstehen. fommen für gewöhnlich daher, daß es in einem bestimmten Sall nur möglich ist. entweder mir selbst oder den andern und der Gemeinschaft zu helfen und zu dienen. Dann geht für mich, das was "gut" und das was "gut" ist, auseinander. hier tritt natürlich das sittliche "Du sollst" in sein Recht; manchmal findet es noch seine Unterstützung durch Erwägungen, die ein gefordertes Verhalten als ein solches erweisen, das dem andern oder den andern von Gewinn ist; aber manchmal steht man auch ganz allein auf dem "Du sollst" oder "Du sollst nicht." Dann ist für unsern Standpunkt natürlich kein Zweifel möglich, wie gehandelt werden muß. Man muß leider sagen, daß für gewöhnlich die Entscheidung für das absolute "Du sollst" oder "Du sollst nicht" nicht so einfach und nicht so häufig ist, als man nach der üblichen Rhetorik denken sollte, auch nicht in sitt= lichen und driftlichen Kreisen. Wir haben gar keinen Grund, auf die niedere Moral der Sprüche Salomonis so hinunter zu sehen. Ebenso ist ein Streitfall möglich zwischen dem, was einer kleineren und einer größeren Gemeinschaft an-Man denke etwa an die Selbsteinschätzung, die unserer Samilie zugunsten des Staates, der Kirche oder der Stadtgemeinde Geld entziehen wird; man dente an Verhandlungen über Geld zwischen der Kirchengemeinde und dem Staat. Wie selten spielen dabei rein sittliche Beweggründe herein! Wie oft beugt man sich

dabei einfach der Jurcht vor bösen Folgen oder dem Zwang des Rechts und den Erwägungen der Klugheit! Aber wenn der Streitfall kommt, dann haben sitt= liche Erwägungen den Ausschlag zu geben, die ja nicht immer unbedingt zugunsten der größten Gemeinschaft sprechen müssen; aber es sind denn doch sittliche Er= wägungen.

Mit diesen Bemerkungen wollten wir zur Beurteilung und zur Derwendung unserer Sprüche über die Vergeltung geholfen haben. Wir stellen uns nicht auf diesen Standpunkt, daß wir uns und andere rein durch die Erwägung der Solgen bestimmen wollen; aber wir lehnen sie auch nicht ab. Wir ziehen sie als sekundar Denn es gehört oft ein fraftiger Dorspann dazu, um uns auch über eine kleine höhe sittlicher Aufgaben hinüber zu helfen, besonders, wenn sie uns neu entgegentreten. hat es doch Jesus auch nicht verschmäht, solche Beweggrunde geltend zu machen. Das muffen wir uns und benen immer fagen, die verächtlich auf solche niederen Gedanken herabblicken, obwohl wir manchmal froh wären, wenn wir oder sie in diesem Sinne handelten. Tatsächlich gebraucht Jesus hier und da auch solche rationalen Motive. Ich habe sie in meinem Buch "Wie predigen wir dem modernen Menschen?" Teil I S. 9 aufgezählt: hier erinnere ich nur an einige der bekannteren. Man soll sich nicht auf den ersten Platz setzen, damit man ihn nicht schimpflich verlassen muß. Man soll sich noch auf dem Wege mit seinem Widersacher vertragen, damit er einen nicht dem Richter überantworte. - hier wendet sich Jesus an den gesunden Menschenverstand, der genau genommen das Organ bedeutet, mit dem wir uns klar machen, was unser Vorteil und Gewinn und unser Schaden und Nachteil ist. Es handelt sich bei diesem Organ weniger um den Verstand im Gegensatz zu einem andern Organ, etwa der Vernunft; es handelt sich vielmehr um den Sinn für Gewinn und Schaden, und zwar für diese, wie sie auf der Alltagsebene der Wertschätzung liegen; der Derstand hat dabei die Aufgabe, die Solgen zu erwägen, wie ja die Verknüpfung der Dinge als Urfache und Solge seine eigentliche Aufgabe ift.

Diese Verbindung von Grund und Solge wird für das handeln von dem Verstand so verwertbar gemacht, daß er aus der Solge den Zweck und aus dem Grunde das Mittel macht, das angewandt werden muß, wenn das Ziel erreicht werden soll. Der Verstand arbeitet dabei so, daß er, auf Grund der Erfahrung und mit Berücksichtigung der Gleichheit oder der Ähnlichkeit des neuen vorliegens den Salles mit den in der Erfahrung gegebenen, seine Schlüsse zieht und seine Maßregeln trifft.

Etwas ganz anderes als diese Berechnung der mehr oder weniger unmittelbar aus einem Verhalten entspringenden Folgen ist die andere Art, auf Folgen zu achten, die mehr dem eigentlichen Vergeltungsglauben entspricht. Dabei werden nicht Folgen ins Auge gefaßt, die sich auf der gewöhnlichen Fläche der Zusammenshänge aus einer Handlung ergeben; sondern es wird auf solche gehofft oder es werden solche gefürchtet, die der Wille der Gottheit frei an Handlungen knüpft, die ihr gefallen oder nicht gefallen. Dabei ist die Voraussetzung, daß die Gottsheit als eine Ursache eigner Art in den Zusammenhang der menschlichen Dinge eingreisen und versügen kann, was ihr gut dünkt. Das liegt meist zugrunde, wenn man von göttlicher Belohnung oder Bestrasung spricht. Um dieser freien Stellung willen, die danach der Gottheit im Getriebe der Welt und des Cebens

zukommen muß, sträubt man sich auch gegen die Anerkennung des unbedingten Kausalzusammenhangs; die Gottheit soll, mit heine zu reden, die Ellenbogen frei haben. - Wir haben uns daran gewöhnt, tropdem diese Anschauungsweise auch dem N. T. nicht fremd ist, sie als minderwertig anzusehen. Wir tun das sicher dann, wenn die Solgen auf dem Boden der gewöhnlichen sinnlich-selbstsuchtigen Wertschätzung liegen. Wer nur gibt, um bei Gelegenheit wiederzuempfangen, wer bloß deshalb sich zum Geben zwingt, weil er fürchtet, sonst irgendwo und irgendwann auch nichts zu empfangen, wenn er etwas nötig hat, den haben wir uns gewöhnt als sittlich unreif zu betrachten, obwohl dieser Standpunkt immerbin icon als ein nicht gang geringer unter den Leuten gilt; denn er setzt schon eine Art von Glauben voraus. Wir haben heute weithin nicht mehr das Bedürfnis, das Eingreifen der Gottheit in solchen "zufälligen" Eingriffen zu schauen; wer das Auge für Gott hat, sieht ihn ebenso, wenn er die einfachste, klarste Solge aus einer Ursache sieht, als wenn er vor einem undurchsichtigen Zusammenhang ober por einem dunklen Gewirre steht. Auf jeden Sall gilt es darum für uns, jeden Versuch, solche mittelbaren Solgen maßgebend für das handeln zu machen, entweder bewuft zu befämpfen, oder durch Totschweigen und durch das Angebot eines besseren Ersages zu überwinden.

Che wir dazu übergeben, aus diesen Voraussenungen theoretischer Art die Solgen für die praktische Arbeit zu ziehen, wollen wir doch klar und stark aussprechen, daß diese ganze Weise, das Verhalten von den voraussichtlichen Folgen abbängig zu machen, tief unter driftlichen Makstäben steht. Unsere driftlichen Ideale verlangen viel mehr Unmittelbarkeit und Herrschaft von gefühlsartigen Mächten in unserm Seelenleben. So soll uns in einfachen, unwichtigen Dingen das Taktgefühl, in wichtigeren das Gewissen und in gang großen der Gehorsam des Glaubens führen und uns entscheiden helfen; das sind die gefühlsmäßigen Kräfte in aufsteigender Linie. Die entsprechende Reihe auf dem Boden des intellektuellen Cebens heißt: Verständigkeit, Klugheit, Vernunft und Weisheit. In all diesen Tätigfeiten spielt der eigentliche Intellekt für die Fragen, die uns hier angeben, nur eine dienende Rolle; er flärt über die Folgen des Verhaltens auf und stellt dem Willen die von ihm geschauten Möglichkeiten vor. Der Unterschied in den Bezeichnungen, wie wir sie eben aufgezählt haben, kommt von der höhenlage dieses Willens her: fügen wir noch als unterste Stufe die Schlauheit hinzu, dann wird die Sache flar. Schlau ist der, der mit hilfe seines Intellekts seine gang geringen Bedürfnisse, auch auf Kosten der andern, befriedigt; verständig ift, wer sein persönliches bürgerliches und sein Samilienleben so praktisch einrichtet, daß er von heute auf morgen und auch noch bis übermorgen durchkommt; klug ist der, der größere Aufgaben, also die seines Berujes oder die der dauernden Sicherung seiner Person und Samilie durch Rücksicht auf die vorausgeschauten Solgen richtig anpackt; zur Klugheit gehört 3. B. die Reellität des Kaufmanns oder die Vorsicht · des Temperenzlers, die Vorsicht des Familien= oder Stadtoberhauptes; weise end= lich ist der, der die umfassendsten, höchsten und am weitesten reichenden Interessen in Rechnung zieht. Der Intellett ist immer bloß der Diener; das Gut, um das es sich handelt, gibt bei der Wertbetonung der angeführten Wörter den Ausschlag, ebenso wie es auch bei Entscheidung über die geplante handlung den ersten Rang in Anspruch nimmt. Immer ist noch dies vorausgesetzt, daß der Wille von dem Wert, den der Intellekt aufgespürt hat und dem Gefühl präsentiert, genug ergriffen wird, um in das für ihn bezeichnende Streben überzugehen.

So stehen die beiden Reihen von Beweggründen nebeneinander, die unmittelbaren und die vermittelten. Welche Regeln für das handeln sollen wir nun daraus gewinnen und in der Verkündigung verbreiten? Don vornherein hat natürlich immer die erste den Dorzug. Jesu Rat "Werdet wie die Kinder", Dauli Kernsak "Was nicht aus dem Glauben tommt, ist Sunde" und sein Satz von den früchten des Glaubens sprechen deutlich genug dafür. Es ist immer etwas Schönes, wenn in irgend einer Lage, die nicht gang einfach und alltäglich ist, sich ein Gefühl unmittelbar aufdrängt und zu einem handeln drängt, das schlaue ober tluge Bedenken über den haufen wirft. Dieses Gefühl macht sich dann geltend wie ein Bote, der unmittelbar von Gott gesandt ist. Wer hat noch nicht empfunden, wie schmerglich es ist, diesem Boten in den Arm qu fallen, wenn er uns oder andere mit sich fortreißen will? Und doch muß das leider oft genug sein. Die Menschen und die Verhältnisse sind selten so, daß wir der klugen Vorsicht nicht bedürften (Goethes Tasso). Wenn wir das polle Berg nicht wahren, verwöhnen wir die Menschen und stiften damit den größten Streit; oder wir plaudern Geheimnisse aus, die unsere Vertrauten gerade so wenig bewahren können als wir; oder wir schenken uns arm und machen andere dadurch leichtsinnig und faul, um zugleich wieder andere zu unserer Unterstützung zu nötigen. Oder wenn wir dem unmittelbaren Gefühl folgen, untergraben wir durch "unverständiges" Schaffen unsere Gesundheit, und was solcher Dinge noch mehr sind. Sind die unbedingt Intellektuellen unangenehm durch ihre Kühle, so fallen die Unmittelbaren oft genug durch ihre Wärme und hige sehr lästig.

Darum müssen wir diesen Unmittelbaren, also den Sanguinikern und Cholerikern vor allem, die Berücksichtigung der Folgen anempsehlen. Wir können das natürlich nur mit den zuletzt genannten Sprossen der intellektuellen Leiter, also nur das Verhalten von der Verständigkeit an auswärts ist dafür von Belang, während die Schlaubeit tief unter unserer Beachtung bleiben muß.

Unter dieser Voraussetzung können wir uns nur die Frage vorlegen, was wir mit den von der Vergeltung handelnden Sprüchen anzufangen haben und mit allen ähnlichen Klugheitssprüchen beginnen wollen. Sie haben ohne Zweifel auf driftlich-fittlichem Boden nur eine sekundare Bedeutung. Wenn, wie oben gesagt wurde, die meisten unserer Ceute, wie auch wir selber, auf diesem Boden stehen, dann wird sich zuerst einmal mannigfach die Gelegenheit und die Not= wendigkeit ergeben, an diese seelische Beschaffenheit anzuknüpfen. Anknüpfen um höher zu führen, ist sicher immer besser als hoch über der seelischen höhenlage einber zu fahren. Freilich könnte man ja auch sagen, daß die harte und feste Aufstellung der entgegengesetzten absolut kategorischen Magitabe unsere Pflicht und auch - das Aussichtsvollste sei. Allein mag das tun, wer will, ich halte mehr von einer langsam vorschreitenden Erziehung. Eine solche hat also die "rationalen" Beweggrunde, zu denen fleine und große Kinder neigen, ins Auge gu fassen und sie in Wirksamkeit zu setzen. Sie wird schon absolute darunter mischen und mitunter zeigen, wo nur ein Verständnis dafür möglich ift, daß der Verstand am verständigsten ift, wenn er zur Klugheit, daß die Klugheit am flügsten ist, wenn sie gur Weisheit wird. Mit der Weisheit find wir ichon recht hoch gekommen; wir können uns dann der hoffnung hingeben, daß die Ausübung dieser höchsten intellektuellen Tätigkeit langsam den intellektuellen Einschlag ausschalten und zur Disposition oder Neigung werden wird, die wieder gerade so triebartig wirkt, wie es auf dem Boden der ersten anerschaffenen Natur die Triebe tun. Oder: man kann die Rücksicht auf die Folgen, aber immer nur auf einer höhenlage, die über der ber Schlauheit liegt, empfehlen, wenn das unmittelbare Gefühl schweigt oder schwankend geworden ist; oder auch wenn es dem Willen an einem ausschlaggebenden Motive sehlt. Aber auch dies ist nicht von der hand zu weisen: die Folgen, die eine handlung nach sich zieht, geben uns eine nachträgliche Kritik, einen nachträglichen Maßstab für sie an die hand. Natürlich ist dies nur dann von entscheidender Bedeutung, wenn unser sittliches Empfinden uns bestätigt, daß diese Folgen nicht schlecht, also einseitig selbstischer Art und gegen das Recht und den Anspruch anderer gerichtet sind.

Aber es ist uns hier nicht möglich, weiter in dieses Gebiet hineinzuleuchten. Eins müssen wir uns dabei gestehen; aus lauter Scheu vor dem Wort Kasuistit haben wir es zumeist unterlassen, im Unterricht und in der Predigt auf solche seinen und schwierigen Dinge einzugehen. Ohne Zweisel sollten wir häusiger in diese seelischen Schwierigkeiten, die keinem erspart bleiben, hineinleuchten, und unsere hörer mit Gedanken aus unserm Nachdenken zu eigenem Nachdenken anzuregen suchen. Wir werden dabei immer ausmerksame hörer sinden; denn wer weiß denn, wie er zu leben hat? Stammt nicht die große Derbreitung unserer neueren Lebensbücher daher, daß man wissen will, wie man mit sich sertig werden und das Leben bewältigen kann? Die Nachsrage nach solchen Schriften ist bekanntlich sehr groß; merkwürdig ist, daß es mehr religiös gerichtete sog. Caien als Theologen sind, die sie zu befriedigen wissen. Die Theologen haben, wie es scheint, zu viel mit der heilsgeschichte und den Problemen theoretischer Art zu tun.

I. S. 786In allem Tun die Folgen bedenk, so wirst du nie einen Fehltritt tun. S. 912Bist du weise, so bist du dir weise,

bist du ein Spötter, hast du's selbst zu tragen.

S. 12 <sup>14</sup>Die Frucht des Mundes kriegt man zu essen, was die Hand tut, bringt sie auch ein.

S. 11 17Der Gutherzige tut sich selbst Gutes, der Hartherzige schneidet ins eigene Fleisch.

I. S. 7 Tu nichts Böses, so trifft dich nichts Böses,

2meide das Böse, so meidet es dich!

3Säe nicht in die Furchen des Unrechts,
du erntest es sonst siebenfältig.

S. 26 27.

<sup>27</sup>Wer eine Grube gräbt, fällt hinein, wer einen Stein w älzt, auf den fällt er J. S. 27 <sup>25</sup>Wer einen Stein wirft, auf den fällt er,

wer hinterrücks schlägt, verwundet sich selbst. <sup>26</sup>Wer eine Grube gräbt, fällt hinein, wer eine Falle stellt, verfängt sich drin.

5.21 18 Wer sein Ohr vor dem Armen verschlieft. wird einmal rufen und fein Gehör finden. J. S. 41 10 Was vom Nichts stammt, kehrt zum Nichts.

der Frevler vom Chaos zum Chaos.

5. 10 16 Der Gerechte erwirbt Leben. der Gottlose erschafft Tod.

3. S. 40 15 Des Frevels Gewächs hat keinen Trieb.

des Gottlosen Wurzel trifft auf Stein, 16 wie Riedgras ists auf dem Bergvorsprung, das por allem Gras perdorrt. 17 Srömmigkeit hat Paradiessegen,

Gerechtigkeit steht felsenfest.

S. 10 7.

Der Gerechte bleibt in gutem Gedenken, dem Gottlosen flucht man noch lange. S. 14 34 Gerechtigkeit erhöht ein Volk. die Sünde bringt den Leuten Schande. S. 198.

<sup>8</sup>Torheit stürzt den Menschen ins Unglück, aber mit Gott hadert man darüber. 3. S. 51 30 Tut eure Werke por der Zeit, so lohnt Er euch zu seiner Zeit.

Alle die angeführten Sprüche drücken die für trivial geltende Wahrheit aus, daß alles seine Solgen und alles seine Ursachen bat. Man beobachte sich aber nur einmal selbst, wie wenig man diese Wahrheit auf sich anwendet, auch wenn man es ziemlich genau mit sich nimmt. Man ift, was einem nicht bekommt, man sagt etwas, was wieder gesagt wird und Argernis stiftet, man leiht und bekommt nicht wieder. Und man weiß doch, daß man dabei Regeln nicht beachtet hat, die nun einmal gelten und die man auch so oft erprobt hat. Ober wenn man sie endlich beachtet, wie viel Cehrgeld hat man gezahlt! - So wahr und wichtig diese Gedanken sind, sie gehören darum doch nicht ohne weiteres auf eine evangelische Kanzel. Sicher möchte ich als Text nur einige dieser Sprüche ertragen, von denen noch die Rede sein wird. Dagegen ist ihre mittelbare Bedeutung als Zitate oder als Gegenstand der Anknüpfung nicht gering. In mancher Gemeinde wurde die Anführung unseres ersten Spruches 3. S. 7, 36 mit den Worten: "wie der weise Jesus Sirach sagt", sofort Aufmerksamkeit erweden. Man fann damit entweder irgendwelche Mahnungen unterstützen, wo man nun einmal ein philisterhaftes Gemeindepublikum hat; um ein gutes Derhalten als ersten Anfang der sittlich-driftlichen Entwicklung zu eröffnen, kann man diesen Satz von den Folgen bringen. Ober man wird unsern Bers unter einer Reihe von andern Grunden auftreten lassen, die auf die Besserung bestimmter einzelner Seiten ober auf die des Gangen der Seele hinzielen. Wenn man es darauf abgesehen hat, mit Beweggrunden wirklich eingreifender Art zu wirken, dann wird auch der hinweis darauf nicht fehlen durfen, daß man sich durch die Sunde äußere Nachteile, aljo den Verlust von Geld, Gesundheit und Chre, zuzieht, während sich die rechte Cebensart auch durch ebensolche äußere Dorteile zu lohnen pflegt. Noch mehr ist dieser Gedanke kangelfähig, wenn er die Bedeutung unseres Verhaltens für unser Innenleben oder für das anderer darlegt. Sind wir doch nun einmal als Christen gang auf das Seelische ein= gestellt. - Ein anderes ist es, wenn man unsern Ders zur Emporhebung auf eine andere höhenlage benutt. Das geschieht, indem man gleichsam besser Beweggründe statt der Berechnung der Folgen einzusetzen sucht. Das Gewissen oder die Liebe zu Jesus und Gott arbeiten viel sicherer, als die Berechnung der Folgen. Es gibt auch eine viel freiere und eines Christen würdigere Lebenshaltung, wenn man sich diesen Beweggründen anvertraut; denn nur der ist ein Christ, der Gott, Jesu oder seiner Seele zuliebe sein Leben einrichtet, während der andere nur ein Schlauberger oder ein Philister ist. Ohne Zweisel gibt es viele Gemeinden, denen man in aller Geduld diesen Ton unablässig nahezubringen hat.

ähnliches gilt von S. 9, 12. höchstens ist der Gedanke erträglich, daß sich unser Verhalten für unser inneres Werden und Sein von Bedeutung zeigt. Ein solcher Seelen-Individualismus wird manchen ansprechend sein. Besser ist es dagegen, wenn man dem Philister ohne Ironie und Schimpfen die Güter zeigt, denen er sich hingeben soll: der Nächste, die Gemeinde, der Staat, das Reich Gottes, so wie es dieser und jener getan hat. Man muß auch einmal seine Seele vergessen können; man gewinnt sie am meisten, wenn man sie vergist. Seelen-Individualismus wird leicht zu Seelen-Egoismus. Aber hat man einen stumpfen Menschen in der Seelsorge für sich, so wird jener Beweggrund, der auf die eigne Seele zielt, oft allein einzudringen vermögen.

Das plastische Wort S. 12, 14 gibt eine gute Derbildlichung zu jeder Predigt über die Zunge oder über das Richten. Der Spötter, der Klatscher oder vielsmehr die Klatschase, wird auch selber Gegenstand des Spottes und des Klatsches. Jeder fällt mit ganz besonderer Freude über einen Menschen mit einer gefürchteten Zunge her. Der zweite halbvers kann ein Wort über das handwerk einleiten oder schmücken; auch einer jeden Durchschnitts-Bauerngemeinde würde es sehr beshagen, weil der Bauer ausgesprochener Rationalist zu sein pflegt.

5. 11, 17 gibt wohl mehr eine Warnung für den hartherzigen als eine Aufforderung für den Gutherzigen her. Als Zitat ist darum der Vers nicht ohne Erläuterung zu verwenden. J. S. 7, 1 zeigt die bedeutsame Doppelbedeutung von Böse; V. 2 läßt sich sein und tief einmal rein geistig und ethisch fassen: Widerstehet dem Teufel, so slieht er; wer sich in Versuchung begibt, kommt darin um. V. 3 ist ein prachtvolles Beispiel der uns sehlenden Plastit: ein solches Wort läßt sich wohl auch als Tert gebrauchen; eine Predigt darüber würde von Eindruck und unvergeßlich für sede Landgemeinde sein. Der Unrechts-Saat könnte man dann sieben Arten von Unrechts-Ernte entgegenstellen: Verwirrung der Gemeinschaft, Verführung zu gleichem Unrecht, Mißtrauen gegen den Übeltäter, Schädigung seines Geschäftes und Berufs, Unruhe des Gewissens, Rache der Geschädigten oder Strafe von seiten des Staates, Verlust des Lebens in Gottes Gemeinschaft. So sollten wir vor einfacheren Leuten predigen, praktisch und plastisch.

Die Sprüche S. 26, 27 und J. S. 27, 26 von der Grube lassen sich je nach der Größe und Schwere des Schadens, den der Hereingefallene genommen hat, komisch, humoristisch oder tragisch wenden. Nur das letzte gehört natürlich auf die Kanzel. Der üblichen Rachsucht und Bosheit der Leute, auch der Frommen und Kirchlichen, sollte man öster einmal mit schlagenden Belegen diese Wahrheit entgegenhalten; sie würden lauschen, denn das verstehen sie ganz sicher. Jedem würden viele Beispiele einfallen, wie es — den anderen ergangen ist. Wenn ein temperamentvoller Mann in eine solche Predigt etwas grimmigen humor mischt.

so tut ihr das keinen Eintrag; sind wir doch alle miteinander viel zu langweilig für die Mehrzahl der Leute, wenn wir ernst und seierlich religiöse Ideale und theologisierende Ideen aussprechen. Wir können von unserer Weisheitsliteratur lernen, wie wir populärer werden sollen. Diese Worte von der Grube und die anderen von dem Stein, dem Schlag auf den Rücken und von der Falle wird man ja dann in eine kurze, treffende Erläuterung des Wortes von der Nächstensliebe um Gotteswillen ausklingen lassen, wenn man es nicht vorzieht, einmal ganz scharf und hart zu schließen.

Mit S. 21, 13 als Altarmotto kann man Kindern in der Kinderkirche die Geschichte vom reichen Mann und armen Cazarus oder auch die von dem Mäuseturm erzählen. J. S. 41, 10 empsiehlt sich höchstens für gebildete Gemeinden oder Einzelpersonen: das Böse ist aus dem Nichts, und darum geht der Böse ins Nichts hinein. Die zweite hälfte des Verses hat den parallelen Gedanken zum Untergrund, daß die sittliche Unordnung den Menschen zerstört, aber die Beachtung der sittlichen Weltordnung ihn erbaut.

S. 10, 16 bewegt sich in jener Allgemeinheit, die mehr ein Nachteil als ein Vorteil ist; die Vergeistigung der Wörter "Ceben" und "Tod" und darum auch die Vertiefung der zu ihnen gehörenden Eigenschaftswörter ließe den Vers als Tert erträglich werden; etwa am Grabe könnte man ihn in diesem Sinn einmal verwerten. Etwas ausführlicher sagt dasselbe 3. S. 40, 15-17. Wenn man am Grab häufig in die Cage kommt, alttestamentliche Worte zu wählen. die allgemeine Gesichtspunkte oder Beziehungen auf Durchschnittsmenschen oder auch auf offenbare Sunder darbieten, so ist auch dieses Wort der Beachtung wert; seine prachtvolle Bildlichkeit verschafft jedem Wort über diesen Text sofort Gehör und Behaltbarkeit. Das Leben eines offenbaren Schwindlers oder eines gescheiterten Schlaubergers läßt sich nicht besser zeichnen. S. 10, 7 ift in seiner ersten hälfte ebenfalls ein gutes Wort für eine Grabrede und auch für den Grabstein. Es spricht das aus, was eine durchschnittliche Trauerversammlung am Grab eines anständigen Durchschnittsmenschen empfindet - wenn auch die Gerechten bald vergessen werden wie die Schlechten. Immerhin pragen sich kleineren Kreisen die Züge eines trefflichen Daters oder Burgers ein und gehen gum Teil in ihr Gemissen über oder werden zu einem Stud von Troft. Das ist eine Art des fortlebens, wie sie von jedem geglaubt und erstrebt wird; das kann man auch sagen, ohne daß man zu sagen vergißt, daß das nicht die einzige Weise desselben sei. Freilich gehört auch Pietät dazu, um sich wenigstens an Geburts= und Todestagen oder vor einem Bilde die Derstorbenen still und ernst vor Augen au stellen und ihren geistig-seelischen Kern immer besser zu erfassen. Eine solche heimliche Ede sollte sich jeder gerade in unserem heutigen wilden Leben verschaffen; denn die Toten sind immer noch mächtiger als die Lebendigen. Unser Wort ift auch nicht ungeeignet, wenn man an einem Totensonntag um seiner selbst oder um einer niedrig gestimmten Gemeinde willen nicht auf die höhe großer Jesusworte vom Ceben hinauffahren mag.

5. 14, 34 ist ein gutes Wort für den Candesbuß= und Bettag, dessen Aufgabe es ja gerade ist, die Candes= und Volksanliegen vor dem Anlig Gottes zu beshandeln. Dazu machen sich gerade darum alttestamentliche Worte um der Ähnlich= keit der Cage und der Aufgabe willen besonders gut. Der Boden eines Volkes

ist ja doch vornehmlich dazu geeignet, die verwüstende Macht der Sünde, aber auch die erhöhende Macht der Gerechtigkeit zu zeigen; denn das Einzelleben ist oft nicht lang und nicht übersichtlich genug dazu. Bei einer solchen Gelegenheit ist es am besten, statt eigener Reslexionen die Geschichte sprechen zu lassen; wosür haben wir sie denn? Gut und klar gestaltet machen solche geschichtlichen Darlegungen immer einen ganz starken Eindruck. Die beiden großen Geschichtlichen Darlegungen immer einen ganz starken Eindruck. Die beiden großen Geschichten, von denen wir uns nähren, also die Israels und die deutsche, bieten Anschauungsstosse sür den Nieder= und den Aufgang eines Volkes genug. In ernsten Zeiten sollte dieses Wort auch den Kirchengästen nicht erlassen werden, die am Geburtstage des Candesherrn zur Kirche zu erscheinen haben, obwohl es zu der ganzen dekorativen Bedeutung dieser Uniformausstellungen nicht sehr gut paßt. Aber gerade desto mehr paßt es, wenn es in allem sachlichen Ernste und im Geiste innigster Liebe zu dem Daterland behandelt wird.

S. 19,3 ist wenig bekannt, aber wie scharf geschliffen und wie treffend ist doch dies Wort! Man ruiniert sich selber auf diese oder jene Weise, und nache her kündigt man dasür Gott Glauben und Gehorsam. Dieses kann der allerklügste Mensch oft genug an sich beobachten; denn Klugheit oder vielmehr Gescheitheit hat fast gar keinen Einsluß auf die Lebensführung. Dieses Wort ist auch ein Wort sür den Bußtag oder für bestimmte Gelegenheiten, wo an einem Aussehen erregenden Falle die hier gerügte allgemeine Unart zu Tage trat. Wir sind leichtsertig, wir geraten dadurch in Unglück, und dann soll Gott schuld gewesen sein. Ein etwas anders gestimmter Ton, aber doch fast derselbe Grundzgedanke liegt in dem Vers: Du führst ins Leben uns hinein und läßt den Armen schuldig werden; — dieser Vers drückt fromm aus, was von den hier Gemeinten im 30rn gesagt wird: Gott, du bist schuld an unsern Unglück.

Mit J. S. 51, 30 ist wenig anzufangen.

#### Die sittliche Weltordnung.

Wir haben allen Grund, möglichst oft in ganzen Predigten oder in gelegentlichen Bemerkungen, im Unterricht und in Gesprächen, auf die Bedeutung der sittlichen Weltordnung hinzuweisen. Darunter verstehen wir im allgemeinen dies, daß in dem Sein der Welt das sittliche Soll von der höchsten Bedeutung ist. Der Sinn des Seins liegt im Soll; das Sein dient dem Soll, und das Sein lebt und besteht auch am Ende von der Beobachtung des Soll. Damit ist natürslich auf das schärsste gesagt, daß der Sinn der Welt in dem Menschen liegt. Wer ihn in den Naturgesehen sieht, dem sind christliche Gedanken völlig unzugänglich. Der Sinn des Menschenlebens aber liegt im Sittlichen; wer ihn in anderen Dingen, wie etwa im Genuß oder im Träumen sindet, der ist ebenso wenig für christliche Gedanken zu haben. So ist das Gute auf das allertiesste und festeste dem Grunde des Lebens und der Welt eingestiftet. Das zeigt sich in folgendem:

wer gegen das Gute handelt, also wer Wahrhaftigkeit, Treue, Güte, Reinheit und Demut verletzt, der kann auf die Dauer auch in seinem äußeren Leben nicht bestehen;

wer aber im Sinn des Guten handelt, wer fleiß und Gediegenheit, Echtheit und herzliche Gesinnung gegen jedermann zu seiner Richtschnur wählt, der ist auf dem Wege zum Gedeihen und zum wahren Glück.

Sollte sich aber im Einzelleben dieser Zusammenhang nicht bewahrheiten, so tritt er ganz bestimmt in dem Leben der Gesamtheit heraus:

Gerechtigkeit erhöhet ein Volk, aber nicht erst ein Volk, sondern schon eine Samilie, eine Freundschaft oder eine andere Gemeinschaft; die Sünde aber ist der Ceute Verderben.

Wo sich das äußere Leben des einzelnen oder auch das der Gemeinschaft nicht unmittelbar den Anforderungen des Sittlichen gemäß glücklich und heilvoll gestalten sollte, da bleibt doch eines unerschütterlich wahr:

Die Seele findet allein Frieden und tiefes Glud im Guten.

Der Zusammenhang zwischen dem Ceben und der Welt auf der einen Seite und dem Guten auf der andern ist noch viel enger; Ceben und Welt nämlich bieten dem, der gut sein will,

immer neue Aufgaben und Ziele dar; denn es läßt sich das ganze Leben in der Welt verstehen als ein Feld von sittlichen Aufgaben; dazu aber bieten sie

immer neue Hilfen und Anregungen; denn dem sittlichen Gewissen eröffnen sich in Glück und Unglück, in jeder eindrucksvollen Begegnung mit Menschen und Geschehnissen solche sittlich wertvollen Ausblicke und Einsichten. Wir haben Grund, diese Grundsäulen immer wieder in die Erinnerung zu bringen gegenüber

bem Leichtsinn und der furgsichtigen Derzagtheit,

dem Standpunkt, auf dem das Jenseits von Gut und Böse als das Recht zur Coslösung von den sittlichen Grundgedanken aufgefaßt wird;

dem grundsätzlichen Egoismus und Genießertum,

dem übersittlichen und untersittlichen Asthetentum, das schwärmen und sich berauschen, aber nichts leisten will,

aber auch gegenüber jeder Auffassung des Evangeliums, als ob die in ihm dargebotene Gnade von dem Sittlichen loslösen könnte; ist doch vielmehr das Evangelium nur ein anderer Weg als das Geset, um mittels des Vertrauens zu Gott dem Vater und zu Jesus dem Herrn den Verzweiselns den vor dem sittlichen Untergang zu retten und tiefgegründete sittliche Persönlichkeiten heranzuziehen.

Solche Gesichtspunkte werden im Anschluß an die folgenden Worte oder auch in ihrem Sinn bei allerlei Gelegenheiten in Erinnerung gebracht werden können.

- S. 10 20 Aufrichtigen ist Gottes Walten ein Schut, übeltätern ein Schrecken.
- S. 26 2Wie der Sperling wegfliegt, die Schwalbe flattert,

so trifft unverdienter Sluch nicht ein.

- S. 15 BAllerorten sind Gottes Augen, überwachen die Guten und die Bösen. S. 1511.
- <sup>11</sup> hades und Unterwelt sind Gott offenbar, wieviel mehr die Menschenhrezen.
   S. 17 <sup>3</sup> Ein Tigel fürs Silber, ein Ofen fürs Gold, die herzen aber prüft Gott.
- 5. 16 2Jeder hält sein Tun für recht, aber Gott prüft die Geister.
- 3. S. 1624 1782 (gefürzt):
- 24Merket auf mich, hört meinen Rat, achtet auf meine Worte,

<sup>26</sup>ich ergieße meinen Geist mit Macht, verkünde gewichtige Erkenntnis!
 <sup>26</sup>Als Gott im Anfang seine Werke schuf, wies er allen ihre Gebiete zu.
 <sup>27</sup>Den Gestirnen bestimmte er ihr Tun, den Heerscharen für alle Zeit; sie werden nicht müde, werden nicht matt und lassen nicht nach in ihrem Lauf,
 <sup>28</sup>keins stößt an das andere an und seine Ordnung stören sie nie.
 <sup>29</sup>Dann schaute er auf die Erde herab, erfüllte sie mit seinen Gütern,
 <sup>30</sup>mit lebenden Wesen bedeckte er sie, die kehren wieder in sie zurück.
 <sup>17</sup>Den Menschen hat Gott aus Erde gemacht

und läßt ihn wieder zu Erde werden.

<sup>2</sup>Er begrenzte ihre Lebenszeit, gab ihnen Gewalt über die Kreaturen, <sup>5</sup>er formt' ihnen Junge, Augen und Ohr,

ein herz zum Denken gab er ihnen.

<sup>7</sup>mit Verstand und Einsicht erfüllte er sie und zeigte ihnen Gut und Böse, <sup>11</sup>Er legte ihnen Erkenntnis vor, verlieh ihnen das Gesetz des Lebens, <sup>12</sup>schloß einen ewigen Bund mit ihnen und seine Gebote lehrte er sie; <sup>13</sup>ihr Auge sah seine herrlichkeit, ihr Ort hörte die Macht seiner Stimme, <sup>14</sup>da sprach er: hütet vor Abfall euch,

seid gegen den Nächsten wie sich's gebührt!

15 Ihre Wege sind ihm offenbar, vor seinen Augen bleibt nichts verhüllt, 20 ihre Sünden sind ihm nicht verborgen, all ihre Bosheit weiß er wohl; 22 doch Guttat hält er wie einen Siegelring, wie einen Augapfel hütet er sie. 23 Und dann steht er zur Vergeltung auf und zahlt den Cohn einem jeden aus. 24 Doch wer sich bekehren will, darf es tun;

wenn fast keine hoffnung ist, spricht er noch gu.

<sup>29</sup>Wie groß ist Gottes Barmherzigkeit, seine Gnade für die, die Buße tun! <sup>30</sup>Denn Gott ist nicht wie die Menschen sind,

sein Sinn ist nicht hart wie Menschensinn.

81Die helle Sonne, selbst sie wird finster,

und vollends der Mensch von Fleisch und Blut!

32Mit den Sternen wohl nimmt Gott es streng,

die Menschen aber sind Staub und Asche.

S. 10, 29 ist ein Spruch, dem nichts an den Eigenschaften eines Textes sehlt. Die Aufrichtigkeit als die innere Wahrheit gegen sich selbst und gegen jeden anderen, und die Echtheit des ganzen Wesens sollte allem Scheinwesen gegensüber öfter betont werden. Manche erkennen sich dann mit Schrecken in der Zeichnung des Gegenteils wieder, während andere wiederum nur durch eine solche noch mehr verstockt werden und alles auf den und jenen beziehen. Geslingt es jenen Aufrichtigen auch nicht immer äußerlich, so sind sie doch Gott nahe, und Gott ist ihnen ganz nah. Sie ertragen mit ihrer Wahrhaftigkeit Gottes lähe und fühlen sich bei ihm, allem Menschengetue gegenüber, wohl. Dasgegen ist oft genug in den selbstsüchtigen, boshaften und unwahrhaftigen Gemütern die Angst vor diesem unheimlichen schaffen Gottesauge die Mutter der Gottessleugnung.

S. 26, 2. Gott leiht dem ungerechten Gluch nicht die Exekutive seiner Macht, die er dem verdienten fluch und dem Segenswunsch zur Verfügung stellt.

Man kann diesen Vers benutzen, um gegen den törichten Aberglauben von dem bösen Blick und der Diehverletzung ein Wort zu sagen, das sich auf die tiessten Überzeugungen unseres Glaubens von der Güte und Krast Gottes zu gründen hätte.

- S. 15, 3. Nicht nur wenn wir an Gott denken, sondern auch sonst denkt Gott an uns wir müssen über einen Subjektivismus hinauskommen, der Gott von uns leben läßt, anstatt uns von Gott. Nicht nur den Kleinen, sondern auch immer einmal wieder den Großen muß es eingeprägt werden, daß Gott über uns ist, der uns mit dem Auge des Gewissens in unser Innerstes hineinsschaut. Es ist ja nicht sehr viel Erfreuliches, was er da sieht: geheime Schadensfreude, Bosheit, Neid, Eisersucht, unreine Gedanken Gott muß viel tragen an seinen Menschen. Wer ein klares, ernstes Gottesauge von Jugend an aus sich gerichtet weiß, der hütet sich vor vielem Bösen, auch vor heuchelei und Schauspielerei. Gott sieht dich, Gott sieht es das kann man nicht oft genug einprägen.
- S. 15, 11. Hier kann man die bekannte Geschichte serzählen, wie das Brüderchen das Schwesterchen zum Naschen verführen will, da die Gelegenheit günstig ist. Sie wollen in der Küche naschen, aber da fürchten sie die Nachbarsstrau, sie wollen zulet in den Keller gehen, aber da fällt einem von ihnen ein, daß da der liebe Gott hineinsieht. Kabisch erzählt die Geschichte in seinem Buch "Wie lehren wir Religion?" (2. Aufl. S. 109). Diese Geschichte in der Kinderstirche den einzelnen Gruppen je nach ihrer Aufnahmefähigkeit erzählen, den Spruch am Altar ganz langsam verlesen das gibt einen Kindergottesdienst, wie er mein Ideal darstellt.
- S. 17, 3. Dieser anschauungsreiche Spruch eignet sich dazu, um etwa vor einem Abendmahl oder an einem Bußtag oder bei einer anderen Gelegenheit darauf hinzuweisen, daß wir einen Richter über uns haben. Gott spricht sein Urteil über uns aus, wenn er uns im äußeren Ceben die bösen Folgen unserer Sünden erleiden oder wenn er uns Glück als Erfolg unserer Treue ernten läßt. Dieses letztere wollen wir doch ja nicht vergessen warum muß denn Gottes Prüfung immer mit einem üblen Ergebnis schließen? Freut sich unser Gott nicht auch daran, daß wir frohe und reiche Tage, den Erwerb unserer Kraft, als seinen Gnadenlohn aus seinen händen nehmen? Wenn sein Urteil im äußeren Ceben auch oft der Klarheit entbehrt, dann haben wir doch immer in unserer inneren Gemütsstimmung ein bessers Kennzeichen sür das Ergebnis der Prüfung Gottes: heiterkeit und Friede sind die Merkmale davon, daß Gott mit uns zustrieden ist; und das ist der normale Zustand eines Christen. Gott will frohe Kinder haben, aber keine düstern und finstern Gesichter sehen.
- 5. 16, 2. Das ist ein gutes und nötiges Wort: wir haben in Gott eine höchste Stelle, die die ewigen Maßstäbe für Gut und Bös in der hand hat. Es gibt vor seinem Angesicht steinerne Taseln, die mit den Geboten Gottes beschrieben sind. Es gibt eine absolute Wahrheit über das, was gut und böse ist. Daran ändert es nichts, daß wir Menschen so verschieden über beides urteilen; wir haben um so mehr die Pflicht, uns dem absoluten Urteil zu nähern. Und bleiben wir auch immer beschränkt und an das relative Erkennen gebunden, so dürsen wir uns doch von der Überzeugung nicht entsernen, daß Gut und Böse nicht bloß kondensierte Klugheitsregeln für einzelne und Gemeinschaften sind,

sondern daß uns zuletzt der höchste Sinn einer ewigen Welt darin anspricht. Oft genug freisich kommt uns diese Überzeugung ins Schwanken; wir werden aber ebenso oft bemerken, daß dabei Schwachheit oder ein unreiner Wille als unser geheimer Beweggrund mitspielt. Rein theoretischen Bedenken gegenüber hilft nichts, als krastvolle Wendung des Willens zu diesem Absoluten und der Blick auf die großen helden des Guten.

3. S. 16, 24 – 17, 32. Dieses Lied wäre kanzelfähig, wenn es nur kürzer wäre. Im Unterricht und in den Bibelstunden aber läßt es sich wohl verwenden. Es ist ein Lied, in dem sich Evangeliumsklänge mit der besten Mitgist des Alten Bundes, eben der unverrückbaren Geltung des Guten in der Welt, vereinigen. Der Schöpfer ist nach ihm auch der Gesetzeber, der das Gebot des Guten und den Willen, es zu halten, dem Menschen verliehen hat. So ist das Gute dem Menschen und der Welt aufs tiesste eingegründet. Gott bleibt zwar die sittliche Macht voll ernster Strenge, die über dem Menschen wacht und waltet; aber er läßt dabei doch auch Gnade ergehen. Er gibt hoffnung auf Bekehrung, auch wo keine mehr berechtigt zu sein scheint; er ist nicht hart wie die Menschen, sondern geduldig mit ihren Fehlern; denn er weiß, daß sie Staub und Asche sind.

Die Milde Gottes gegen die Menschen wird hier in eigenartiger Weise begründet, nämlich mit ihrer Gott so bekannten körperlichen Beschaffenheit. würden heute sagen: er kennt die Gewalt der verschiedenen Triebe, besonders die des seruellen, den er ja selbst, der Erhalter der Menschheit, in uns hineingelegt hat; er kennt die Macht, die ein gerrüttetes Nervensnstem oder auch nur eine schlaflose Nacht, er kennt den Einfluß, den eine kranke Leber oder ein ewig versagendes Verdauungsspstem auf unser Gemüt und unser Betragen ausübt. Wie aut, daß wir uns von dem scharfen und bittern Urteil der Menschen auf Einen berufen können, der mit uns und unserer Schwachheit Geduld hat! Wir mükten uns ja fast selbst verachten und dadurch auch wirklich schlecht werden. aussehung ist dabei nur die, daß wir es mit uns selber gang ernst nehmen und uns nicht, wie es uns ja so nahe liegt, Gottes Milde zu Nuke machen. Dielmehr ist die Solge dieser freundlichen Nachsicht Gottes für einen gewissenhaften Menschen immer noch ein größerer Eifer in der Selbstbeherrschung und Besserung. eigentliche Evangelium knüpft jene Nachsicht Gottes an Jesu Gestalt an. Dabei tommt einmal die vertrauenerweckende Gute Gottes mehr zur persönlichen Anschauung, dann aber liegt auch in dieser Arznei für zaghafte Herzen ein Gegen= gift gegen den Trot und den Leichtsinn der Sunde; denn Jesus ist selbst die beste hilfe zum sittlichen Kampf und zum Gewinn der sittlichen Persönlichkeit.

## 2. Lebenskunde.

## a) Charakterbildung.

Diel zu selten hört man in den Predigten etwas über Selbsterziehung und Einwirkung auf andere. Wenn einmal eine Bemerkung darüber kommt, dann ist aber auch gleich die Stille groß, mit der solche praktischen Ausführungen anzgehört werden; denn dann hat jedermann das Gefühl, auf ganz sestem Boden zu stehen. Wir sollten darum alles, was uns unsere Selbstbeobachtung und Selbstzerziehung sowie die Beobachtung der Menschen, wie sie sich untereinander geben

und beeinflussen, an die hand gegeben hat, in psinchologisch klarer und seiner Weise, dazu auch noch anschausich und behaltbar, auf die Kanzel bringen. Denn wer hat nicht Cast mit sich selber und auch vor allem mit seinen Mitmenschen? Jeder hört gern über diese Dinge ein gutes, kluges Wort. Ju Texten eignen sich die nachfolgenden Worte weniger als zu Anlässen sür unser Beobachten und Nachdenken, sowie zu Zitaten, an die wir unsere Aussührungen zu knüpsen haben. Man kann mit ihnen Predigten über die Erziehung und den Verkehr füllen und schmücken, man kann vielleicht auch Schulandachten darüber halten, man kann sie in Vorträgen auf Gemeindeabenden zu Grunde legen oder heranziehen; immer wird ihre sententiöse und plastische Form bei allem Volk viel Beifall sinden.

S. 25<sub>12</sub>.

Goldner Ring, köstliches Geschmeide ist der weise Erzieher dem eifrigen Ohr. J. S. 21 19 Jußsesselle und Handschelle ist Erziehung dem Toren,

21 halsschmud und Armspange ist Erziehung dem Derständigen.

S. 1582.

Wer Rüge in den Wind schlägt, haßt sich, wer sie annimmt, erwirdt Verstand.
5. 1710.

Tadel wirkt auf den Verständigen mehr als hundert Streiche auf den Toren. S. 25 27 Diel Honig essen ist ungesund, drum gibt man nur spärlich Cob. S. 28 14 Wohl dem der die Ehrsurcht hält, der Trotzige erschwert sich das Leben.

S. 25, 12, J. S. 21, 19, 21. Die Voraussetzung ist der Weise, der weiser werden will, also der Mensch, der über sich hinaus strebt, um ein Charafter gu werden. Zwar wissen wir, daß wir eigentlich nur das auf dem Gebiete der Selbstentfaltung annehmen und uns einverleiben, was wir selber erfahren und gelernt haben; aber wir bleiben bennoch immer auf andere Ceute angewiesen, die uns die Richtung geben, in der wir Erfahrungen machen und uns entfalten werden. Jeder hat irgend eine Gestalt, wenn es nicht mehrere sind, die bestimmend auf ihn eingewirkt haben und es noch immer tun, und ware es auch jest nur so, daß sich das Ceben im Widerspruch zu ihr vollzieht. Gewissen und Gottesstimme find doch oft genug eingekleidet in die mehr oder weniger klare Gestalt gewisser Person en, die uns auf dem Gebiete des Beiligen und hohen entscheidend beeinflußt haben. Davon lebt man, mit ihnen sest man sich bewußt oder unbewußt auseinander; man fragt, wie sie es in dieser Cage machen, wie sie diesen oder jenen Menschen beurteilen wurden. Oder man hat noch immer einen Dater, einen Sehrer, dem man Vertrauen schenkt und der sich für uns erwärmt; wohl dem, der sich zumal in Zeiten der Erregung oder des seelischen Druckes an ihn wendet und sich raten läßt. Oder es bildet die Frau, der Mann die Stelle, wo man sich solchen Rat erholen tann; auf Männer wirken oft edle Frauen sehr tief ein. Nur den Toren beengt solcher Einfluß, denn er ist eingebildet und verachtet die andern. Er ist innerlich gedrückt durch eine Autorität, weil er ihrer nicht mächtig ist und sie auch nicht für sein inneres Ceben verwendet, wodurch sie ihren Druck auf ihn verlore. Dagegen dem Weisen ist ein solcher weiser Er-Bieber, der sich nicht aufdrängt und mehr anregen als herrschen will, Schmud und Bier, und die Augen weilen mit Freuden auf seinem Bild, auch wenn der Drud seiner überlegenheit mitunter einmal der Bequemlichkeit oder Eitelkeit nicht

angenehm ift. Dabei muß auch einmal eine Kritif vertragen werden; freilich wir sind alle so eitel, daß wir ein hartes und scharfes Wort, das unsere Leistungen oder gar unsere Person traf, nicht so leicht vergessen, selbst wenn wir die Rüge als berechtigt anerkennen und den übelstand abstellen. Wie dann unsere Kritiker diesen ihren Erfolg oft genug mit einer Einbuße an unserer Neigung bezahlen, so mussen auch wir jeden solchen Erfolg bei andern mit etwas von unserer Beliebtheit bei ihnen erkaufen; das ist am bittersten unsern Söhnen und Töchtern, aber auch Schülern und Anhängern gegenüber. Aber ichon vor folden Erfahrungen muß man lernen, Kritik zu vertragen, zumal wenn sie sich von dem Ton des maglosen Scheltens frei hält, das manchen jungen Menschen für sein ganges Leben um sein rubiges, festes Auftreten bringt; langsam wird man sachlicher und kommt über sein geringes Ich hinaus. Dann lernt man nicht bloß in wohlgemeinter, sondern auch in feindlicher Kritik eine Gottesstimme beachten, die einen zur Selbstprüfung aufruft. Dann begreift man, wie es wenigstens Gott, wenn nicht dieser menschliche Kritiker, gut mit uns meint, wenn er uns fritisieren läft. Den Triumph über sich selbst und häufig genug auch ein solcher über den Kritiker bildet dann der Dank für die Kritik; mit dem ehrlichen und warmen Dank hat man sich selbst überwunden; manchmal bekommt man dann auch von dem Kritiker ein Wort zu hören oder ein Gesicht zu sehen, das voller Derwunderung und Anerkennung für diese Selbstüberwindung ist. Wenn es uns wirklich um unser besseres Ich und um die Sache geht, die wir treiben, dann ist dies der einzige Weg, der uns weiter führt. Und es ist immer ein großer Friede in der Seele, die sich über die nach Anerkennung schielende Eitelkeit gur festen und großen Liebe zur Sache selbst erhoben hat.

S. 17,10, S. 25,27. Ein Wort über Cob und Tadel in der Kindererziehung oder in dem Verkehr der Menschen untereinander ist immer nötig und angebracht. Dabei kann man induktiv, also von den eigenen Erfahrungen der Ceute, ausgehen, denn so begreift jeder eine seelische Wahrheit um besten. Dom Tadel ist eben geredet worden. Man kann noch daran erinnern, wie er erteilt werden Ist Cob Honig, so ist Tadel Essig: ein paar Tropfen sind nütlich, aber wer mag einen Becher voll Essig trinken? Gegen das ewige Nörgeln und Schimpfen sträubt sich unser Ehrgefühl und unser Wunsch nach Rube. Die Erbitterung vieler Kinder gegen ihre Eltern, oder die der meisten Schuler gegen ihre Cehrer tommt daher, daß sie sich dem ewigen Getadel und Geschelte zu einer Zeit ausgesetzt wußten, da sie wehrlos jedem Ausbruch der Nervosität jener Machtstellen unterworfen waren. Leider entlädt sich dann diese Verbitterung oft nach Jahren in gleicher Weise auf die eigenen Kinder und Schüler, und zwar mit demselben Erfolg. In wie mancher Seele bleibt dann ein häuflein Arger und Bitterkeit in der Ede liegen wie ein häuflein Schnee im grühling unter einem Strauch, wohin die Sonne nicht dringt! Daher tommt dann so viel Unzufriedenheit und Gereiztheit, die sich dann wieder als ein unseliges Erbe auf andere weiter ent= lädt. - Mit dem honig des Cobes ist es ähnlich, nur umgekehrt. Man lasse sich einmal die Ceute besinnen, wie es ihnen war, wenn sie gelobt wurden. 3war dem Mutlosen und Verkannten tut ein Wort der Anerkennung wohl; der unbekannte oder verkannte Schriftsteller oder Pfarrer vergift nie das erste Wort aus einem solchen freundlichen Mund; es beflügelt und stärkt den Geift wie Jonathan sich an dem Tage der Schlacht gegen die Philister an etwas Honig erquickt hat. Aber dann hat das Cob auch seine Gefahren: wer hat noch nicht an sich gemerkt, wie einem seine Arbeit dann gerade am schlechtesten geraten ift. wenn man unmittelbar vorher eine Anerkennung erhalten hat? Ober wie auch der Gewissenhafte nach einem Cob ein langsames Nachlassen der Kraft spürt, oder vielmehr ein solches des Eifers und der Treue, mahrend es nach einer Kritik meistens viel besser damit geht? Und dann noch eins: wie schrecklich ist es doch für einen fein empfindenden Menschen, sich loben zu lassen, womöglich ins Angesicht vor vielen Ceuten! Wer mich lobt, stellt sich über mich und behandelt mich als nicht unempfänglich für suge Worte, es kann gräßlich werden, wenn noch dazu von wohlmeinenden oder selber eiteln Leuten seelische Eigenschaften an einem por allem Dolf gelobt werden; die schärffte Kritit ist nicht so peinlich wie diese Cobgetone; aufspringen und fortlaufen möchte man. Die Toten im Sara auf dem Friedhof würden es auch unter der Wirkung mancher Leichenrede tun, wenn sie es nur könnten. Wieviel wohler tut dann doch ein Blick oder ein händedruck, der einem sagt, daß eine Leistung von uns gut war! Seelisches will ja doch am meisten nur still und sinnbildlich berührt sein, wenn es überhaupt sein muß; jedes Wort verlegt oder zerstört. Lächerlich aber ist es geradezu, wenn man dem Lobenden sofort anmerkt, daß er das Lob blok gelieben hat, um es mit Zinsen wieder zu bekommen. Gegenseitiges Lobhudeln, sei es mündlicher oder schriftlicher und gedruckter Art, gehört zu dem tomischsten Schauspiel, das es für Götter und Menschen auf dieser Erde gibt. - Wie sollen wir es nun mit dem Loben und Tadeln unserer Nächsten halten? Nach der Regel Jesu "Alles, was ihr wollt, daß die Ceute euch tun, das tut ihr ihnen auch," wobei vorausgesett ist, daß die "Ihr" ernste und tiefe Menschen sein oder werden wollen, ergibt es sich ja nun ohne weiteres, wie wir uns andern gegenüber zu verhalten haben.

7. 5. 8. 8. 9. Wenn man dieses Wort nicht einer Rede an Studenten oder Kandidaten zu Grunde legen will, so kann man es gelegentlich in einer Predigt oder Rede über die Selbsterziehung und Seelenbildung heranziehen. Wiederum zwar ist nur das mahre Bildung, was selber erworben ist; aber wir bestreiten ihren Erwerb nicht allein mit eignen Mitteln. Wozu haben denn auch die Alten ihre Erfahrungen gemacht, wozu unsere Dichter und Philosophen gedacht und geschrieben, als daß wir es uns aneignen? Es gibt eine Erbweisheit von flassischen Lebenssprüchen und Leitgedanken. Die gorm des Aphorismus ist dafür sehr geeignet. Sprüche von Goethe zumal werden dem, der Lebensweisheit lernen will, von einem bestimmten Alter an gute Dienste tun. Die Losungen der Brüdergemeinde haben ichon manchem geholfen. Abreiftalender mit einem furgen ernsten Spruch können nicht nur dem Tag, sondern auch dem Leben ein Gepräge geben. Das alles kann man nicht nur für sich selbst verarbeiten, sondern auch weitergeben; mit solchem Gut kann man sogar vor hohen herren bestehen und immer das richtige Wort treffen, wobei es nicht bloß auf die eigene Ehre, zu dem Kreise der Gebildeten zu gehören, sondern auf die Wirkung auf jene hohen Berren und auch auf andere ankommt. Welche Aufmerkjamkeit fande eine Predigt, die auf solche Sachen eingeht! Wie fern von den wirklichen Bedürfnissen und von einer ernsten, praktischen Seeljorge bewegt sich doch meistenteils unser Kanzelgerede! Seelsorge von der Kanzel herunter treiben, das ist besser als allgemeine Erörterungen über Glauben und Leben auf seine armen Zuhörer hinabsenden. Wenn einer spürt, daß der Mann da oben ihm helfen, wirklich weiter helfen will, hört er zu und kommt auch wieder.

Wahl des Umgangs.

S. 2717Eisen schleift Eisen: ein Mensch schleift den andern.

S. 1320.

Wer mit Weisen umgeht, wird weise, wer's mit Toren hält, fährt schlecht. S. 2224. 25.

<sup>24</sup>Befreunde dich nicht mit Jornmütigen, verkehre nicht mit Ceidenschaftlichen, <sup>25</sup>du nimmst sonst ihre Art an und bringst dich in viel Not.

S. 27, 17. Dieser wenig bekannte plastische Spruch eignet sich vorzüglich 3um Tert. Jedermann wurde aufhorchen, wenn er ihn hörte; oder wenn dieses Wort als Zitat eine sonst theologenhafte, abstrakte Predigt unterbräche, so würde auch der tiefste Kirchenschläfer erwachen. Als Text könnte man ja unser Wort auch mit einem Wort aus dem N. T. zusammenstellen, wenn man gegen seinen sprichwortartigen Klang Bedenken hat; so etwa mit Röm. 14, 19 "Casset uns dem nachsinnen, was zum Frieden und zur Besserung unter einander dient," oder mit Rom. 15, 2 "Es stelle sich ein jeder unter uns also, daß er seinem Nächsten gefalle zum Guten, zur Besserung". - Bei einer solchen Predigt gehe man etwa von der bekannten Tatsache aus, daß sich tatsächlich die Menschen an-3wei Cheleute, zwei Freunde, Kollegen und Befannte einander abschleifen. wirken allmählich aufeinander, wie wir Menschen ja gar nicht beisammen sein fönnen, ohne aufeinander zu wirken; in unserm Sall ift die Wirkung so, daß langsam allerlei Untugenden abgelegt werden, die das Zusammensein stören. Manche harte Stelle wird dabei abgeschliffen: herrschlucht, Trok oder Robeit. die vielleicht noch vom Militär her in die Che hineingebracht wurde - man merkt allmählich, daß man sich gegenseitig zu Grunde richtet, wenn man davon nicht abläft. Wenn einer dabei für jedes der genannten Verhältnisse ein paar kennzeichnende, aber nicht in das Komische hinübergehende Beispiele bringt, wird er jedermanns Aufmerksamkeit fesseln. Dann aber gehe es ins Neutestament= liche hinüber, und zwar etwa so. Es ist doch des Menschen nicht würdig, daß er sich in seinen wichtigsten Beziehungen wie ein Stud Eisen verhält. es für die religiöse Betrachtung der Dinge schlieklich doch Gott, der dem einen Teil den andern gesetzt hat, um beide dadurch abzuschleifen, daß er sie durch viel Ärger, Zorn und Kummer langsam auf andere Wege bringt; aber trokdem sollen wir doch mehr als ein Stud Eisen sein. Denn wir sollen solche Aufgaben selber anfassen, aber nicht mechanisch an uns vollziehen lassen. Dieser mechanistischen Auffassung trete vielmehr die sittliche entgegen, die jene Umgestaltung zu einer Aufgabe des eigenen persönlichen Willens macht. Denn wenn ich merke, daß es so nicht weiter geht, wie es gerade zwischen uns geht, dann muß ich mich selbst zu bessern anfangen. Und ich muß auch einen Einfluß auf den anderen Teil zu gewinnen suchen, daß auch er zum Guten tommt. Dabei soll mich aber nicht bloß die schlaue Selbstsucht leiten, die den andern im eigenen Interesse bessern will; sondern aus meiner Klugheit, die ihn zum Guten ziehen will, damit es zwischen uns besser werde, soll der aufrichtige Wunsch

entstehen, daß wir beide uns fest und ehrlich in dem Guten als dem wichtigsten Gute selbst aufrichtig befestigen. Ich glaube, daß eine solche Predigt des Verständsnisses und der Anteilnahme einer jeden Gemeinde sicher ist.

5. 13, 20 und 22, 24. 25. hier ist nicht blok das deutsche Sprichwort pon der symptomatischen Bedeutung des Umgangs: "Sage mir, mit wem du umgehst. und ich sage dir, wer du bist," vorweggenommen, sondern es liegt noch mehr darin. Wir könnten es so ausdrücken: Sage mir, mit wem du umgehst, und ich fage dir, wie du wirst. Der Einfluß der Umgebung und des Derkehrs auf den Menschen ist hier ausgedrückt. Davon merkt man meistens selber nichts, weil man sich zu wenig beobachtet und erkennt. Aber an andern merkt man es, und andere merken es auch an uns. Solche Einflüsse vollziehen sich oft ganzlich unterhalb des Bewußtseins. Manchmal freilich ist eine bewußte Nach= ahmung im Spiel, in der Regel aber ift es nur die ansteckende Macht des Beispiels und der beständige Anblick eindrucksvoller Gestalten um uns her. Man fann sagen, daß die meisten Menschen zu schwach sind, um sich solchen Einflüssen zu entziehen; ihre Freiheit hat aufgehört, sobald sie unter die Macht besonders suggestiver und selbstsicherer Menschen getreten sind. Das ist dann eine Abhängig= feit je nachdem zum Guten oder zum Bofen. Liegt demnach die Freiheit nicht mehr im Umgang selbst, sondern nur in der Wahl - beim ersten sind wir frei, beim zweiten sind wir Knechte - so kommt alles auf diesen Augenblick der Wahl an. Man fann sich zwar dem Verkehr mit einem Bosen, aber man kann sich nicht seinem Einfluß entziehen; man kann sich aber vor allem den Umgang mit einem Guten wählen, um sich dann seinem guten Einfluß hinzugeben. Welche Aufmerklamkeit findet sicher stets eine Predigt, die mit solcher gang realistischempiristischer Menschen- und Seelentunde in das Getriebe der Menschen untereinander hineinleuchtet! Denn es ist doch für die meisten so furchtbar schwer, sich unter den Menschen zurechtzufinden und mit ihnen auszukommen. Zumal scheint es ein wichtiger Grund für die Melancholie mancher junger Leute zu sein, daß sie ihren Plat im Leben noch nicht gefunden haben und nicht finden können. Jeder, der ihnen in dieser Schwierigkeit mit ernstem, klugem Worte hilft, hat darum sicher ihr Ohr.

Selbstzucht.

7. S. 3727. 28.

2. S. 3. 27. 28.
27 Cerne im Ceben deine Seele kennen und was ihr schadet, das gib ihr nicht!
28 Nicht alles ist für alle gut nicht erträgt jede Seele die gleiche Art.
3. S. 2111.

Wer das Gesetz hält, zähmt seinen Willen, Zuchtist die Summa der Gottesfurcht. 3. S. 22 27 O legte man mir an den Mund eine Wache,

an meine Cippen das Siegel der Klugheit, daß meine Zunge mich nicht verderbe und ich durch sie zu schanden werde!

23 herr, Vater, Gebieter meines Cebens, hüt mich, daß ich nicht strauchle durch sie!

20 möchte man mir Herz und Gedanken mit Ruten schlagen, mit dem Stab der Zucht,

man soll ihre Fehler nicht schonen,
ihre Sünden nicht übersehen,

8daß meine Fehler nicht wachsen,
meine Sünden sich nicht mehren
und ich einen Fehltritt tue
zur Freude des bösen haufens!

4herr, Gott, meines Lebens,
hilf daß ich nicht werde wie einer der Bösen!

3. S. 37, 27. Lerne dich selber kennen! Das ist nötig, denn ohne Selbst= fenntnis tann man nicht planmäßig an sich arbeiten, Arbeit an sich selbst aber ist nötig, da man doch nicht alles der Selbstentfaltung unfres guten Geistes oder dem heiligen Geiste Gottes überlassen kann; ohne Selbsterkenntnis erkennt man ferner aber auch nichts von den andern Menschen und der Welt; denn die andern Menschen sind auch wie wir von menschlichen Trieben und Idealen geleitet und spielen ihre Rolle wie wir selbst; und wenn das Leben samt der Welt por allem geistig ift, dann erkennen wir beide erst vom Geifte aus, und Geist lernen wir am besten kennen an uns selbst. So hat der alte delphische Rat noch einen Wert für uns. Aber wieviel Chrlichkeit und freiheit von fich selbst gehört dazu, um sich selber kennen zu lernen! Wie überrascht man sich immer noch auf gang falschen Vorstellungen über sich selbst, die aber nur eine Solge unserer Einbildung sind! Der klügste Verstand zwar ist dabei oft genug im Dienst von einem bifchen Eitelkeit dumm, sträflich dumm! Aber ein gang kleiner Derstand gibt einer aufrichtigen und ernsten Seele ein gang flares Bild von ihr selber. hier kann man zeigen, ob man schon sein besseres Selbst erfaßt hat, wenn man sein gewöhnliches Ich mit ihm und an ihm erkennt. Man braucht ja das Ergebnis dieser Selbsterkenntnis niemand anders zu sagen als Gott und sich selber. Eine solche Beichte aber empfiehlt sich, so sehr sich schwache, eitle Menschen vor ihr scheuen. gibt dem gangen Vorgang seinen Ernst und seinen Nachdruck, denn es soll kein Spiel und feine Gefallsucht sein, die sich auch der eignen Cumpen nicht schämt, wenn sie nur darin interessant vor sich selbst oder andern posiert. - Wie Iernt man sich aber kennen? Zwei Worte helfen uns: Schiller sagt: Willst du dich selber erkennen, so sieh, wie die andern es treiben. Goethe sagt: Man lernt sich am besten kennen, indem man handelt.

Die folgenden Worte dieses Verses enthalten eine Diätetif der Seele. Wieder mag diese Art der Selbstbehandlung, wie sie in einer solchen erstrebt wird, vielen zu methodisch und restektiert erscheinen, und sie mögen darum ein freieres Ausleben der Eigenart vorziehen. Jedoch ich bin der sesten Überzeugung, daß sie sich irren; eine Diätetik wie die von Feuchtersleben (bei Reclam zu haben) schadet keinem Menschen etwas. Uns Verkündiger des Evangeliums aber kann sie noch lehren, immer auf die Wege zu den Idealen ausmerksam zu machen, die wir so oft ohne solche zu schildern und zu preisen pslegen. Dadurch bekäme wieder unsere Predigt mehr seelsorgerliche Art, die ihr so oft völlig sehlt. Wir würden ganz anders wirken und ganz anders die Leute anziehen, wenn wir nicht nur auf die Frage antworteten: Was ist das? sondern auch auf die andere: Wie geschieht das? Diese Antwort müßte aber ganz und gar den Eindruck machen,

ohne jede Phrase gute Beobachtungen wiederzugeben, die wir selbst oder andere auf dem Boden der wirklichen seelischen und äußeren Wirklichkeit gemacht haben. So wie es hier geraten ist, sich selbst und andere ganz eigenartig zu behandeln, das ist die große Kunst. Sie ist noch viel schwerer, wenn es sich um die Seele, als wenn es sich um den Leib handelt. Wer dafür ein paar Beispiele an der hand hat, gebe sie; etwa solgende: der eine sühlt sich vom Gemeinen abgestoßen, der andere aber ist schwach gegen es; darum muß sich der zweite vor seinem Anblick hüten, während der erste darin nicht ängstlich zu sein braucht, vielmehr, wenn es tatsächlich so ist, wie er sagt, sich mitunter einmal einen neuen starken Abscheu gegen es holen kann. Oder: den einen muß man weich und lieb bitten, wenn man ihn seelisch fördern will, der andere aber will im gleichen Fall sest an seinem Selbstvertrauen und Stolz gefaßt sein. Solcher Dinge eröffnen sich einem sehr viele, wenn man die Menschen und sich selber zu beobachten weiß.

3. S. 21, 11. Mit einem solchen Wort könnte man, wenn die Worte Jesu über Selbstverleugnung ihre Kraft verloren haben, einmal über die herrschaft sprechen, die ein jeder über sich selbst zu gewinnen und festzuhalten hat. Zucht ist die Summe der Gottesfurcht; man darf sich nicht aus der hand laffen, wozu man in der Nervosität und unter dem Einfluß des Alfohols so sehr neigt, viel= mehr muß man sich zu einer Persönlichkeit entfalten, die im hause des leiblichen und seelischen Lebens die Zügel fest in die hand nimmt, bis sich das gange Leben an sie gewöhnt hat und dann alles fast wie am Schnürchen von selber geht. Das gibt dann eine straffe Geschlossenheit, die sich auch in der Macht über die Menschen geltend macht. Seinen Eigenwillen zu brechen ist besser als sich den Kopf zu zerbrechen. Denn man lernt auf die erste Art mehr von der Welt, von Gott und von den Menschen kennen und verstehen als auf die zweite; man reicht dann unmittelbar in das höchste geistige Leben hinein, das über dem zerfließenden natürlichen liegt, und die Kernfrage des Lebens, die nach der Freiheit des Willens, wird spielend gelöst; denn man hat mit Geist und Willen den Stoff und die Natur zum Gehorsam gebracht.

J. S. 22, 27 – 23, 4. Wie tief können wir hier in eine Seele hineinsehen! Ein Mensch hat schon lange mit seinem lebhaften Temperament gerungen, das ihn immer wieder zu einem unbesonnenen Wort fortreißen will. Manchmal gelingt es ihm auch, seine Zunge zu beherrschen; aber dann wieder ist auf einmal das gehässige, unwahre oder unreine Wort über die Lippen hinausgesprungen. Diese Enttäuschung hat er nun schon so oft erlebt, daß er fast verzweifeln möchte. Diese innere Not drängt ihm nun die Bitten auf: wenn ich doch nur eine Wache an meiner Junge hätte, wenn mir nur jemand die Lippen klug versiegelte, daß nichts Törichtes mehr hinausgehen könnte! - Diese plastische Sprache ist ohne weiteres verständlich und für jeden eindrucksvoll und behaltbar. jene Wünsche zu einer Bitte an Gott werden, ist für den frommen Weisen selbstverständlich; denn wo der innere Zwang herrscht, alles lebenswichtige Geschehen auf Gott zu beziehen, da wird sofort aus einem solchen dringenden Wunsche ein Wir verstehen dies Gebet sehr wohl; unser Weiser flieht vor sich selber zu Gott, der ihn schützen soll vor seiner eigenen Schwachheit mit seiner Kraft. Wir tennen genau die inneren Gefühle der Angst und Scham und auch das der Bingebung an einen Willen, von dem wir abnen und hoffen, daß er uns vor

uns selbst in Acht nehme. Wir kennen darum auch das in den folgenden Derfen ausgedrückte Zurnen und Wüten wider das eigene Ich, das aus der Angst um seine verhängnisvolle zufünftige Entwickelung hervorgeht. Wir wissen alle, wo unsere Schwächen liegen, die doch so start und so mächtig über uns werden tönnen. Den Blid der Angst auf den bosen haufen fennen wir auch, und auch die Macht dieses Motives ist uns nicht verborgen, mögen wir es auch theoretisch nicht sehr hoch einschätzen wollen. - Wenn wir doch nur des öftern einmal unsern Ceuten mit der vorliegenden Bibelstelle zeigen könnten, was eine einfache, sittlich fromme Seele fühlt und will! Dieses Flieben zu Gott vor sich selbst, weil man an sich verzweifelt und einen starten Willen haben muß, der einem wider sich selber hilft, ist doch auch für uns eine durchaus vollwertige religiöse Aufgabe. Auf jeden, der schon etwas mit sich durchgemacht hat, wird die gute Verlesung dieses Studes allein schon eindringlich wirken. Diese Wirkung darf dann aber durch die Predigt nicht abgeschwächt werden. Wir sollten öfter einmal über ein solches Gebetswort sprechen. Wir erziehen unsere Leute viel zu wenig zu eigenem Gebetsleben. Suchen wir sie ja doch nur immer mit unsern eignen Worten zu erbauen; aber die beste Erbauung liegt doch darin, wenn sich die Ceute selber erbauen. Wir pflegen noch viel zu wenig die Selbst= tätigkeit des Frommen, während die neuere Padagogik uns sagen kann, wie immer mehr in der Erziehung und im Unterricht die Arbeits- oder Catschule die bloße Cern= und Autoritätschule verdrängt. Darum sollten wir die Ceute gu eigenem Gebetsleben erziehen. Mit einer Predigt am Sonntag Rogate, die dann noch oft eines Gewitterregens wegen wenig besucht wird, entledigen wir uns unserer Pflicht dem Gebetsleben gegenüber nur sehr unvollständig. Wo wir nur auf innerliche Dinge gu fprechen kommen, da sollten wir unter den asketischen Mitteln, die wir zur Pflege der eigenen Seele empfehlen, immer häufiger das Gebet nennen. Wir sollten aber die Ceute so erziehen, daß sie sich selbst zum himmel hinaufbeten; auf dem Wege des Gebetslebens, der mit der Bitte um Schutz und Gewinn beginnt und mit dem Unser Vater endet, ist unsere Stelle hier schon eine recht hohe Station.

Das rechte Schamgefühl. 3. S. 41, 14 – 42, 8.

Doch folgender Dinge scheue dich nicht,

41 14Söhne, höret den Spruch von der Scham 16und lernet die rechte Scheu nicht jede Scham gebührt sich, nicht jedes sich Schämen ist recht: 17 Des Troges gegen Eltern schäm dich, des Verrats an Fürst und Regierung, 18der Untreue gegen Herrn und Herrin, des Abfalls von Gemeinde und Volt, des Treubruchs am Vertrauten, 19der List, wo du Schutrecht genießst, die Gastfreundschaft zu weigern, Eid und Vertrag zu ändern, der Bitte dich zu verschließen, 21den Nächsten abzuweisen, 20den Gruß nicht zu erwidern, beim Gabenausteilen zu kargen, nach der Buhlerin zu blicken, nach des Andern Frau zu begehren, 22einen Freund mit Worten zu franken, einen Beschenkten zu verletzen, 42 1ein Gerede weiterzusagen, geheimen Plan zu verraten: so hast du das rechte Schamgefühl, bist allen Menschen angenehm.

durch teine Rüchsicht laß dich beirren:

2die Religion zu üben. recht zu richten, auch Schuldgem zu leid. beim Erben dein Recht zu mahren, 8fahrende Gäste zu mustern. bie Wage und Sekwage zu prüfen und Maß und Gewichtstein zu proben, nach eignem Vorteil zu taufen. bie Ware des Kaufmanns zu schähen, die Kinder mit der Rute zu giehen, den schlechten Sklaven zu peitschen. <sup>7</sup>geheim Verwahrtes zu siegeln. Soll und haben genau zu buchen. Beinen Toren zurechtzuweisen, einen buhlerischen Greis zu rügen: so bist du wahrhaft gebildet und jeder rühmt deine Sitten.

J. S. 41, 14 – 42, 8. Diese merkwürdige Stelle will eine Umwertung por= nehmen. Alle Erziehung ist ja doch der Dersuch, die rechte Wertschähung nahe zu bringen und die falsche zu vertreiben. Dieser Versuch wird hier an das Schamgefühl angeknüpft. Dieses soll geregelt werden. Der junge Mann, dem boch wohl diese gange Ansprache gilt, soll lernen, sich solcher Dinge zu schämen, deren sich mancher junge Mensch in der Regel nicht schämt. Dafür aber soll er ohne Scheu mehreres rudhaltslos tun, von dem ihn bisher die Scheu gurudgehalten hat. Wir haben damit die beiden Ausdrücke schon genannt, die wir unterscheiden muffen: es ist die Scham und die Scheu. Die Scham oder das Schamgefühl bedeutet die unmittelbare Gegenwirtung des sittlichen Grundgefühls gegen eine unrechte handlung, ob sie nun von der eigenen Person oder von einer anderen ausgegangen sei. Dieses Schamgefühl äußert sich bekanntlich wie alle starken Affekte durch seine bestimmte Wirkung auf den Körper. Als starkes Gefühl ent= zieht es sich aber aller unmittelbaren Beeinflussung; man kann keinem Menschen sagen: Schäme dich; wenn er es selbst nicht tut, dann hilft in der Regel Zureden nicht viel. Es ist überhaupt nicht wohlgetan, von solchen feinen, tiefen Gefühlen wie Liebe, Vertrauen, Scham, Demut so viel zu reden, wie das leider unsere Rhetorit so gerne tut; wir reden diese garten Dinge tot, wenn sie da sind, oder wir reden sie wenigstens wieder in den Boden des herzens hinunter, wenn sie sich eben entfalten wollen. Man kann vielmehr solche Gefühle bloß mittelbar erzeugen und fördern, indem man für die Bedingungen sorgt, unter denen sie entstehen. Wenn man nämlich das Gewissen durch freundlich feste Zusprache verfeinert und vertieft, dann kommt die Scham schon von selbst; besser als die Zusprache ist noch die einfache Kraft der Wirtung auf die Seele, wie sie von einer flar und fest bestimmten guten Umgebung ausgeht. Darum kann hier nicht von dem Schamgefühl im eigentlichen Sinne die Rede sein. Aber über die Scheu tönnen wir wohl sprechen. Denn sie ist nicht eine unmittelbare und unwillfürliche Gegenwirkung des Gefühls auf einen bosen Eindruck, sondern sie ist eine hemmung, die das sittliche Gefühl dem Willen auflegt. In einem Jugendverein könnte man darum unsere Stelle einmal vorlesen und besprechen, um den Takt ju verfeinern und das sittliche Derhalten zu regeln. Offenbar ift die erste hälfte mehr nach unserm Geschmack als die zweite. Denn in der ersten stehen eine Reihe von Dingen, die uns ohne weiteres einleuchten und auf unsere Derhältnisse passen. Darunter rechne ich naturlich auch die Worte, die von der Buhlerin und der Frau des andern handeln; man wird an der Stille im jugendlichen Kreife merten, welche Aufmerksamteit gerade diese Worte erweden und wie nötig sie sind. Die zweite hälfte enthält freilich manches, das uns fremdartig anmutet;

so etwa die Sorderung, die schlechten Sklaven zu peitschen u. a. Dagegen ist es immer noch herglich nötig, die fahrenden Gafte grundlich zu muftern. Schämen sollte man sich tatsächlich, wie dumm und eingeschüchtert man immer noch einem anmaßenden, frechen Kerl gegenübersteht, der einen mit sichern Lugen einzuseifen und alle icon oft gefaßten guten Dorfage über den haufen zu werfen versteht, bis man ihm doch wieder etwas gibt - um nachher zu erfahren, daß man ein= mal wieder wie schon so oft beschwindelt worden ist. Dem will dieser Bers entgegentreten, denn das unmittelbare Gefühl durch die besonnene, fühle Klugheit überwachen zu lassen, ist überhaupt das Anliegen unserer Weisheitssprüche, das wir unbedingt für viele Sälle beherzigen muffen. Tatjächlich gibt uns solches Derhalten wirkliche Bildung, wie unser Abschnitt sagt; denn das ist doch noch keine Bildung, wenn man sein gutes Herz, wie es einem die Natur mitgegeben hat, unbesonnen allerlei törichte Streiche machen läft zum eigenen und zu anderer Ceute Verderben. Auch diese schöne Naturgabe muß gebildet werden, das heißt: sie bedarf es, daß der durch gute Gedanken geklärte und erhellte Wille jenes qute herz in Jucht nimmt und überwacht.

Warnung vor Verführung.
S. 110-19.

10 Wenn böse Buben dich locken

11 wir haben einen feinen Anschlag,
12 wir verschlingen sie wie der Hades,
18 machen einen großartigen Fang,
14 du sollst mit uns teilen,
15 mein Sohn, folg' ihnen nicht,
18 sie lauern auf ihr eigenes Blut
19 Ja so geht's den Gewaltmenschen,

und sagen: halt es mit mit uns, es gilt der frommen Sippe, blasen ihnen das Licht aus, füllen unsre Häuser damit, jeder bekommt vom Gewinn: halte dich sern von ihrem Tun, und stellen sich selbst eine Falle. sie schaffen sich selbst den Tod.

Mag das geschichtliche Verständnis dieses Abschnittes sein, wie es will, der Spruch hat sich in der bekannten verkürzten Sorm tief in das Gewissen aller Zeiten hineingebohrt. Gerade diese kurge Sorm eignet sich gang porgüglich gum Behalten, und darum hat sie auch die größte Aussicht auf Wirkung. Sprüche gehörten in unsere Spruchbücher; aber nicht die großen dristologischen 3. B. Phil. 2, 10. Es muß gewiß mancher Spruch ganz unbarmherzig eingeprägt werden, aber nur solche sind es wert, die einem Menschen von gang praktischer Bedeutung für sein inneres Ceben werden können. Dabei sollte man immer die form bevorzugen, die es einem Spruch ermöglicht, sich gang tief mit Widerhaken in das Gedächtnis und in das Gewissen hineinzubohren. Es unterliegt darum keinem Zweifel, daß gerade unser Spruch ichon viel Segen gestiftet hat. Denn seine einfache und durchaus auf das einzelne gerichtete, anschauliche form muß einem jeden einfallen, der in der von ihm angedeuteten Lage der Versuchtheit ist; es sei denn, daß Leidenschaft und Alkohol schon seine Sinne ganglich verblendet haben. Wir sollten öfter auf diese Gefahren zu sprechen kommen. wir über das Gebetsleben zu wenig sprechen, so auch über die Derführung: oder wenn wir es tun, dann kommt es zu sehr nach der Art eines feststehenden Klischees heraus. Aber wenn man ein wenig weiß, in welchen versucherischen Cebenslagen zumal die jungen Ceute sind, die man in den Jugendvereinen hat,

dann lernt man daran denken. Die Kasse und das Weib, das sind die hauptversuchungen, zu denen dann noch die zur Auflehnung gegen die Eltern und andere treten. Man kann sagen, daß die gange Welt voller Dersuchungen ift; überall schaut sie lockend hinter dem Laden hervor. Wir müssen darum unsere Ceute, zumal die jungen, denen das Schweigen über dieses Gebiet nicht mehr der beste Schutz ist, ruhig und offen mit Waffen der Wehr dagegen gusruften: und auch die Alten brauchen solche noch oft genug. Dann wird unsere Rede wirklich ernst und seelsorgerlich. So könnte man etwa drei Waffen nennen, das Kraftwort: "Hebe dich weg von mir" - als die durch Jesus selbst geheiligte und erprobte Waffe, die Bitte um Bewahrung von der Versuchung als die von ihm empfohlene Wehr, dazu noch das Goethesche Wort: "Slieh, Jüngling, flieh" - dessen Sinn und Wahrheit schon Josef in Ägypten erprobt hat; dann hat man damit drei eindrucksvolle Worte zusammengestellt, die sich einprägen, und besser haften, als jedes andere, auch noch so ernste, abstrakte Gerede. - Leider paßt der vollständige Wortlaut unserer Stelle auf manche jugendliche Diebes= und Räuberbande, die die Caden unlicher macht und die felder ausraubt. Wenn man seinen Konfirmanden diese unsere Stelle vorliest, dann trifft man mitunter einmal genau auf den wunden Punkt. Denn Naschgier und Cust am Abenteuer vereinigen sich in manchen unter ihnen, um eine solche Bande gusammenzubringen. Oft genug ist diese dann nur die Derwirklichung von allerlei Träumen, die schlechte Bücher und die mit Gier verschlungenen Nachrichten über ähnliche Unternehmungen erzeugt haben, die uns die Zeitungen so gern in das haus hineinzuliefern wissen. - Das sind Verwendungen unserer Stelle genug, und darum empfinden wir nach einer solchen des allegorischen Sinnes gar kein Bedürfnis mehr.

Meiden der Sünde.

3.5.278 - 10.

Bage nach der Gerechtigkeit, so gewinnst du sie,

legst sie an wie ein Ehrenkleid.

<sup>9</sup>Die Vögelscharen sich zu ihresgleichen, die Wahrheit kommt zu ihren Freunden. <sup>10</sup>Der Löwe lauert auf Beute, die Sünde auf die, die Böses tun.

5.28 Der Böse flieht, von niemand verfolgt, der Fromme fühlt sich sicher wie ein Löwe.

S. 14 16.

Der Weise meidet ängstlich das Bose, der Tor läßt sich leichtfertig damit ein.

J. S. 21 hast du gesündigt, tu's nicht wieder,

Bitte um Vergebung für begangenen Sehl!
<sup>2</sup>Slieh vor der Sünde wie vor der Schlange,
wenn du ihr nahekommst, beißt sie dich;

ihre Jähne sind Löwengähne, sie toten den Menschen.

J. S. 7 Begehe nicht zweimal eine Sünde,

schon die eine macht dich schuldig. Denk nicht, große Gaben sühnen dafür,

Gott könne durch Opfer begütigt werden.

3.5.54 - 7.

Denk nicht: "ich habe gesündigt, aber es geschah mir nichts"; Gott wartet oft lange.

<sup>5</sup>Verlaß dich nicht auf die Vergebung, daß du Schuld häufst auf Schuld, <sup>6</sup>denk nicht: "seine Gnade ist groß, soviel Sünde, soviel Vergebung"; denn Erbarmen und Jorn sind bei ihm und überdie Bösen kommt sein Grimm; <sup>7</sup>Säume nicht, dich zu bekehren, verschieb es nicht länger, denn plötzlich geht aus sein Jorn, vom Todesgericht wirst du getroffen! S. 20 <sup>9</sup>Wer kann sagen: ich habe mein herz gereinigt, ich bin frei von Sünde? S. 28 <sup>13</sup>Wer seine Sünde verhehlen will, hat kein Glück,

wer sie bekennt und läßt, findet Gnade.

Wieder einmal muß die Plastik dieser Verse zu ihrer Verwendung, wenn nicht auf der Kanzel, so doch im Jugendverein oder bei einer Schulandacht oder in sonst einer halb oder gang erbaulichen Ansprache außerhalb des Gottesdienstes loden. Die Gerechtigkeit als das Chrenkleid, das ist die beste Mode, die man ausdenken kann. Ein Chrgeiz und eine Eitelkeit, die in diesem Kleide gefallen wollen, haben ihr eigentliches Wesen verloren - oder das Kleid ist mit einem bofen fleden entstellt; denn gur Gerechtigkeit gehort auch dies, daß man sich nichts darauf einbildet, gerecht zu sein. Don diesem Verzicht aus führt eine turze Gedankenbahn zu dem bekannten Ders: "Christi Blut und Gerechtigkeit, das ist mein Schmuck und Chrenkleid, damit will ich vor Gott bestehn, wenn ich zum himmel will eingehn." hier haben wir Altes und Neues Testament nebenein= ander. Jedenfalls würde es aut sein, wenn man die Kinder mit der neutestamentlichen Vorstellung noch verschonte, zu der sie gar kein Verhältnis haben fönnen. Aber, daß Bravheit und Gute ein schönes, vielmehr ihr schönstes Kleid sei, das wird man ihnen sagen können und - besonders den Mädchen sagen Ein solches Bildwort haftet. Das Wort von den Vögeln hat auch eine schöne Anschaulichkeit und einen tiefen Sinn. Wer aus der Wahrheit ist, der höret meine Stimme, heißt es neutestamentlich; wer Sinn für die Wahrheit - und das ist hier alles Gute und Echte - hat, dem wird gegeben, denn der wird immer reicher an solchem Sinn. Er sieht gleich, was an Echtheit in den Menschen und in den Derhältnissen ist, er sieht, was hier und da zu tun und zu lassen ist. Ihm ist der Sinn für die Tiefe des Lebens und der Welt geöffnet, denn er hat ein Verständnis für Gott.

Das Wort vom Cöwen ist weniger bekannt, als es verdient. Wer Sünde tut, der fällt der Macht des Bösen anheim; wir müssen unterscheiden zwischen den Sünden als bösen Taten und der Sünde als der Macht des Bösen. Tatsächlich ist es eine böse Macht; wenn man sie näher kennen gelernt hat, dann begreift man, wie sie geradezu der Verpersönlichung bedurfte; denn sie ist hinterslistig und gemein. Sie lauert auf den Menschen wie der Cöwe auf Beute. Darum wachet! hinter jedem einfachen Busch, aber besonders hinter jedem Baum mit lachenden Äpseln kann der Cöwe liegen. Darum: Wachet! Denn der Teufel geht umher wie ein brüllender Cöwe und sucht, wen er verschlingt. Es ist schrecklich, wie man alle Tage in Versuchung ist. — Ein solches Wort ließe sich mit diesem Bild in eine Konfirmationsrede einslechten, und es würde verstanden von den Alten und behalten von den Jungen.

S. 28, 1. Man kann mit der Psychologie der Sünde zufrieden sein, wie sie hier erscheint. Unser Vers wird mit Kains Angstruf um so besser ersläutert, je mehr man sich auf den naiven Standpunkt stellt, daß es außer ihm und seinen Eltern keine Menschen auf Erden gegeben hätte. Aber auch die Worte des Volkslieds aus "üb immer Treu und Redlickkeit", "Das Laub am Baum sauft ihm Enkschen zu" sind eine gute Erläuterung. Die Furcht vor der Strase bevölkert das Nichts mit Gebilden der Angst; das Böse macht innerlich unsicher, als ginge man über morsches Eis. "Es kommt heraus, es kommt heraus" oder "Die Strase kommt, die Strase kommt," so poltern sogar die Eisenbahnräder. Die Geschickten und Gerissenen unter den Sündern wissen diese ihre innere Unssicherheit freilich hinter einer Sicherheit zu verbergen, die ihnen einen suggestiven Einsluß auf all die vielen Unssichern unter den Menschen gibt. Denn im Durckschnitt sind wir Menschen merkwürdig unsicher in unser eignen Haut und fallen darum immer herein, wenn uns einer so ganz sicher oder gar unverschämt entzgegentritt. Ideal genommen gilt freilich das Wort von der Sicherheit des Frommen. Man ist aber auch wirklich nicht eher ganz fromm, als die man diese innere Sicherheit dem Geschiet und auch den Menschen gegenüber gewonnen hat, wie sie aus einem guten oder aus einem wiederhergestellten Gewissen und dem seiner Sicherheit dem Geschiet nennen, von nicht nur so gedankenträge von den "Gütern des Glaubens" reden.

S. 14, 16. Dieses Wort gewinnt durch das bekannte Bild vom Spielen mit dem Feuer eine anschauliche Gestalt. Wir wissen doch gar nicht, wie viel Ceute da unten zu unsern Füßen in irgend einer Gesahr stehn, die nach ihnen greift oder schon gegriffen hat. Sie sehnen sich vielleicht nach einem stärkenden Wort, aber wir haben ganz anderes zu predigen. Sie werden vielleicht von einer Kasse, von einem fremden Weib oder Mann dämonisch angezogen, und wir reden über die Wunder. Ihnen sollen wir helsen. Auf das Vermeiden sollten wir darum öfter zu reden kommen; es gibt indirekte Sünden, die darin bestehen, daß man die eigne Krast schwächt und die der Sünde stärkt: man verweilt bei ihrem Anblick (delectatio morosa), man beschäftigt sich in seinen Gedanken mit ihr, man betet und arbeitet sich nicht durch, man trinkt und verkehrt zuviel mit gemeinen Menschen, die ganz voll von bösen leichtsertigen und boshaften Gedanken und Bemerkungen sind. Wie dankbar wäre manches Menschensind für eine Warnung, die in diese Richtung ginge! Und weiß es auch all solches selbst, es klingt ganz anders, wenn es ein andrer sagt.

I.S. 21, 1—2. Wieder ein prachtvolles Wort, das sich vorzüglich für den Bußtag eignete, wenn es nicht das Unglück hätte, in Jesus Sirach zu stehen. Iwar ist das "Tu es nicht wieder" nicht so einsach. Denn es kommt schon die Sünde aus einem hang heraus, und dann schafft sie sich noch eine Spur in der Seele, die wir Disposition nennen. Aber sie verursacht einem doch auch einen Schrecken. Es ist sür manchen ein sehr heilsames Auswahen, wenn er merkt, daß er, ja gerade er, zu so etwas sähig war. So kann man von einem Segen der Sünde, nicht bloß von dem ihrer Folgen reden, so sehr ich auch lieber diese mitverständliche Redensart vermeiden möchte. Leider weicht in der Regel der

heilsame Schrecken bald wieder der teuflischen Neugier, ob man es noch einmal fertig brächte oder ob die Sache noch einmal wieder fo ichon ware. Alle Logik streckt vor diesem satanischen Geflüster die Waffen. Es ist zum Verzweifeln. Und doch muß man bitten und beschwören "Tu es nicht wieder!" Denn dieses Wort kann, wenn der ganze Nachdruck seelsorgerlichen Glaubens dahinter steht, doch von Wirkung sein; es muß wirken. Aber man muß es erganzen mit einem hinweis auf das, was denn nun geschehen soll; denn etwas tut die Seele immer. Wem es wirklich ernst ist, der lernt bald, wie er sich ablenken kann, wenn die Willensfraft noch nicht zu sehr durch die Sünde geschwächt und mit Beschlag be-Auch wenn die Dinge viel schwerer und verwickelter sind, als es die rationalistische Psnchologie unseres Beraters hier erscheinen läßt, wir mussen doch ganz so verfahren, als wenn er recht hätte. - Die Bitte um Vergebung kommt, wenn sie einigermaßen echt ist, aus einer Seele heraus, die mit der Sunde so viel fertig ist, wie man mit der Sunde fertig sein kann; dann ist diese Bitte natürlich ein starkes Gewicht auf der Wagschale des Guten. Die Warnung "Slieh" ist wieder unvergestich mit dem Bild von der Schlange erläutert; die Sünde beifit, wenn man ihr nabekommt. Wenn wir doch so predigen und sprechen Ternten!

J.S.7, 8. Über die erste Zeile könnte man eine Rede im Jugendverein oder vor seinen Schülern halten. Man wird sie eindrucksvoll gestalten, wenn man etwa so versährt: zuerst spricht man über das Sprichwort "Einmal ist keinmal", dann über hebels Wort "Einmal ist hundertmal und tausendsmal", endlich über "Einmal und nicht wieder". — Daß große Sünder etwas von ihrem Raub Kirchen und wohltätigen Stiftungen schenken, kommt immer noch vor; diese werden dann auch in der Alten Welt sest genug sein, um solche zurückzuweisen, wie es seinerzeit in der Neuen Welt manche Pfarrer und Synodalen mit der Gabe eines reichen Monopolisten getan haben. Poeunia olet. Darin darf man sich durch die Logik der Bedürftigkeit nicht irre machen lassen. — Man sühnt sein Unrecht zuerst durch Umkehr und Bitte um Vergebung. Erst aus einem erneuerten Zachäusherzen sind Gott solche Gaben willkommen, die keinem Menschen Sand in die Augen streuen, sondern nur das Gewissen erleichtern wollen.

J. S. 5, 4 – 7. hier ist die Plastik auf der Seite des deutschen Sprichwortes von Gottes Mühlen. Dem Ceichtsinnigen, der sich auf das Ausbleiben der göttslichen Vergeltung verläßt, die den ganzen Inhalt seines Gottesglaubens ausmachte, kann man öfter einmal derartiges zurusen: Es ist nun einmal Sünde, was du getan hast; es ist Sünde, auch ohne böse äußere Folgen. — Das folgende Wort, das vor dem trägen und frivolen Vertrauen auf die Vergebung warnt, könnten wir so gut gebrauchen; es ist klarer als die Auseinandersetung des Paulus in Römer 6. Zwar spricht hier wieder der nüchterne Moralist, der einen Eimer kalten Wassers auf die Freude an der Vergebung gießt; aber wir können seine Worte sehr gut verwenden, weil wir es mit Menschen zu tun haben, die anders sind, als sie die Voraussetung unserer Gnadenpredigt erscheinen läßt; wir müssen diesem klugen und erfahrenen Mann Jesus Sirach zuhören, wenn er etwas über unsern Enthusiasmus lächelt, in dem mancher übergroße Optimist die Sünder schnell aus der Sünde nach dem Empfang der Vergebung in ein neues Leben

hinübereilen sieht. Die sichern Sünder bilden auch eine Kategorie unter den Gläubigen; diesen tut der Bußruf des Methodismus ganz vorzüglich gut; wir dürfen diesen ernsten und andrängenden Ton ihm nicht allein überlassen.

5. 20, 9. Auf gut pietistisch heißt das so: Ich bin noch nicht genug gereinigt, ich bin noch nicht innig genug mit ihm vereinigt. Wenn dies recht ernst und tief empfunden wird, dann lautet die Folgerung daraus nicht zuerst: Ich will mich reinigen, sondern: Schaff in mir Gott ein reines herz; denn wie kann eine unreine hand die andre sauber waschen?

5.28, 13. Wieder ein gutes Wort für eine Abendmahlsvorbereitungsrede wird uns hier geboten. Die Sünde zu verhehlen, das mag helfen vor den Ceuten, wenngleich immer etwas durchsickert; aber es hilft nicht vor Gott, der alles sieht, aber nichts weiter sagt; darum soll man seine Schuld im Gebet ihm sagen, denn das ist unser protestantischer Beichtsuhl. Wer die Schuld bekennt, hat die Sünde schon halb überwunden; dann aber muß man sie noch wirklich tatsächlich sassen, und es geht, daß man Sünde läßt. Es geht wirklich; man kann dahin kommen, daß man nicht mehr prahlt oder böse Scherze über jemand macht; sogar von dem Geld kommt man etwas sos und manchmal auch von der Sinnlichkeit. Dann kann man sich darauf verlassen, daß man den Beisfall Gottes hat; denn wer will nicht für sein ganzes Ceben den Beisfall der höchsten Stelle gewinnen, die er überhaupt kennt? Gott recht zu sein und zu wissen, daß man es ist, das gibt ein geschlossenes Leben mit einem Mittelpunkt; und das macht merkwürdig sicher und sein.

Kampf gegen die Sinnlichkeit.

S. 627 Kann man Seuer im Busen tragen, ohne daß die Kleider brennen? 28 Kann man auf glühenden Kohlen gehen, ohne daß die Süße wund werden? 35. 1830. 81.

<sup>80</sup>Cauf nicht deinen Begierden nach, halt dich zurück von deinen Cüsten!

<sup>81</sup>Tust du deiner Natur den Willen, so tust du den Willen deines Feindes.

5. 7<sup>1</sup>Mein Sohn, behalte meine Mahnung, bewahre meine Cehren,

<sup>2</sup>halte sie, so wirst du leben, hüte meine Worte, wie deinen Augapfel, <sup>3</sup>binde sie dir an die Finger, schreib sie auf die Cafel des herzens,

halte die Weisheit als deine Schwester,

nimm die Einsicht zu deiner Vertrauten,

5daß sie dich bewahrt vor dem fremden Weib, vor dem lockenden Wort der Buhlerin!

S. 23 26 Mein Sohn, schenk mir Gehör, laß deinen Augen meine Wege gefallen! 27 Eine tiefe Grube ist das fremde Weib,

ein gefährlicher Abgrund die Buhlerin.

28Sie liegt wie zum Raub auf der Cauer, bringt viel Untreue unter die Menschen.

Hier sind wir an das Gebiet gekommen, auf dem die meisten Menschen ihre meisten Sünden haben, und zwar beide Gruppen, im heiligen Chestand und außerhalb desselben. Der Richter und der Arzt wissen es vielleicht am allerbesten, wie es wirklich auf diesem Gebiet aussieht: ich vermute, daß es viel schlimmer ist, als ein Mensch ahnt. Der Trieb, der nach Gottsried Keller zwanzigmal

stärker ist, als zur Sortpflanzung der Menschheit nötig wäre, ist an unendlich vielem Elend schuld und der Keim vieler, vieler Sünden, wenn wir auch nicht vergessen, daß man ihm die schönste Gottesgabe, die Kinder, zu verdanken hat. Es geht darum nicht so weiter, daß wir als Diener Jesu so wenig in Predigt und Unterricht gegen die Ausschreitungen jenes Triebes tun. Es muß immer einmal wieder das Gewissen gegen sie Verwahrung einlegen, das Gewissen der Gemeinde, das in der Verkündigung des Pfarrers schlagen soll. Aber mit der Vermahrung allein ist es noch nicht getan: wir mussen auch dieses Gebiet seelsorgerlich anzufassen suchen. Es ist leicht und unbarmherzig zugleich, nur zu sagen, daß etwas nicht zu geschehen habe; aber die seelsorgerliche Liebe muß dahin drängen, daß wir auch möglichst eingehend sagen, wie man es vermeiden kann, daß das Bose geschieht. Dem braucht man ja nicht eine besondere Predigt 34 widmen, wie es wohl katholische Missionsprediger in ihren besonderen Ansprachen an Chemanner und Chefrauen tun. Aber erwähnen kann man diese Aufgabe oder auf sie anspielen; denn man wird sofort verstanden, wenn man dies Gebiet nur leise berührt. Dor allem sind wir es unsern böheren Schülern schuldig, daß wir weniger durch große Vorträge als durch gelegentliche "gefühls= betonte Bemerkungen" diese Sache streifen. Sie verstehen uns ebenfalls sofort; man merkt es an der großen Stille, die gleich eintritt, wenn man auf die ganze Frage zu sprechen kommt; geht doch ein übergroßer Teil von dem ganzen Nachdenken und der Phantasie der jungen Ceute unter dem Druck des erwachten Trieblebens und erst recht unter dem dämonischen Einfluß einiger Klassenverderber auf dieses Gebiet hin. Man weiß gar nicht, wie man mit solch einem hin= geworfenen Wort die Wagschale der Reinheit im Kampf mit der der Unreinheit zum Siege bringen kann. Die form des Zitats "aus dem alten Jesus Sirach" hilft dabei über manche Schwierigkeiten hinweg, die der unmittelbaren Rede zumal im Munde eines jüngeren Mannes entgegentreten.

S. 6, 27 – 28. Das Seuer ist im Busen; nun wird es sich selbst überlassen oder noch genährt. Das Wohlgefallen an jenen Kameraden mit den schlagfertigen Joten und den lustigen Geschichten, das Aufstöbern der bekannten Stellen in der Bibel, das Lesen aufregender Lekture und unbewachte Einsamkeit lassen die Flammen start und stärker werden. Es ist in manches anständigen jungen Mannes Seele ein Zwiejpalt zwischen dem fleisch und dem Geift, in dem ihm niemand hilft, weil jeder die peinliche Aufgabe dem andern zuschiebt. Die Schule schiebt sie dem haus, das haus der Schule oder dem Argte gu. Für Eltern ift es am allerveinlichsten, diese Dinge zu berühren; es geht gang einfach nicht. Pfarrer hat noch am meisten den Vorzug, daß mit seinem Amt die Macht der gefühlsmäßigen Achtung vor dem Reinen und Guten verbunden ist; der Argt faßt die Sache wissenschaftlich an, tann darum Solgen verhüten, aber nicht Wurzeln beseitigen helfen. Darum wird ein Wort wie dieses hier, einer verständigen Konfirmandenklasse mitgegeben, gerade um seines bildlichen Zuges willen, gute Dienste tun; das Bildwort ist für die, die Ohren haben zu hören, mahrend es bei den andern bloß ins Gedächtnis fällt, um dort vielleicht auch einmal eine Stimme zu bekommen. - J. S. 18, 30. 31 ist ebenfalls sehr eindrucksvoll gesagt. Ein Seind kann einen Menschen nicht mehr schädigen an Gesundheit, Ehre. Geistes= frische, idealem Sinn, als der Dienst der Luste. Dieses im einzelnen auszuführen,

kann in einem Jugendverein nicht schwer sein; hier muß man sich aber auch einmal den Mut dazu nehmen, so schwer es sein mag, wenn man mit den Jungens ein sehr kameradschaftliches Verhältnis unterhält; in diesem Sall könnte es ja einmal ein fremder Redner tun, der gerade zu Gaste ist. - Das Wort S. 7, 1 ist sehr ernst gehalten und mit Recht. Die Warnung vor der Dirne und dem fremden Weib ist ein guter Dienst, den ein Pfarrer etwa den jungen Ceuten mitgeben soll, die als Rekruten zum Standort abreisen; in kleineren Derhältnissen kann man diesen eine kleine Seier veranstalten und dabei neben anderem auch dies sagen: es wird großen Eindruck machen. Dies ist man seinen Konfirmierten schuldig; denn eine gang greuliche Welt der Gemeinheit umfängt sie, wovon man freilich gar nichts zu hören bekommt, wo einmal von unserm stolzen heere gesprochen wird. Die Dinge sind sehr schlimm. S. 23, 26 - 28 hat auch wieder den Vorzug einer großen Plastik und Behaltbarkeit: "Eine tiefe Grube ist das fremde Weib" - das vergift sich ja niemals wieder. Das sollte man seinen Primanern und auch schon seinen Sekundanern gelegentlich hinwerfen; sie werden es schon aufnehmen und behalten. Ob es freilich etwas nütt, ist eine andere Frage; aber dann hat man seine Pflicht getan. Man könnte dies Wort auch geradezu schon bei der Geschichte in Josef und Potiphars Weib lernen lassen; solche Spruche, die aus einem gang plastisch gestalteten Satz bestehen, sind die allerbesten. Oder man denke, wie dieses Wort als Zitat in der Predigt wirkt: man hat auch Ceute in der Kirche, die vor einer solchen Grube stehen oder gar selber eine solche für jemand anders bilden. Im Keime kann man durch ein solches Wort unrechte Verhältnisse, die sich gerade zu bilden beginnen, toten, ohne daß jemand etwas davon erfährt; denn die Gier der Männer und die Eitelkeit der Frauen führt leicht in diese Gefahr hinein, besonders wenn sich die Sunde unter dem Dorwand, vom eignen Gatten nicht verstanden zu werden, vor dem Gewissen mit Sentimentalität zu rechtfertigen versteht. Das fremde Weib, nicht nur das unanständige, sondern auch manches anständige, liegt tatsächlich auf der Cauer; mit Kotetterie beginnt es und mit Chebruch hört es auf. Oft ist jene gang unbewußt; Urias Weib hätte sich auch mehr in acht nehmen können; eine grau muß wissen, wie bestimmte Dinge auf jeden Mann wirken. Dorhänge und Caden sind nicht umsonst da, und die Mode ist oft eine ganz gemeine Kupplerin. ist ein Jammer, daß wir noch teine Gelegenheit haben, solche Dinge offen irgendwo au fagen. Die Damenprediger werden es ja wohl kaum tun, es mußte denn fein, daß sie ihre Anziehung auf das andre Geschlecht mit ihrer Derbheit ausgeübt haben. Wie tann man nur die Frauen erreichen, die, ohne es zu wissen, hierin fündigen, ohne sie zu verlegen? Aber die wichtigste grage ist doch die: wie entspannt man überhaupt unsere ganze Atmosphäre der überstarken seguellen Einfluffe und Kräfte, die den Widerstand gegen die Dersuchung dem einzelnen so sehr erschweren? Kann man für die gange Öffentlichkeit nur recht wenig tun, so aber doch im eignen hause um so mehr. Darauf kann man auch in der Dredigt oder in Gemeindeblättern zu reden kommen, wenn man es auf der Kanzel nicht wagt; es muß erste Bedingung sein, daß im hause, auch wenn die Sohne icon groß sind, ja gerade dann, das ganze Gebiet niemals, am allerwenigsten mit einem mild verzeihenden Scherze berührt wird. So kann man hoffen, eine gewisse Kraft des Widerstandes seinen Kindern mitzugeben. Auch Bilder, mögen sie selbst künstlerischen Wert haben, sollte man nur sehr vorsichtig verwenden, wenn irgend eine Gefahr für die so schrecklich leicht entzündliche Phantasie darinnen liegt. Sind es wirklich ganz edle Bilder oder Statuen, dann bieten sie freilich ein so vorzügliches Schutzmittel wie eine Impfung; dann könnte der Vater selber die erwachsenen Kinder darauf aufmerksam machen, wie schön sie sind, um damit gleich mit Unterstützung seiner väterlichen Autorität einen andern Schein auf sie fallen zu lassen; vielleicht, daß dann auch andre Bilder ähnlicher Art so gesehen werden, wie der Blick vom Vater eingestellt worden ist.

Gottesfurcht, Demut und Gottvertrauen.

S. 16 <sup>9</sup>Der Mensch erdenkt sich einen Weg, aber Gott bestimmt, wie es geht. S. 16 <sup>38</sup>Im Busen wird das Cos geschüttelt, aber Gott bestimmt, wie es fällt. S. 21 <sup>81</sup>Das Roß ist gerüstet zur Schlacht, aber Gott gibt den Sieg.

5.35 - 8.

Dertrau auf Gott von ganzem Herzen, hab Ihn vor Augen, wo du gehst, und halte dich nicht selbst für klug, has hält deinen Leib gesund, S. 1810.

verlaß dich nicht auf deinen Verstand. so führt er dich den sichern Weg, Gott fürchte und das Böse meide, macht froh in Mark und Bein!

Ein fester Turm ist Gottes Name, der Fromme ist durch ihn stark und sicher. S. 2925. 26.

25Menschenfurcht bringt in Not, Gottvertrauen gibt Schutz.

<sup>26</sup> Diele erhoffen hilfe von Sürsten, aber Gott schafft dem Mann sein Recht.
S. 22 <sup>5</sup> Zohn der Demut und Gottesfurcht ist Reichtum, Ehre und Ceben
J. S. 40 <sup>26</sup>. <sup>27</sup>.

<sup>26</sup>Bei Gottesfurcht gibts keinen Mangel, außer ihr braucht man keine hilfe.
 <sup>27</sup>Gottesfurcht hat Paradiesessegen, sie ist der schönste Baldachin.

S. 16, 9 u. 33; 21, 31. Das sind fromme Sprüche; fromm, weil sie Gott über allem menschlichen Geschehen als die entscheidende Stelle sehen und beachten lehren. Fromm sein oder glauben heißt: Gott, den Unsichtbaren, sehen, als sähe man ihn, heißt, über dem menschlichen Träger irgendwelcher Tätigkeiten einen andern göttlichen schauen, der eigentlich die Dinge in seiner hand hat. Das Organ, in dieser Weise Gott zu schauen, ist der Glaube oder auch das, was man das religiöse a priori nennen könnte. Ich bezweifle aber ebenso sehr, daß es allen Menschen angeboren, als daß es auf irgend eine Weise zu erwecken ift, ich weiß nichts darüber. Mur weiß ich, daß es, wo es vorhanden ist, durch feine Wissenschaft, aber oft durch gang trodne Beschäftigung und eine triviale Umgebung und besonders durch praktischen Materialismus zerstört werden fann. Man darf und muß aber hoffen, daß es überall in jedem Menschen, wenn auch im Verborgenen, stedt. Durch ein religiofes Zeugnis wedt man es dann am ersten; freilich haben den meisten Einfluß auf sein Erwachen solche Ereignisse im Einzelund im Dölferleben, die uns unsere Abhängigkeit von einem höheren Willen recht eindringlich nahelegen können. Wir muffen darum des öfteren gang einfach religiös sprechen, um unsern hörern diese religiose Auffassung ihres Lebens und der Welt. die alles, was geschieht, in die Beziehung der Abhängigkeit zu Gott bringt, nicht verloren gehen zu lassen. - Der erste Spruch hat in unserm schönen deutschen Wort "Der Mensch denkt und Gott lenkt" sein Gegenstück. Das sollte man einmal einer einfachen oder auch einer anspruchsvolleren Gemeinde flar machen, wie uns gerade an solchen Erlebnissen, wie sie in beiden Sprüchen ausgedrückt sind, Gott immer nahe tritt. Es geht ja doch immer anders und es kommt auch ganz anders, als man denkt. Der humor, der sich so oft als einen kleineren Welt= bruder des Glaubens zeigt, sagt das in dem bekannten Wort von der Tücke des Objektes oder in dem ebenso bekannten Satz: Es kommt immer — anders, als man Der Glaube drückt dieselbe Überlegenheit über den oft schmerzlichen Gang der Dinge aus, indem er einen höheren Willen dahinter sucht; ohne einen solchen halten wir es gar nicht aus, unser Leben zu leben. Und wenn wir allmählich dahinter kommen, daß gerade in dem von uns nicht vorausgesehenen und nicht gewollten Gang der Dinge ein Wille sich geltend macht, der höhere, nämlich geistigere und sittlichere Gedanken mit uns verfolgt, dann bekommen wir so viel Klarheit und Frieden, also die schönsten aller driftlichen heilsgüter, in die Seele, wie nur irgend ein Mensch haben kann. Ergebung im Blick auf das, was hinter und was über einem liegt, Vertrauen im Blick auf das, was vor einem liegt das etwa ließe sich in einer Predigt über unsern Tert anbahnen; solches hat ein jeder nötig, und jeder wird dafür dankbar sein. Dadurch aber, daß Gott alles anheimgestellt wird, wird unsere Arbeit nicht überflüssig; Gottes Centen macht unser Denken ebensowenig unnötig, wie unser Denken Gottes Cenken. Diese Gewißheit gibt offenbar auch zwei Gesichtspunkte und zugleich eine eindrucksvolle und behaltbare Einteilung für unser Thema. Daß man sich dabei vor einer jeden Abschweifung in das Gebiet der Spekulation, also der von den alten Dogmatikern mit der Cehre vom Konkursus gelösten Frage zu hüten hat, versteht sich von selbst. Ist diese Frage überhaupt unlösbar, dann darf man auch nicht auf der Kanzel darüber stammeln. Der Prediger spreche gang einfach seine überzeugung aus, daß beides nötig und wirklich sei, sowohl unser Denken als auch Gottes Cenken. - Das zweite Wort, das vom Cos, gibt dem Gedanken eine noch prägnantere Sassung: wir erwägen in unserer Seele, was wir tun sollen oder was geschehen wird - wir schütteln den Becher mit den Würfeln. Aber siehe da, eine unsichtbare hand regiert sie, und sie fallen, wie sie fallen muffen. Dor jeder entscheidungsvollen Cebenswendung wird einem die hier niedergelegte überzeugung immer wieder sehr klar und gewiß werden. - Das Bild des dritten Spruches könnte man vielleicht auf das militärische Leben, oder auf das politische anwenden. Es drudt sehr gut die Spannung ans, die einer großen Entscheidung vorausgeht: wir rusten und die Seinde rusten, aber der Ausgang ist ungewiß. Man fann überzeugt sein, manchem von allem Glauben längst entfernten Soldaten tame in solcher Lage ebenso wieder der Gedante an Gott, und zwar voll von Sorge und Gebetstimmung, wie nach dem erfochtenen Sieg das Lied "Nun danket alle Gott" von den Lippen strömt.

5. 3, 3 – 8. Dieser einfache herzliche Spruch gehört zur rechten Dolksreligion und zwar zu solcher der besten Art. Er drückt die völlige und freudige hingebung an Gott aus, wie sie alle echte Religion ausmacht. Diese schließt das Derlassen auf den "Derstand" aus, d. h. aber nicht auf unser rein abstraktes theoretisches oder auch unser praktisches Dermögen als solches, sondern auf unsere kurzsichtigen und selbstsüchtigen Gedanken, die uns so oft sorgenvoll oder leichtfertig machen wollen.

Wer sich selbst für klug halt, wählt eigne Wege, die der Schlauheit und Berechnung entsprechen, und sie geben dann so oft fehl. Wer sich aber dem Gott hingibt, der uns seinen Willen in seinen großen Offenbarern gezeigt hat, der ift wahrhaft klug und kommt weiter. Ehrfurcht vor ihm und ein gang strenges Gemissen sind unsere Leiter. - Es ist wertvoll, was unser Weiser als Erfolg eines solchen Lebens preist: - "gibt Gott mir nur gesundes Blut, so hab ich froben Sinn!" - Wir werden alles andre eher tun, als unsern Weisen dieser äußerlichen und leiblichen frömmigkeit wegen von oben berab ansehen. Denn der Leib, genauer die Nerven, werden immer mehr für viele Menschen der Anlag, nicht bloß anständig und gut, sondern auch wieder fromm zu werden. Es ist ja eine Erkenntnis unserer heutigen Nervenärzte, mit der sie den Materialismus mancher Theologen beschämen, daß es die Affette sind, die auf die Nerven so erregend und vermustend einwirken können, wenn sie eine übermäßige Stärke erlangen. Besonders sind es die Affekte der Sorge und der Reue und ähnliche, also sozusagen negative Affette, die am meisten Schaden stiften, mahrend die positiven der greude meist eine sehr belebende Wirtung ausüben. An diesem Punkte sollten wir mehr unsere Ceute zu fassen versuchen. Die Nervenruhe, die auf ein voll Andacht und Ergebung gebetetes Unfer Dater erfolgt, die einen großen schweren Derzicht belohnt oder die aus einem von unsern Vertrauensliedern ausströmt, ist auch eine Gabe Gottes. Dabei ist immer vorauszusetzen, daß einer noch so viel Ruhe in sich hat, um jenes gesammelt oder einigermaßen gesammelt ausüben zu können; daran fehlt es oft genug. Dann aber hat der Arzt allein das Wort, und physitalische Mittel muffen die wilde Physis bändigen. Aber man bege doch selbst den festen Glauben daran, und verbreite ihn immer mehr, daß der Geist oder genauer die Seele stärker ist als der Leib. Besonders das ruhige, sorgenlose Vertrauen sowie die Ausschaltung des bösen Chraeizes, der an so vielen gedrückten Seelenlagen schuld ist, das sind Gesundungsmittel aus unsers herrgotts Apothete. Gott will ja doch nichts lieber als Menschen, die an Leib und Seele gesund und die darum oder dazu gang und gar innerlich froh und glücklich sind. Die Grund= lage solchen Glücks ist aber sehr oft die Kraft, sich bescheiden zu können und zu entsagen. Ich erinnere mich feiner Predigt, in der dieses doch so zeitgemäße und auch bibelgemäße Thema behandelt worden wäre.

Das Wort vom Turm S. 18,10 paßt vortrefflich als Eingangs- und Schluß- wort oder auch als Text zu einem Reformationsgottesdienst. Mit unserm Cied "Ein seste Burg" zusammen gibt das einen wehrhaften Klang, wie auf nationalem Gebiet die "Wacht am Rhein". Gerade wiederum die Sicherheit des Frommen ist hier betont. Dieses Gefühl der Festigkeit, dieses Gefühl, den Dingen über- und nicht unterlegen zu sein, gebührt dem Christen als dem Kind des Gottes, der selber die ganze Welt beherrscht. Es sind lauter positive Hoch- gefühle, die die Stimmung eines Christen endgültig bilden helsen sollen.

Das ist auch der Sinn des folgenden Spruchs S. 29,25 und 26. Wir werden ihn natürlich vor allem psychologisch wenden. Menschenfurcht macht klein und schwach, sie raubt in der entscheidenden Stunde das rechte Wort, während der freie und kühne Geist schlagfertig bleibt, weil er weder Menschen gefallen noch imponieren will, weil er weniger an sich als an die Sache denkt, die er vertritt. Gottvertrauen macht uns innerlich ganz sicher und ruhig, weil es einen

über die Menschen und auch über sich selber zu freiem, großem Umblick erhebt. Die beiden folgenden Spruche vom äußeren Segen der Gottesfurcht werden wir ja Bedenken tragen, allzu wörtlich zu fassen. Immer wieder muß man daran erinnern, daß man durch die enge Verkettung von Gottesfurcht und solchem Segen den Derluft alles Glaubens ebenso leicht macht, wie seine Annahme. Es ist stets betrübend zu sehen, wie die Schulkinder dies als die hauptsache entweder gelernt oder allein begriffen haben, daß Jesus äußerlich geholfen, also etwa die 5000 Mann Man achte bei dem folgenden Spruch auf das doppelseitige Berhältnis zwischen Gottesfurcht und Cauterfeit. Wer immer Gott fürchtet, also wer por ihm Chrfurcht hat, bleibt lauter in seinem Wesen; denn es kann niemand. der Gott wahrhaft kennt und mit ihm umgeht, anders werden, als Gott selbst ist; und er ist gang lauter, also mahr und echt. Umgekehrt hat der, der unreines herzens ist, teinen Sinn für Gott, und ware er auch der gescheiteste oder der firchlichste Mensch von der Welt. Jesus drückt die letzte Wahrheit positiv aus: Selig sind, die reines herzens sind, denn sie werden Gott schauen. Gleiches wird nur durch Gleiches erkannt.

5. 14, 2. J. S. 1, 28 — 30. Das Bedürfnis, etwas im Sinne dieser Warnung vor Heuchelei zu sagen, bestiedigen wir besser als mit diesen Versen mit einem Wort aus dem N. T. über die Pharisäer. In ihnen hat Jesus die frommen Heuchler nicht nur vor der Gemeinde, sondern vor der ganzen Weltgeschichte erniedrigt. Freilich sind sie darum noch lange nicht ausgestorben; denn es liegt der menschlichen Natur zu nahe, Gott und sich selbst zu gleicher Zeit dienen zu wollen, und zwar der eignen Ehre, wenn es nicht der eigne Geldbeutel ist. Hat man eine solche sestgeprägte Anschauung zur Verfügung, die der Gemeinde bekannt ist, dann darf man keine unanschaulichen Gedanken statt ihrer bringen. Besser als eine abstrakte Gedankenpredigt ist immer doch die anschauliche Bilderpredigt; denn sie sessel. Jung und Alt.

Ist nach J. S. 10, 19ff. Gottesfurcht der wahre Adel, so liegt darin eine Wertung, die unserm christlichen Standpunkt ebenso entspricht, wie sie dem Durchschnittsmenschen widerspricht. Alle Erziehung ist darin beschlossen, daß die Wertschäung geregelt wird. Zu dieser rechten Regelung der Werte kann man auch unsern Abschnitt gebrauchen. Der Wert liegt nach ihm nicht im äußern Scheinen und Gelten, sondern im innern Sein. Über Fürsten und Könige wird von dem Spruchlehrer der Arme und Fremde erhoben, der Gott liebt und fürchtet. Das ist der religiös demokratische Grundzug der biblischen Religion. Ihn hat Jesus 3. B. in dem Gleichnis vom königlichen Mahl, ihn hat Paulus 3. B. in 1. Kor. 1 und 2 ausgesprochen. Man kann und soll immer einmal wieder diesen wertvollen Gedanken vor der Gemeinde betonen.

Ehrfurcht vor den Eltern. J. S. 3 <sup>1</sup>Ihr Söhne, höret das Recht des Vaters, tut danach, daß es euch wohl geht! <sup>2</sup>Gott will, daß Kinder den Vater ehren, die Rechte der Mutter hat er festgesetzt. <sup>3</sup>Wer den Vater ehrt, decht Sünden zu, <sup>4</sup>wer die Mutter hochhält, sammelt Schähe. <sup>5</sup>Wer den Vater ehrt, wird Freude haben von seinen Kindern, <sup>6</sup>wer der Mutter wohltut, erwirbt Cohn bei Gott.

<sup>7</sup>Wer Gott fürchtet, ehrt den Vater, er dient seinen Eltern als Gebietern.

8In Wort und Tat ehre den Vater, damit aller Segen über dich kommt.

<sup>9</sup>Des Vaters Segen gibt feste Wurzel,

der Mutter Fluch reißt die Pflanzung aus. <sup>10</sup>Such nicht deine Ehre in des Vaters Schande,

<sup>11</sup>denn des Daters Ehre ist deine Ehre.

12Pflege beinen Vater im Alter

betrübe ihn nicht, solange er lebt;

18wenn sein Geist abnimmt, schone ihn, beschäme ihn nicht mit deiner Kraft.

14Kindestreue bleibt unvergessen,

sie ist ein Guthaben gegen Schuld;

15am Tage der Not wird dirs gedacht,

wie Wärme den Reif nimmt es Sünde weg.

S. 1 <sup>8</sup>Gehorche der Zucht des Daters, achte nicht gering das Wort der Mutter; <sup>9</sup>sie zieren dich wie ein Kranz, als schmuckes Halsgeschmeid!

J. S. 7 27 Chre deinen Vater von ganzem Herzen,

vergiß nicht, wie sauer du deiner Mutter geworden!

28Bedenke, daß du ohne sie nicht wärest;

wie kannst du ihnen vergelten, was sie dir getan?

S. 2324Der Vater eines Frommen ist glücklich,

wer einen Weisen zum Sohn hat, freut sich.

25Sorge, daß deine Eltern Freude haben,

daß Vater und Mutter glücklich seien.

5.28 <sup>24</sup>Wer den Vater gewissenlos darben läßt, ist nicht besser als ein Verbrecher.

5, 30 17.

Das Auge, das den Vater verachtet, der Mutter den Gehorsam weigert, das hacken die Raben im Tal, das fressen die jungen Geier.

Auch dieses Gebiet gehört zu denen, die eine konkrete und praktische Predigt als Hauptgegenstand oder als Erläuterungsmittel für Sünde, Schuld und neues Leben immer einmal wieder heranziehen sollte. Denn die Menschen, mit denen wir es zu tun haben, sind alle Kinder und haben zum großen Teil Kinder. Das Derhältnis zu den Eltern und zu den Kindern greift aber so ganz besonders in das Denken und Fühlen eines jeden Menschen ein, daß man sofort die Ausmerksamkeit erweckt, wenn man darauf zu sprechen kommt. Wir wissen meist ja garnicht, wie tief wir mit den Wurzeln unseres Daseins in unsern Eltern gegründet sind, noch wissen wir immer, wie überaus einflußreich auf der andern Seite unser ganzes Leben für unsere Kinder ist. Denn beide Beziehungen verslausen ganz tief unter der Obersläche des bewußten Lebens. Besonders der eine wichtige Gegenstand unserer ganzen Verkündigung, nämlich das verschuldete

Ceid, hat hier seine Stelle. Die psychanalytische Methode von Pfr. Pfister in Zürich achtet immer auf sog. Vaterkomplere; das ist irgend eine Stelle im Innenleben des Menschen, da etwas so oder so nicht in Ordnung ist. Diese versucht man nun auf Beziehungen zu dem Dater gurudzuführen, die irgend eine hemmung im Gefolge haben, um diese Beziehungen dann durch offene und klärende Aussprache in die Reihe zu bringen. Und auf der andern Seite - selbst wenn die Vererbung gar teinen Einfluß hatte, die Umgebung, die für das Kind besonders in seinen Eltern besteht, übt den allergrößten Einfluß aus. Dieser liegt weniger in den großen Reden oder großen Taten, die es hört und sieht, als in den kleinen, gelegentlichen Bemerkungen, in denen sich die wirkliche Schähung und Wertung überträgt, die im innersten Gemut der Eltern wohnt. So wirkt der Geist und die Seele des Elternhauses noch weit, weit in das Leben des Menschen hinein; seine Grundstimmung wird wohl für immer dadurch bestimmt. - Es scheint mir nun, wenn man allerlei Beobachtungen im einzelnen zu verallgemeinern wagen kann, als ob vielfach der Geist der Erziehung heutzutage ein anderer wäre als vor mehreren Jahrzehnten. War damals alles auf die väterliche Autorität gestellt, die ihren Willen mit hartem Wort und 3wang durchzusetzen wußte, so ist heute weithin ein freundlicherer Geist zu beobachten, der es mehr darauf anlegt, das Vertrauen und die Liebe der Kinder als ihren Respekt oder ihre Surcht zu erwerben. Eine solche Erziehung ist ohne Zweifel mehr aus dem Geist des Evangeliums als die alte Art; freilich kann sie ebenso in den Sehler der Weichheit verfallen wie jene erste in den der harte. Beides sollte man aber durch folgenden Rat zu vermeiden suchen, den man nicht oft genug von der Kanzel herunter wiederholen kann: haltet euch, Dater und Mutter, so, daß an euch eure Kinder ein Modell für die Dater- und Mutterliebe Gottes gewinnen und für immer behalten können; denn es stedt doch in jedem Christen, der an den Dater im himmel glaubt, etwas von dem Bild der Menschen, die ihm für das Bild des himmlischen Daters Modell gestanden haben. Das sollten darum die Eltern immer bedenken, und es nicht darauf ankommen lassen, daß sich ihre Kinder von ihrem Bilde wegflüchten und vielleicht gerade im Gegensatz zu ihnen den himmlischen Dater aufsuchen. Es ist noch lange nicht unbedingt sicher, daß Tosef ein Mustervater gewesen sein muß, wenn Jesus Gott Dater nennen konnte; es kann auch umgekehrt gewesen und sein Weg zum himmlischen Dater im Gegensak zum irdischen gegangen sein.

Solche Gedanken liegen natürlich unsern Stellen hier völlig sern; sind jenes moderne individualistische Reslexionen, so spricht in diesen der Geist des alten Orients, der Geist der Autorität und Pietät. Der Staat und die Gesellschaft stehn auf dem Haus, und das Haus steht auf der Autorität. Gerade dieser Ton muß darum unserer individualistischen Jugend immer einmal wieder eingeschärft werden. Suchen wir überhaupt wieder die Autorität, wenn auch die Autorität, die sich durch ihr eigenes Schwergewicht einen freiwilligen Gehorsam verschafft, so gilt das zumal für das Verhältnis der Kinder zu den Eltern. Wenn wir es nicht versäumen, auf der andern Seite den Eltern einzuschärfen, wie man eine Autorität wird und bleibt, weil wir die rein natürliche Autorität nicht mehr wie früher gelten lassen können, so werden wir umsomehr den Kindern sagen können: Ehret eure Eltern. Der ganze Abschnitt J. S. 3, 1—15 ist sehr ein=

drucksvoll; man sieht greise Dater und Mütter mit durchfurchtem Antlig. Man sieht auch in den Zusammenhang zwischen der irdischen und der himmlischen Autorität, aber auch in den zwischen Eltern und Kindern und Enkeln hinein. Wer Gott fürchtet, das ist der Sinn des ersten Gedankens B. 2, der hat auch die Eltern zu achten; denn seine Autorität steht hinter der ihren. Der Geist der Pietät aber pflanzt sich auch im hause fort - wem fällt dabei nicht die einzigartige Cesebuchgeschichte ein von dem Mann, der seinen alten Vater aus einer holzschüssel essen ließ, und dem sein kleiner Sohn darum für seine alten Tage schon eine holzschüssel schnitte! Das Motiv für diese haltung der Ehr= furcht vor den Eltern, daß sie Cohn vor Gott erwirbt, wollen wir nicht gang auf die Seite werfen; es macht auf unreife Menschen immer einen Eindruck, der weder der Begründung in den Tatsachen noch der in dem Geist der Schrift zu entbehren braucht. Sehr fein ist die Warnung von D. 10, daß man nicht in des Vaters Schande seine Ehre suchen soll - ein Wort, das man manchmal wird Gelegenheit haben, hitzigen Kindern gegenüber anzuführen. Das Volk drückt dasselbe etwas drastischer mit einem Bild aus dem Leben des Vogels im Neste aus. - Ebenso realistisch und praktisch ist das Wort V. 12 und 13; gang besonders D. 13 verrät doch eine außerordentliche Seinheit; wie wurde man ein solches Wort preisen, wenn es den Vorzug hatte, im Neuen Testament zu stehn - aber wer kennt es hier? Man sollte doch immer weniger nach dem Wer und Wo als nach dem Was und Wie fragen. Eine ganze Predigt über diese Verse oder ihre häufigere Anführung trifft so gang und gar den bäuerlichen Geist, daß man jungen Candpfarrern nicht genug dazu raten kann. So sehr wir übrigens die Vergeltung auf diesem Gebiet als Beweggrund heranziehen können, soweit es sich um den sichtbaren Zusammenhang von Ursache und Wirfung handelt, so wenig werden wir es über uns gewinnen können, der Dietät einen Einfluß auf die Tilgung unserer Schuld einzuräumen.

Wir empfinden an all diesen Stellen eine gewisse feierliche herbheit und patriarchalische Strenge; uns fehlen an ihnen zu sehr die warmen und weichen Tone, die für uns das Verhältnis zwischen Eltern und Kindern bezeichnen. Aber es ist doch auch so gut; denn unsere tiefere Einsicht sagt uns, daß nur Ehrfurcht und ein gutes Verhalten, aber feine Liebe als Gefühlsbestimmtheit geboten werden tann. Liebe beruht auf dem Gefühl, und Gefühle können nicht geboten, sie tonnen bloß durch einen liebenswerten Gegenstand erweckt werden. Man konnte sagen, so stellt die Ehrfurcht den elterlichen moralischen Pflichtteil dar, was man auch einmal Eltern auseinandersetzen kann, wenn sie sich über die kühle haltung und mangelnde Liebe ihrer Kinder beschweren. Etwas wärmer klingt ja schon S. 23, 2, ein Spruch, der sich doch mehr für das Gedächtnis von Kindern empfiehlt, als der schredlich harte von den Raben am Bach. Aber ich möchte auch diesen um seiner eindrudsvollen Bilblichkeit nicht missen; solche Worte gehören zu denen, die tatsächlich tief ins empfängliche Kindergemut sich eingraben und später ein= mal vor schweren Verletzungen der elterlichen Ehre bewahren oder zur reumütigen Umkehr veranlassen können. Wer weiß, wie vielen Eltern dieses Wort schon zugute gekommen ist! Solche Worte sollte man des öftern in der Predigt anführen; das Unbehagen der einen wird reichlich aufgewogen durch das Gefühl der andern, von einem alten ehrwürdigen hauch aus ihrer Kindheit berührt zu werden. Diel zu erläutern ist an dem Worte nicht; denn es ist mehr die Stimmung, die durch die Bilder der Raben und der Geier hineinkommt, was so stark wirkt, als der ausgedachte Gedanken selber. Wenn wir doch nur so plastisch und eindrucksvoll predigen könnten! Wir wollten gern allerlei zuckende Spöttergesichter ertragen.

Cebensklugheit.

3. 5.3716 - 18.

<sup>16</sup>Dor dem Tun muß das Wort stehn, vor dem handeln das Denken,
 <sup>17</sup>Die Wurzeln der Gedanken des herzens bringen vier Zweige hervor:
 <sup>18</sup>Glück, Unglück, Leben und Tod, sie alle liegen in der Zunge beschlossen.

S. 14 12 Mancher Weg scheint richtig und führt doch zum Derderben.

J. S. 5 Morfle nicht bei jedem Wind, gehe nicht auf jedem Weg.

5.22 Der Kluge sieht die Gefahr und deckt sich, der Einfältige läuft weiter und fällt.

S. 27<sub>1</sub>

Tu nicht groß mit Zukunftsplänen, du weißt nicht, was der Morgen bringt. S. 15  $^{22}$ Was man nicht vertraulich berät, mißlingt,

reiflich besprochen kommts zum Ziel. J.S. 18 19 Vor dem Kampf such einen Genossen, vor der Krankheit einen Arzt.

20Dor dem Gericht Gottes erforsche dich, daß er dich mit Strafen verschont.

22Dersäume nicht, dich zu bekehren, verschieb es nicht, bis die Not kommt.

28Eh du gelobst, überleg dir's,

mach's nicht wie die, die Gott versuchen.

<sup>25</sup>Im guten Jahr gedenkt der schlechten, im Reichtum des Mangels und Hungers,

26 vom Morgen zum Abend ändert sichs oft, rasch wendet Gott der Menschen Geschick.

<sup>27</sup>Ein Weiser sieht sich in allem vor,

hütet sich vor Sünde in der bösen Welt.

Die hier zusammengestellten Lebensregeln bringen zumeist Gedanken, die uns wenig Neues und wenig Texte oder sonst einen Anlaß zur Verwertung auf der Kanzel bringen. Für den im ersten Satz des ersten Stückes gegebenen Rat werden wir lieber unser deutsches "Erst besinns, dann beginns" um seiner treffenderen Form willen heranziehen. Die vier Zweige, die aus den Wurzeln der Gedanken unseres Herzens wachsen, lassen sich einmal in einer freiern Rede ganz gut schildern. Die Gemeinde freut sich vielleicht über diese anschausiche und behaltbare Form, die man ja auch selber sinden könnte, wenn man noch über etwas Phantasie versügte. Freilich reimt sich schlecht zu den Zweigen, daß jene vier Dinge, Glück und Unglück, Leben und Tod in der Zunge beschlossen sind. Aus diesem Bild kann man aber einmal eine besondere Rede machen: die Zunge, so klein sie ist, birgt doch die größten Dinge; denn sie ist ein Ausdrucksmittel für unsere Seele, und sie ist ein Derkehrsmittel mit unserer Umgebung; und von beidem, unserem Innern

und unserem Benehmen gegen die andern, hängt unser Geschick ab. Man kann nicht nur andere, sondern auch sich selber tot reden. Man kann sich ein reiches und glückliches Ceben durch die Art verschaffen, wie man mit andern und besonders über andere spricht; ebenso ist natürlich auch unser Elend häusig genug davon abhängig, wie wir unsere Junge gebrauchen. — Wir würden Wert darauf legen, zu betonen, daß vor allem auch für den andern viel davon abhängt, wie wir mit unserer Junge umgehen. Das kommt leider hier nur in Betracht, soweit es eine Folge für unser eigenes Ergehen hat. Aber wie gern preisen wir stets den höchsten Standpunkt, um dann noch oft genug unter dem niedrigern zu bleiben!

5.14.12 ließe sich als Text, wenn man sich dazu entschließen kann, sehr gut mit Beispielen belegen: der habsuchtige, der Schlaumeier, der Tollfühne, der Allerweltsfreund, usw. Eine durchschnittliche Bauerngemeinde würde eine solche Predigt sehr loben: es fragt sich nur, ob das für uns der Maßstab ist. zur Anknüpfung an vorhandene Interessen und Anschauungen kann man einmal etwa in einem einfacheren Nebengottesdienst so sprechen. Auf derselben höhe steben auch die folgenden Worte. J. S. 5, 9 hat wieder eine prachtvolle Plastik zum Dorzug; jeder Bauer paßt auf, wenn man diese Stelle einführt: "Wie schon der alte Jesus Sirach sagt, man soll nicht bei jedem Winde worfeln, weil man dann die Spreu ins Gesicht bekommt, wenn man Gegenwind hat." Am iconsten ist das Wort über den besten Ratgeber J. S. 37, 7 - 15. Dies Wort eignet sich nicht nur für eine Predigt oder Rede an junge Ceute, sondern auch für alte. schön läßt es sich rednerisch gestalten, wie man von einem Ratgeber zum anderen kommt und immer enttäuscht wird, weil jeder nur an sich selber denkt. Neidische und der Eifersüchtige werden aber ihren Rat in solche Schmeichelworte einkleiden, daß man immer wieder in Dersuchung kommt, sie zu fragen; dagegen rät der fromme und treue Ratgeber oft genau das Gegenteil von dem, was wir möchten. Wir sagen ja so oft: "Rat mir gut, aber rat mir nicht ab." Wir tun dann bloß so, als wenn wir Rat haben wollten; in Wirklichkeit wollen wir bloß Zustimmung; oft genug tun wir doch nicht, was der treue Rater uns ge= sagt hat, sondern was wir ursprünglich tun wollten. Es ist schwer zu raten, aber auch schwer sich raten zu lassen. - Sehr schön ist der letzte Teil des Abschnittes von D. 13 an. Der beste Freund ist das eigene her3 - wir würden sagen, das eigene Gewissen oder das innerste Selbstgefühl. Darin hat Jesus Sirach recht. Es gibt da etwas in uns, das eine ganz unvergleichliche Rolle im Seelenleben spielt. Es ist das Organ des Unbewußten in uns, das zumal bei Frauen sehr fein ausgebildet ist. Ihr herz sagt ihnen dies und das, ohne daß sie es so vernünftig begründen können, wie unser männlicher Verstand es haben möchte. Und oft hat dieses Organ recht. So geht es einem oft genug, daß die innere Stimme so und so spricht, während Klugheit und Umgebung gang anders raten und drängen. Dieses Organ gilt es zu pflegen und auszubilden. Wenn man ihm immer entgegenhandelt, schweigt es schließlich, wie ein um des Bellens willen geschlagener Wachthund. Aber es bedarf einer Nachprüfung und Derbesserung. Für diese hat unser Spruchdichter auch sehr gut gesorgt, wenn er rät, daß man Gott um die rechte Erleuchtung bitten foll. Gott ist die höchste Stelle, woher uns Rat und Wink kommen kann. Daß wir Gott, diese allem menschlich persönlichen Wesen überlegene Macht, auch wieder nur subjektiv besigen können, ist nicht zu andern. Wenigstens ift dann doch für eine höchste

Appellinstanz gesorgt; bildet das Gewissen die mittlere für die niederen Organe, also etwa unsere Klugheit und Gewohnheit, so bildet Gott, wie wir Gott in uns erreichen können, nicht wie er aus anderen spricht, die höchste für uns erreichbare Stelle. Mehr kann man von uns nicht verlangen, als daß wir etwas vor Gottes Antlitz tragen und dann handeln, wie er uns gesagt hat. In dieser unserer einfachen Stelle stoßen die größten Fragen zusammen. einmal zuerst die praktische, die uns Johannes Müller sehr nahe gebracht hat: was ist für uns die normgebende Stelle für unser Leben, die Außen- oder die Innenwelt? Er entscheidet sich bekanntlich und zwar mit Recht, für die zweite Stelle, für den Gehorsam gegen unsere Stimme, die das transzendente Ich in uns darstellt. Aber hier fangen die Schwierigkeiten erst an: was steckt in diesem 3ch? Ist das ein in unser Leben hereinragendes metaphysisches Organ, in dem die Welt der Wahrheit unmittelbar zu uns redet, oder ist es nur ein Niederschlag der geschichtlichen Entwicklung? Darauf haben wir hier nicht weiter einzugehen; wir haben bloß diese Stelle dem Nachdenken zu empfehlen; einmal ist sie für die Seelsorge wichtig, weil wir in ihr doch nur können Geburtshelfer für die wahre innere Stimme sein, um einen Menschen nicht dazu zu verführen, daß er gegen seine überzeugung und sein Wesen bandelt : dann aber sollten wir sie auch einmal einer Predigt zu Grunde legen, die sicher viele aufmerksame hörer fande. Sur solche hilfen, sich selber zu finden, wird jeder dankbar sein, der in innerer Der= legenheit ist. Und wie oft kommen doch wohl Ceute in einer solchen gur Kirche, um ein beliebiges Wort dann als Cosung oder Orakel mit nach hause zu nehmen! Dagegen wurde eine Predigt über unsern Spruch sie dazu veranlassen, sich selbst zu finden und sich darum geistig zu helfen, statt mit einem solchen unterperson= lichen und ungeistigen Orakel vorlieb nehmen, wie das oft genug auch noch dem Geschmack der abergläubischen grommen entspricht.

Bescheidenheit.

3.5.317 - 20.

173m Reichtum bleibe bescheiden, so bist du beliebter als ein Freigebiger,

18im hohen Stand bleibe einfach, so stehst du bei Gott in Gunst; 20denn groß ist Gott allein, die Demütigen sind seine Vertrauten.

S. 15 88 Gottesfurcht ist die Schule der Weisheit, der Ehre geht Demut voraus.

5. 29 28 Hochmut bringt zu Fall, der Bescheidene kommt zu Ehren.

5. 272 Ein andrer lobe dich, nicht du selbst, fremder, nicht bein eigener Mund.

7.5.51 - 8.

Doch nicht auf dein Dermögen,

sag nicht: "ich hab's in der Hand"; deinen Begierden zu leben; 2folg nicht deiner natürlichen Kraft,

Bjag nicht: "wer hat Macht über mich?" Gott icutt die Unterdrückten.

In speziellen Predigten kann man öfter über diese Tugend handeln. Das Wesen einer solchen Predigt besteht dann darin: man hebt mit dem einfachen und nächsten religiös-sittlichen Rate an, um dann langsam zu den tiefern und tiefsten Gedanken hinunterzusteigen. Dabei zeigt man, wie die vorgetragene prattische Sorderung bloß ein Sonderfall einer allgemeinen ist; oder man dect die Doraussehungen auf, unter denen sie gilt oder allein verwirklicht werden kann. Wenn sich so der Gang der Predigt gestaltet, daß sie sich immer mehr erweitert und vertieft, bleibt ihr die Spannung der Juhörer erhalten, die ihr schon sogleich dieser besondere Gegenstand erworben hatte. Sonst aber kann man auf solche einzelnen Tugenden wie etwa die Bescheidenheit, zu sprechen kommen, indem man umgekehrt von einer umfossenden Bitte oder Mahnung ausgeht und diese dann an der besonderen klar macht oder auf sie hinausführt. Im allgemeinen empfiehlt sich meiner Meinung nach der erste Weg immer mehr, als der zweite, wenn dieser auch unter der noch dauernden herrschaft des allgemeinen Predigtgegen= standes der beliebtere ist. Wenn man sieht, wie sich die Menschen gegenseitig etwas vorprahlen und einen schein bortäuschen, um einander zu ärgern oder auch blok sich vor einander zu sonnen, wenn man weiß, wie schwer es einem fällt, nicht seine Dorzüge ins Licht zu stellen, die einem leider ein unbedachtes Cob vorzeitig zum Bewuftsein gebracht hat, dann bekommt man das Bedürfnis, des öfteren einmal über diese Seite des Christenlebens zu sprechen. man in Anlehnung an einen unsrer Terte folgende Gedanken aussprechen. erste Text fann einem den Anlag bieten, den seelischen und religiösen Wurzeln der Eitelkeit nachzugehen. Ihre Voraussehung ist der Wunsch, auch zu scheinen, was man ist, und zu zeigen, was man hat. Man hat die Angst, es werde nicht bemerkt, während doch die Menschen so viel über einen jeden sprechen, der ihnen auffällt. Ober man ist seines Wertes nicht recht sicher, darum will man ibn den Ceuten unter die Augen ruden, bis sie ihn sehn. Dieser Drang ift gang schrecklich, zumal auch auf geistigem Gebiet; auf der Schule beginnt es und bei den hochschullehrern hört es noch nicht auf. Ja gerade das genus vatum irritabile ist im Durchschnitt furchtbar eitel, was sich in einfältiger Gefallsucht, findischer Freude über eine Ehre und bitterster Empfindlichkeit über ihre Derlehung äußert. Offenbar macht, wie schon bemerkt, die höchste Intelligenz auf dem theoretischen Gebiet den Menschen nicht nur nicht besser, wie so viele gern= stehenden meinen, sondern sie schützt ihn noch nicht einmal vor der Dummheit, zu meinen, die andern merkten die Eitelkeit so wenig, wie sie die Vorzüge bemerkten. Diese Eitelkeit ist aber das Zeichen einer Seele, die weder reif noch fromm ist. Wäre sie das erste, dann stünde sie so fest auf ihrer Sache, die sie lieben sollte, daß kein Gedanke an sich selbst in der Seele Platz gewinnen könnte. fromm, dann wüßte sie, wo der beste und einzige Makstab für die rechte Selbst= beurteilung zu holen ist; und das ist Gott. In ihrem Irrwahn meinen solche eitlen Menschen, man gönnte ihnen nicht ihr Geld und ihre Erfolge. Aber sie ahnen nicht, daß die Abneigung, die sie häufig finden, weniger auf den Neid zurückgeht, so groß dieser auch unter den Pfarrern 3. B. ist, als auf den Arger über die eitle Renommisterei. Oder in unschuldigeren Sällen wird der Eitle durch Gelächter und sehr üble Wige bestraft, die ihm all seine Ehre, die er beansprucht. und auch die, die er verdient, zu nehmen imstande sind. Darum ist das ein Beweggrund der Klugheit, den man sich und andern einmal porhalten kann: willst du Ehre haben, dann strebe auch noch nach dem Lob der Zurüchaltung und Einfachheit. Das ist ein sehr menschliches Mittel, Eitelkeit durch Ehrgeig auszutreiben. Besser ist natürlich ein anderes: gewöhne dir überhaupt ab, dich mit andern zu vergleichen, von dir zu sprechen und über deine Dorzüge nach= zudenken; all dies verschwindet, je fester die Beziehung zu Gott wird. Wertvoll tann dabei auch eine solche Bemerkung wie die prachtvolle Außerung Bismarcks jein: er schätze einen Menschen ein, indem er seine Eitelkeit von seinen Sähigkeiten abziehe. - Für uns dreht sich nun das Verhältnis zwischen Gottesqunft und

Bescheidenheit genau um: nicht hoffen wir durch diese bei Gott in Gunst zu kommen, sondern weil wir glauben, bei Gott als seine Kinder in Gunst zu stehn, darum haben wir gar fein Bedürfnis als Christen, vor den Menschen mit Wissen, Geld und Macht zu prahlen. Wenn man einmal nicht mit dem Verstande, sondern mit dem herzen begriffen hat, wie groß Gott und wie klein der Mensch ist, dann vergeht einem das Prahlen. Wer gar nichts sein will, der ist Gottes liebstes Kind; denn por Gott, der alles ift, fann nur der etwas sein, der nichts sein will. Das ist eine der grundlegenden biblischen Erkenntnisse, die wir aber so furchtbar schwer ergreifen, so leicht sie auch zu begreifen ist. Mit Gott als seinem innigsten Vertrauten sich auszusprechen, vor ihm die Freude an Besitz und Erfolg in Dank zu verwandeln und sich immer wieder die Erkenntnis zu holen. daß man doch nur ein sehr kleiner Mensch vor ihm ist, das ist die Radikalkur gegen alle Eitelkeit. Durch diese muß das unsern Spruchdichtern näherliegende Derfahren abgelöst werden, den Eiteln an seiner Klugheit zu fassen, die ihm fagt, daß er sich durch Eitelkeit lächerlich macht, aber durch Bescheidenheit weiter tommt. Diefer Weg führt bloß zum unaufdringlichen Verhalten, jener aber macht das Sein selber besser.

Der Spruch S. 29, 23 über den hochmut stellt eine andere Seite der Grunduntugend in den Vordergrund. Hochmut ist etwas anderes als Eitelkeit. Diese macht den Nächsten zum Spiegel für die Vorzüge, die man hat, jene dagegen setzt dafür noch den andern selber herab. Über die Eitelkeit lacht man, über den hochmut ärgert man sich oder haßt ihn. Denn er ist Eitelkeit plus lieblose Rücksichtslosigkeit oder Unverschämtheit. Der Pharisäer im Gleichnis ist eitel, wenn er von sich spricht, hochmutig aber, wenn er sich mit dem Zöllner vergleicht und ihn verachtet. Darum verblendet der hochmut noch mehr als die Eitelkeit; denn in den so start unterschätzten andern sind starke Gegner und geinde; oder auch der hochmut trägt den Kopf so hoch über den Menschen, daß er die Steine nicht sieht, über die er stolpert, und die Grube nicht schaut, in die er fällt. Auch dieser unser Spruch, dem ja unser deutsches Sprichwort zu hilfe kommt, wenn man es auch tatsächlich immer wieder einem einfacheren Derftand seinem Wortsinn nach erklären muß, eignet sich vorzüglich zur seelischen und religiösen Vertiefung. An Beispielen tann man es flar machen, wie die hnbris den Menschen verblendet, bis sie gestürzt werden: der Turm zu Babel, Nebukadnezar, Napoleon, der Geldmann, der auf einmal mitten im Bankbruch steht, weil er hoch hinaus Beispiele und immer wieder Beispiele, an denen man die Regel erläutert, oder noch besser, die man unter Mitwirkung von Schülern und Predigthörern gewinnt; in diesem merkwürdigen Gesetze, daß vor dem hochmut der Sall und vor dem Sall der hochmut kommt, schauen wir in die Tiefe des Lebens und der Welt; es tun sich uns mächtige Gesetze und endlich ein großer heiliger Wille auf, der das Geschehen und das Verhalten von jeher so verknüpft. hat. - Die nächste Kur für einen solchen, der auf dem Weg des Hochmuts ist, kann wieder die Mlugheit sein, die dem Schaden folgen fann. Die gründlichste aber besteht darin, daß man sich por seinem Gotte beugt und die Menschen lieb gewinnt, um sie verstehn und würdigen zu lernen. — Man vergesse aber auch nicht zu bemerken, daß der Ärger über den hochmut anderer sehr oft selber auf - hochmut beruht.

S. 27, 2 ist ein Wort, zu dem die Parallele im deutschen Sprichwörterschaft zu finden, jeder Klasse Freude machen wird. Sie ist etwas fräftiger und derber.

3. S. 5, 1-3 enthält die stärkste Steigerung, die dieser seelische Bug finden tann: es ist die Dermessenheit, die richtige hybris. Sie liegt in der Sucht sich auszuleben und dieses übermaß an Rücksichtslosigkeit noch mit Wonne zu genießen. Man sieht den über- nein hochmutigen Machthaber geradezu vor sich, der solche frevle Worte sagt. Er lebt seiner Gier und unterdrückt die Schwachen - der richtige übermensch im übelsten Sinn. Aber die Baume wachsen nicht in den himmel, Gott spottet solcher und streckt sie auf einmal dabin. über Menschen, die sie verachtet haben, oder es erhebt sich die Schar der bosen Solgen ihrer Sunden und sturzt sie zu Boden.

Bu S. 27, 2. Dies Wort verlangt, man folle die Anerkennung, die man verdient und die man auch braucht, von andern empfangen, nicht sich selbst zu verschaffen suchen. Das ist also ein Sonderfall der allgemeinen dristlichen Regel: Niemand suche das Seine, sondern jeder, was des andern ist. Denn wenn dies geschieht, bekommt ja jeder, was er braucht; er nimmt es sich nicht, sondern man gibt es ihm. Er bekommt es also doch, und zwar noch vermehrt um die Liebe, die den andern es ihm geben heißt, und vermindert um die Nachteile, die immer damit verbunden sind, wenn man sich selber etwas nimmt. Dieses Wort ist auch die oberste Losung für die dristliche Che und für die dristliche Besellschaft. Man soll vor allem darauf bedacht sein, zu geben statt zu nehmen; das, was man braucht, wird einem dann ebenso von den andern gegeben, wie man selbst für sie sorgt. – So das Ideal; schlimm ist es natürlich, wenn dies Derhalten nur einseitig stattfindet. Dann aber wird für den rechten Christen immer noch die Forderung zu geben bestehen bleiben; nur muß er sich dann das Notwendige, aber nur das, und das ist immer sehr gering, selber zu verschaffen suchen, wenn es ihm kein andrer gibt.

Sestigkeit.

S. 16 82 Ein Geduldiger geht über einen Starken, ein Selbstbeherrscher über einen Städtebezwinger.

S. 23 28 Eine eroberte Stadt ohne Mauer ist ein Mann ohne Gewalt über sich.

3. S. 22 16 Fester Bau aus Gebält, fein Erdbeben reift ihn ein: so ein herz durch überzeugung fest, teine Gefahr macht es gittern. 18Steinchen auf hohem Sels, so ein Herz, ziellos schwankend.

por dem Wind bleiben sie nicht: hält nicht Stand por dem Schrecken.

Edle haltung.

J. S. 4 29 Sei nicht ein held mit der Junge. nicht lässig und schlaff in der Arbeit. 30Sei nicht ein Löwe in deinem Haus, nicht scheu und würdelos vor dem Gesinde. 81 Deine hand sei nicht eilig, zu nehmen, nicht langfam, zurückzuerstatten.

3. S. 21 20 Der Unfeine lacht überlaut, der Gebildete lächelt nur stille.

S. 16, 32. Die Ausdauer hat den Sieg über die Kraft, die passive Tugend ben über die aktive. In Betracht kommen eine Reihe von Verhältnissen, jumal solche, in denen es sich um das rein Menschliche handelt. So ist also 3. B. der Geduldige überlegen, wenn es darauf ankommt, einen Menschen zu erziehen und auf bessere Wege zu bringen; oder wenn eine große Erkenntnis in dem

öffentlichen Leben und in dem der Gemeinde durchgesetzt werden foll; ober wenn eine großes Werk in den so stumpfen und schweren Derstand der Menschen ein= geführt werden soll. Auch bei Krankheit des Leibes und der Seele, also bei Schwächen und Sunden, hat der Geduldige die größere Aussicht. Besonders ist das der fall, wenn wir zur Geduld die Zähigkeit und das feste Vertrauen auf Gott und die Wahrheit der Sache, und wenn wir zur Stärke die Leidenschaft und die Sucht, es selber zu machen, hinzunehmen. Das stärkste Beispiel dafür ist für uns Christen immer das Kreuz; was Jesus nie durch herrisches und glängendes Auftreten erzwungen hätte, die Seelen der Menschen zu gewinnen, das hat er als Gefreuzigter langfam durchgesett. - Daß der Selbstbeherrscher über den Städtebezwinger geht, ift der Ausfluß einer Beurteilung und Wertschätzung, die sehr an die dristliche hinankommt. Denn der höchste Wert ist doch die herrschaft und der Besitz der Seele, nicht Eroberung und Ruhm. Man kann eine Stadt erobern, und dabei ein leidenschaftlicher higtopf oder ein allen bosen Lüsten, etwa dem Spielteufel oder der Unzucht rettungslos verfallener Mensch sein; die Erinnerung an manche Heerführer liegt dem Kundigen nicht fern. wenn diese Leidenschaftlichkeit die notwendige Schattenseite an der Kraftnatur ist, die die Städte bezwingt, es muß von einem jeden verlangt werden, daß er seine Natur zu zügeln weiß. - Jener mag tapfer sein: "tapfrer, der sich Sur die Selbstbeherrschung muffen wir immer noch selbst bezwang." mehr Verständnis erweden und es auch nicht verschmäben, ins einzelne gehende Winke, wie wir sie selbst aus unserm Verhalten gewonnen haben, mitzuteilen. Dabei liegt ein wichtiges Stud weit vor dem Augenblick, wo sie nötig wird: einmal bedürfen wir einer Diätetik der Seele, die uns unsere Nerven in die hand gibt, also Enthaltsamkeit von zu vieler Arbeit und, was noch mehr her= unter bringt, von zuviel Erholung und Genuß; ferner sollten wir gang kleine Übungen vornehmen, wie etwa solche: einmal etwas Geringes, was sich nicht ganz ziemt und woran uns nicht allzuviel liegt, anders zu machen, als wir wollen, um es dann auch in größeren Dingen mit der Selbstbestimmung gu versuchen; oder man sollte in zornigen Cagen weglaufen, sich setzen oder bis zwölf gahlen, ehe man antwortet - wir wollen alle solche kleinen Dinge nicht verschmähen, um uns und anderen in großen Aufgaben zu helfen. Wir treiben zu einseitig die große Sache der Erlösung und verschmähen darüber die so wichtige Asketik. Jene bleibt so oft ein Wort, und diese erst bringt den Leuten die Aufgaben unmittelbar zum Bewuftsein. Wenn man einmal weiß, wie viel man über sich vermag, indem man sich zuerst klug selbst überlistet, um sich dann in qute Gewohnheiten einzuleben, bis das Schwere selbstverständlich wird, läft man sich von dieser Aufgabe auch nicht durch das Bedenken abbringen, das sei alles Dedanterie oder katholisierende Askese.

Wie dieses erste Wort, so ist auch das folgende durchaus kanzelfähig. Man denke, wie beim Vorlesen alles aufhorcht und das Bild nie vergißt: eine Stadt ist erobert, die Mauer zerschossen, die Tore eingeschlagen; konnte man sich ihr bisher kaum nähern und sie erst recht nicht ohne weiteres betreten, so strömt nun alles überall hinein; besonders die Feinde haben es leicht, nachdem sie sie überwunden, sie auch zu besetzen und in ihre Macht zu bekommen — so ist der Mensch, der keine Gewalt mehr über sich hat. Diese verliert man durch Kranksheit, besonders Geisteskrankheit, durch Trunksucht und Unzucht und durch bes

ständigen Gehorsam gegen jeden Trieb und jede Cust. Dann ist man völlig ins Passivum hinabgesunken, während der Mensch doch zur Persönlichkeit, also zur Herrschaft bestimmt ist. Ein solcher geschwächter Mensch steht allen bösen Gebanken und Gewalten zur Verfügung; er kann nicht widerstehn; jedes Gelüst packt er an den haaren oder vielmehr es packt ihn daran, und schleift ihn fort. Etwas Jämmerlicheres gibt es nicht, als einen solchen Menschen. Darum: principiis obsta! Die Sünde steht vor der Tür, laß ihr nicht ihren Willen, sondern herrsche du über sie! Das erste geschieht, wenn du nicht fromm bist; das zweite, wenn du fromm bist; also das Verhältnis zu Gott ist vor allem entscheidend über das Machtverhältnis zwischen uns und der Sünde.

3. S. 22, 16. 18. Sehr fein ist dieser Gegensatz zwischen dem Charakter und dem haltlosen Menschen gezeichnet. Mindestens in einer Rede vor einem Jünglingsbund kann man diesen Vergleich ausmalen: hier das Haus, fest in seinem Gebälk und auf gutem Grunde gebaut, das nicht erschüttert wird durch das Erdbeben; dort das Steinchen auf hohem, von Winden umspielten Fels, den ein kurzer Stoß weit fortschleudert ins Tal hinab. Wie jenes steht der in sich geschlossene Charakter da, der genau weiß, was er will, weil er sich zu einer festen überzeugung durchgerungen hat, dem Leben und der Welt entgegen; denn er wird mit ihr fertig, soweit es auf eigene Kraft ankommt, und das andere weiß er würdig und gehalten zu ertragen. Und daneben, haltlos wie das Steinchen, der Weichling, der ästhetische Nerven- und Stimmungsmensch oder der verwöhnte Liebling der Menschen und des Lebens, der immer gewöhnt ist, jeder Laune nachzugeben und bloß Natur zu sein — er zittert vor jedem Schrecken, weil er kein Mann ist. Die Anwendung auf den Kampf ums Dasein oder gar auf den Krieg wird bei der angegebenen Gelegenheit ihre Wirkung nicht versehlen.

Was der weise Jesus Sirach 4, 29 und 30 für den Verkehr im hause rät. ist nicht kanzelfähig, aber doch sehr zu beherzigen. Der Gegensatz zwischen dem Prahler oder Schwäher und seiner Ceistung ist tomisch, wenn er unschädlich, aber traurig, wenn er verderblich ist. Der haustgrann ist eine ebenso widrige Erscheinung wie einer, der sich vor dem Gesinde wurdelos benimmt. Mit Dienst= boten nur das allernotwendigste zu sprechen, ist eine Forderung, die sich ein aut= mütiger und auch ein dristlich denkender Mensch erst langsam aneignet. driftliche Freundlichkeit gegen die Geringen scheitert an der Bosheit so mancher dieser Geschöpfe, die dazu sich noch oft eine Freude daraus machen, sie recht unchristlich auszudeuten. Das gilt für einen jeden Mann, der sich nicht eine unantastbare Würde und Erhabenheit zutrauen kann. Liebe, dristliche Liebe, braucht nicht freundlich zu sein, sie kann gurudhaltend, ja sogar grob werden muffen. - Das Wort vom Nehmen und Zurückerstatten D. 31 kann man auf alle möglichen Derhältnisse anwenden: Geld, Bücher, Liebe, Seele usw. Wenn es jeder eilig hätte, seine Rechnungen zu bezahlen, Bücher abzugeben - o diese Sunde aller Bücherfreunde, die Bummelei! - Besuche und Glüdwünsche zu erwidern, dann brauchte sich niemand zu nehmen, was ihm gebührt und was man doch so oft überhaupt nicht nehmen kann, wie etwa Aufmerksamkeiten und ähnliches. Werden solche nur gegeben, aber nicht wieder erwiesen, dann ist es fehr schwer, ein freund= schaftliches Verhältnis aufrechtzuerhalten; es geht zwar mit Selbstverleugnung eine Weile, aber nicht auf die Dauer; schließlich sind Freundschaften auch nicht bloß wie Geräte, um sich Selbstverleugnung einzuüben.

J. S. 21. 20. Zwischen dem überlauten Lachen des Unseinen und dem stillen Lächeln des Gebildeten gibt es noch das herzhafte Lachen eines von Grund aus fröhlichen oder im Augenblick fröhlich gestimmten Menschen; das wollen wir jedem und auch uns selber empfehlen, da es doch nichts Gesünderes gibt, als sich bisweilen krank zu lachen. Mit einem stillen Lächeln über diesen Rat zur Wohleanständigkeit mit seinem braven "es schickt sich nicht" gehen wir hinweg.

heiterfeit des Gemüts.

S. 15 16 Der Elende hat lauter bose Tage, beim Wohlgemuten ist allzeit Sest.

S. 17 22 Ein frohes Herz ist die beste Arznei, gedrücktes Gemüt zehrt am Mark.

5. 18 14 Krankheit überwindet der Mensch,

gedrücktes Gemüt - wer kann das ertragen!

S. 14 10.

Wer an früheren Kummer denkt, bleibt am frohen Tag von Hochmut frei.

Diese Sprüche legen es uns wieder nahe, den Einfluß des Gemütes auf den Körper und den Wunsch der Menschen nach Wohlsein zum Ausgangspunkt mancher Betrachtungen zu nehmen. Wenn auch fein beroischer Sinn in diesen Sprüchen liegt, so haben wir es auch nicht stets mit Ceuten zu tun, die fich zu heroen umbilden laffen. Wir wollen vielmehr von herzen froh fein, wenn wir viele nur etwas über sich selber hinausheben können. haben wir doch eine Volkskirche, in der wir jedem dienen sollen, wie es seine Lage gerade erlaubt und fordert (f. S. 27). Für weite Kreise ist nun tatsächlich ihr geliebter Körper mit seinem Wohlbefinden ein sehr wichtiger Anknüpfungspunkt. Geht es doch uns allen so, daß wir sehr von ihm abhängen und mitunter sehr viel mit ihm zu tun haben. Darum sollten wir uns allen asketisch-übergeistigen Spiritualismus abgewöhnen und gang fräftig daran machen, öfter einmal die Ceute an diesem wertvollen Punkte zu fassen. Wir mussen ihnen immer wieder zeigen, wie das seelische Derhalten von der größten Bedeutung für das förperliche Befinden ist; wie es förperliche Leiden meist erträglicher machen, manchmal sogar heilen kann, wenn man nur durch den Glauben bestimmt ist, daß dem Geist die Macht gebort. Dabei steht unsere hoffnung darauf, daß einer allmählich an einem solchen Derhalten selbst Geschmack bekommt. Dann wird er als 3weck und Selbstwert behandeln, was ihm bis dahin bloß Mittel war; und der Wert des Körpers für sich wird ihm in demselben Mage dahinfallen, als er sieht, wie viel höher das Geistige als das Leibliche ist. Freilich gehört sehr viel Geduld und auch etwas Suggestionskraft dazu, um solches den so sehr empfindlichen und in sich verkrochenen Leidenden beizubringen.

5.15, 15. Dieses kühne, tapfere Wort sollte man sich für allerlei Trost aufgaben merken: unser Glück hängt von der Art ab, wie wir die Welt empsinden. Hier gibt doch jeder dem Subjektivismus recht. Es geht etwas Kräftiges aus von diesem Spruch, wieder ein Hauch von dem Liede: "Was frag ich viel nach Geld und Gut", wobei freisich die Bedingung des gesunden Blutes für viele Elende einen Anlaß zu nicht unberechtigter Klage bildet. Aber wo gesundes Blut vorhanden ist, da darf man mitunter einmal allerlei Klageweibern, besonders auch den männlichen, gründlich den Kopf waschen über ihre schwarzen Gedanken, mit denen sie in die Welt hineinschauen, um damit selber alles dunkel zu sehen und auch anderen eine Last zu sein. Nicht nur vom Blut hängt die

Stimmung ab; man muß sich auch daran gewöhnen, allerlei Gedanken, die sich wie häßliche Spinnen in der Seele umhertreiben, einsach totzutreten. Es handelt sich, wo keine krankhafte Melancholie vorliegt, einsach um eine sittliche Willensausgabe: es gilt das heimliche hadern mit allerlei Menschen, das uns aufreibt, die ewigen Vergleiche, wie sie der Ehrgeiz erzeugt, die törichten Ängste vor Dingen, die erst in Jahren eintreten können, mit großer Takkraft auszusegen und sich den großen religiösssittlichen Gesetzen des Vertrauens und der Demut zu überlassen. An diesem ganz bestimmten Einzelpunkt lernen die Menschen wirklich, worauf es ankommt im Verkehr mit Gott und in der Pflege ihrer Seele. So werden wir herren unseres Glückes. Man wird niemals glücklich durch eine Vermehrung des habens, sondern immer nur durch eine Änderung des Seins; denn Glück ist nur mißbräuchlich in den Bestand der Wörter hineingewandert, die eine äußere Taksache oder Gegenstände bezeichnen; es gehört zu den Wörtern, die Zustände ausdrücken wollen, weil es ein Gefühl bezeichnet.

S. 17, 22. Das frohe Herz, die beste Arznei, fehlt leider überall da, wo das Nerven- und Gemütsleben selber angegriffen ist. Es ist doch ein großer Unterschied, ob einer etwas an der Lunge oder etwas an den Nerven hat. Das Lungenleiden wird gefühlt, aber die Nerven sind selbst Werkzeuge des Suhlens; darum kann man die erste Art von Leiden, wenn die Nerven einigermaßen in der Reihe sind, durch sittliche und besonders religiöse Willensanstren= aung ertragen lernen; aber die zweite Art ist um so weniger leicht zu ertragen, je mehr sie die gange Breite des Nerven- und Gemütslebens einnimmt, denn wenn das Salz fade geworden ift, womit soll man es salzen? Dann ist es die Aufgabe der Umgebung und des Seelsorgers, für ein fröhliches herz bei sich selber zu sorgen und dann damit zu dem Kranken zu gehen; so kann man hoffen, den Rest von seiner geistiger Spannfraft anzuregen, sodaß Beiterkeit, wenn auch nur wie Dezembersonnenschein, in die Seele einkehrt und ihre heilende Wirkung auch auf den Körper ausdehnt. Denn wie ein gedrücktes Gemüt am Mark zehrt, so stellt größere Seelenruhe die körperliche Kraft wieder her. ift ein schrecklicher Anblick, einen Menschen zu sehen, den der Kummer heruntergebracht hat, wie es auch wieder eine Freude ist, wenn sich nach überwundenem Kampf langsam die Wangen wieder röten.

S. 18, 14. Wenn dieses Wort auch sehr weich und schwächlich klingt, so soll es sich doch jeder merken, der mit Menschen zu tun hat, die an einem, wenn auch leichten Gemütsleiden kranken. Wie oft werden die armen Melancholiker und hypochonder angesahren und bearbeitet, daß sie doch ihre Schrullen sollen sahren lassen oder einmal wirklich gläubig und damit froh werden! Wenn solche Worte aus dem Munde eines Menschen stammen, der kerngesund jede Nacht sein Teil schläft und jeden Tag sein Teil iht und verdaut, dann tut ein solches Wort ditter, bitter weh. Es ist dann ganz einsach kein Ausschwung des Gemütes mögslich, wenn die körperlichen Schwingen krank sind. Jenes handseste Zureden ist ebenso verkehrt, wie ein schlappes Gehenlassen, das ja gewiß die Sache noch schlimmer macht. Wer sindet doch den rechten Ton für diese armen Menschen, die mehr leiden, als mancher "wirklich" kranke, weil sie niemand für krank und jedermann für wunderlich oder ungläubig hält, im Gegensatz zu der Verkennung, die sie zumal auf dem Cande sinden, wo man sie eigensinnig und faul nennt;

umso mehr kann ihnen der Pfarrer sein. Was sie wünschen, ist einfache herzliche Güte, die keine großen Worte über ihren Zustand macht, sondern kest und
froh sie wie andere Menschen behandelt; jedenfalls hat aber alles Disputieren
über ihren Zustand auf diese Kranken nur die entgegengesetzte Wirkung. Jene
psinchanalytische Methode von Pfister in Zürich, kann, wenn sie nicht einseitig auf
sexuelle Dinge eingestellt ist, wie die von Freud, ohne Zweisel manchem, wenn
man so sagen darf, einen Wurm aus dem hirn herausziehen, der an dem ganzen
Jammer schuld war. Diese Methode besteht bekanntlich (s. o. S. 85.) darin, daß
man dem Kranken Gelegenheit gibt, sich über sich selbst auszusprechen, bis man
die Ursache des ganzen Zustandes erfahren hat; dann zeigt man ihm, wie sich
bei näherem Zusehen diese Ursache in Nichts auflöst. Die Erkenntnis dieser Ursache soll danach die Ursache selbst beseitigen; an diesem Punkt sehen noch meine Zweisel
an der ganzen Methode ein. Näheres enthält z. B. Ev. Freiheit, Jahrgang 1909.

Auch ohne solche an die psychiatrische Behandlung streisende Methode kann man und muß man einem solchen Kranken ein "Aude valere" zurusen, so zagshaft es auch angenommen wird. Man darf nicht schelten, wenn er es nicht sofort beherzigt; was aus vielen Quellen in langer Zeit zusammengeströmt ist, versläuft sich auch langsam und verliert sich erst völlig, wenn die Quellen verstopft oder ausgetrocknet sind. Ein heiteres häusliches Leben, viel Liebe, mäßige Kost, tüchtig Arbeit, einsache Ansprüche an das Leben, sind die besten Mittel, um jenen Zuständen vorzubeugen oder Abhilse zu verschaffen.

S. 14, 10. Man merkt es den meisten Menschen an, die gesitten haben, daß ihr Kummer wie ein ernster Schatten mit ihnen geht und sie vor einer überschätzung der guten Tage warnt. Andere dagegen, denen alles nach Wunschgegangen, neigen leicht dazu, der andern Unglück auf deren Dummheit oder Sünde zu schieben, bis sie selbst auf den Trümmern ihres Glückes stehen. Es ist zwar ein Trost an Leidende, der nicht viel verfangen wird, dieses Olim mominisse juvabit; aber es ist ein ganz vorzügliches Mittel, wenn man hinterher über seine schwere Zeit nachdenkt, um einen vor Verbitterung über so manchen unbegreissichen Umweg und Verlust zu bewahren. Hat man als ein nicht gleichzülltiges Lebensziel dies ergriffen, frei von hochmut zu bleiben, dann wird man sich auch dazu bequemen müssen, das Mittel, das dazu dient, nicht zu verachten, sondern sich der Trübsal zu rühmen. So wird aus Not eine Tugend; aber eine solche Tugend ist immer besser als gar keine oder als ein aus der Not geborenes Laster.

Gelassenheit. Maßhalten. Nicht grübeln.

S. 1430.

Gemütsruhe ist dem Menschen heilsam, Ceidenschaft zerstört die Gesundheit. S. 2516.

Honig if nur, soviel du brauchst, daß du ihn nicht sattkriegst und ausspeist.  $\Im.S.\ \Im^{21}-24.$ 

<sup>21</sup>Was dir zu hoch ist, erforsche nicht, waszuscher, darübergrüblenicht;
 <sup>23</sup>was über dich hinausgeht, das laß, mehr als genug ist dir kundgetan.
 <sup>24</sup>Dielerlei Meinungen haben die Menschen, und unnühe Einfälle führen irre.

hier spricht wieder der kluge Philister oder höchstens Epikureer. Auf der Kanzel sind wir andere Töne gewöhnt; denn die Predigt hat es hauptsächlich damit zu

tun, die hohen Ergüsse unserer klassischen heldenzeiten mit Wasser des Alltags zu verdünnen und etwas schmackhafter zu machen. Geht aber nicht dann, wenn solches in der üblichen Weise geschieht, noch mancher leer aus, dem solche großen seelischen Fragen gar nicht nahe liegen und dem solche Aufgaben viel zu hoch sind, wie sie jener unserer Überlieferung entsprechen? Eine Gemeinde von überstiegenen Ceuten, die sich, ohne das ganz unbeschreibliche eigenpersönliche Eingehen auf jene hohen Dinge, doch mit ihnen bloß in ihrer schwärmerischen Phantasie oder in ihren Streitigkeiten beschäftigen, kann man öfters mit solchen einfachen, nüchternen Ratschlägen auf einen ganz sesten Boden stellen, wo wirklich einmal etwas geseistet und nicht nur geschwätzt werden soll. Ebenso ist diese höhenlage ein Ziel für solche, die von tiesen Schichten herkommen, nämlich von der allerstumpsten Selbstsucht, wenn diese auch ein frommes Gewand trägt.

5. 14.30. Gemütsrube und Leidenschaft sind hier gang neutral gebraucht. Darum ist der Spruch sowohl im Sinn der Klugheit als in dem der Schlauheit aufzufassen: im lekteren Sinne beikt er: nur über nichts sich aufregen. - nil admirari - ; erst dann aus dem haus laufen, wenn die Wand vom geuer im Nachbarhaus heiß wird; oder sich nur ja nicht in den öffentlichen Kampf um hohe Güter des Lebens stellen, weil das aufregt und den Nerven schadet, lieber spotten und schimpfen; nur ja teine Begeisterung und tein Jorn - sacht stets und bedacht stets! So ist im Munde der Phlegmatiker und Feiglinge der Sak eine elende Philisterschlaubeit, der man einmal ordentlich an den Kragen gehen sollte. Dagegen ist er eine wohltuende Weisheit für alle, die sich leicht aufregen und perzehren, ohne daß ihre große Begabung und hohe Stellung einen porzeitigen Verbrauch ihrer Kräfte unbedingt rechtfertigte. Was für jenes Temperament Sünde ist, kann für das cholerische Pflicht sein. Zumal allen Kranken, besonders Nervenkranken, die ihrer Umgebung und sich zur Cast sind, muß man immer wieder sagen, daß die starken Affekte am meisten an den Nerven Schaden an= richten, zumal wenn sie keine Auslösung finden können und darum "ins Blut zurückschlagen".

S. 25, 16. Diesen Vers könnte man einmal als Text zu bringen wagen: fein Ohr würde unaufmerksam bleiben. Und brauchen wir nicht interessantere Texte und Predigten? Es handelt sich hier um das rechte Mittelmaß gegenüber allem Lurus und unnötigem Genuft. Es ist ja der Geist Epikurs unverkennbar: es wird über den Genuß reflektiert, und das ist immer etwas Peinliches. vielleicht läft sich der Gegenstand auch noch driftlich vertiefen. Die Erfahrung, von der hier ausgegangen wird, ist die bekannte psnchologische Erscheinung der Abstumpfung des Gefühls: gerade das Beste und Seinste läßt sich nicht lange ertragen, denn es wird bald langweilig und widerlich. Das könnte man einmal anwenden auf Essen und Trinken, besonders auf alles Naschen. Wer kann täglich Kuchen vertragen? Wer sehnte sich dann nicht nach dem Brote gurud? es mit allem anderen Lugus auch: Reisen, Ferien, Kunst und schöne Literatur: so ist es aber auch mit dem honig der Ehre und Schmeichelei, so ist es mit allem füßen Getue zwischen Menschen, so ist es auch mit dem frommen Schwelgen in allen göttlichen Dingen, also mit der "ungesunden" Mystik. Immer zeigt sich, daß wir auf ein Mittelmaß angewiesen sind. Das kommt daher, daß uns Gott auf die Arbeit und die Selbstüberwindung, und nicht auf den Genuß bin geschaffen hat. Wir sollen vor allem unsere Pflicht tun an uns und um uns, und dazwischen zu unserer Erholung und Erfrischung nehmen, was er uns von Schönem und Süßem gibt. — Eine solche Predigt würde sich wohl dem herzen und Gesdächnis einprägen.

J. S. 21-24. Es ist denkbar, daß es manchen Grübler gerade unter den einfachen, frommen Leuten gibt, dem man mit diesem Wort gute Dienste erweisen kann. Die praktische Nüchternheit dieser Worte kann einen solchen Sinnierer, der nahe daran ist, daß man ihn auslacht oder daß er verrückt wird, seiner einfachen Pslicht und seiner Umgebung wieder geben helsen.

Geduld im Leiden.

S. 3<sup>11</sup>Caß dir die Zucht Gottes gefallen, <sup>12</sup>er züchtigt, wem er wohl will,

J. S. 21 – 6.

<sup>1</sup>Willst du Gott dem Herrn gehören, <sup>2</sup>mach dein Herz fest, werde stark, <sup>3</sup>halt dich nur an ihn, weiche nicht,

<sup>4</sup>Alles, was über dich fommt, nimm an, <sup>5</sup>denn Gold wird im Feuer geprüft, <sup>6</sup>Vertrau auf ihn, er hilft dir,

seufze nicht über seine Strafe; wie ein Vater den Sohn, den er liebt.

so bereite dich auf Ansechtung vor, daß du vor Leiden nicht erschrickt, du wirst zulett hochgeehrt.

sei geduldig in Krankheit und Not, die Gott gefallen, im Ofen des Elends. hoff auf ihn, er ebnet deinen Weg.

Es sind wieder keine so hohen Worte, wie wir sie von Paulus Römer 5 u. 8 her kennen. Aber es ist tatsächlich mancher Mensch nicht in der Cage, diese zu fassen und auf sich anzuwenden. Dann werden hohe, heilige Klänge verehrt, aber über eine Stimmung kommt man nicht hinaus. Wenn wir in der Volksstirche jedem etwas über sein Maß hinaushelsen wollen, dann haben wir hier eine Sprosse, unter der in der Tat mancher steht, der sich eines höheren Standes rühmt.

S. 3, 11-12. Das klingt so ernst und so voller Mitgefühl; man merkt, wie der Weise dem Leidenden näher steht als der ideale Paulus. Wer realistische Minimaltendeng liebt, der gehe an diesem Wort nicht vorbei. Sur Leichen- und Trostpredigten stellt es eine mittlere höhe dar, die etwa Bauersleuten, wie ich sie kenne, durchaus einleuchtend und wertvoll ist. Darin liegt ein Sortschritt über das, was die bessere Weisheit des Volkes zu sagen weiß, wenn sie rat, daß man sich fügen muß und daß man niemals weiß, wozu etwas gut ist: hier wird tatsächlich Gottes Wohlwollen als sein Beweggrund angenommen, wenn er züchtigt und straft. Strafe ist unser Unglück für uns oft genug, wenn wir auch zu feige und andere Ceute zu höflich sind, es zu sagen; wenn wir ehrlich sind, dann seben wir oft gang deutlich, wie Unglud mit Schuld zusammenhängt. Nur tatsächlich zusammenhängende Ereignisse dürfen wir aber so mit einander verbinden; andere so zu verknüpfen, ist nicht ohne weiteres erlaubt, zumal nicht, wenn wir sie in boshafter Absicht an andern als Schuld und Strafe mit einander verbinden wollen. Für jene erste Wahrheit, den Zusammenhang von Schuld und Strafe, braucht man bloß auf das sexuelle Gebiet zu verweisen, wo die meisten ihre Schuld und auch ihr Elend zu finden haben. Gottes Strafe ist aber Erziehung, also Coslösung von der Sünde, aus der die Schuld und das Elend tam, auch wenn damit nur die Schuld und nicht das Elend weicht. So geht die Strafe in die

Erziehung über. Gott als ernster Erzieher — das Bild sollten wir unsern Leuten immer mehr einprägen; es ist besser als das vom Gott "Wunsch" und von dem Gott, der sich in der Natur umarmen läßt. — Die Hauptsache beim Verständnis Gottes und seiner Wirksamkeit ist der Sinn, der mit dem Worte "Wohlwollen" gemeint ist. Er ist mit dem hohen ethischen Bild vom Erzieher schon gegeben, auf das auch der Vergleich unseres Verhältnisses zu Gott mit dem zwischen Sohn und Vater hinweist. Es ist das Beste der Seele. Dazu sich zu erheben, daß man das Beste seiner Seele als den gottgewollten Ertrag schwerer Zeiten willig aufnimmt, das bedeutet etwas auch für den, der so leichthin für andere darüber zu reden weiß; denn erkannt ist noch lange nicht besessen. Wieder kommt uns dabei das Wort von der aus der Not geborenen Tugend oder der Begriff des Motivwandels zu hilfe. Zuerst schweckt es sauer, wenn man aus den Trümmern seines Glückes solches Bestes retten soll, dann aber bekommt man tatsächlich Geschmack daran.

Den prachtvollen Ernst und die nüchterne Festigkeit der zweiten Stelle kann man Kranken anbieten: "Mach dein Herz stark und werde fest, daß du vor Leiden nicht erschrickst." Das gibt auch eine sehr ernste Predigt, für die einem mancher dankbar ist; denn der Haupttrost kommt nicht dann, wenn die Sinne vom Leid umnebelt sind, sondern früher: in solchen Tagen muß man von seinen in der Ruhe erwordenen Grundsätzen und Angewöhnungen leben können, wie im Kriege von einem im Frieden gesammelten Kriegsschaß. — Die frommen, guten Ratschläge, sich an Gott zu halten und nicht zu weichen und vor allem zu vertrauen, sind bewährt; man meint, man sähe das durchfurchte Antlitz mit den klugen, sesten und tiesen Augen, unter denen dies Wort geboren wurde.

Wie ein treuer, starker Klang aus einem unserer großen Vertrauenslieder berührt es uns. Von solchen Dingen, aber nicht von Problemlösungen, wollen die meisten derer leben, die noch zu uns in die Kirche kommen. Solche Worte muß man gerade dann andieten, wenn nichts Besonderes von Teid vorliegt, wie auch eine Rede über das Abendmahl vorher und nicht bei der Feier gehalten werden muß.

Tugenden im Verhalten gegen Andere.

Wahrhaftigkeit. Ehrlichkeit.

S. 25<sub>18</sub>.

S. 12 12 Eugen sind Gott ein Greuel, der treue Mann gefällt ihm.

S. 17 Aufrichtigkeit paßt nicht zum Toren, zum Edlen paßt die Lüge nicht.

S. 12 19 Wahres Wort hat Bestand, Lügenwort hat kurze Dauer.

5. 28 28 Wer tadelt, findet zuletzt mehr Dank als der glatte Schmeichler.

S. 2020. Den hinterlistigen ist nicht zu trauen, die zum Guten raten, erleben Freude.

Kühlender Schneewind am Erntetag: ein treuer Bote für den, der ihn sendet.

Das Gebiet der Wahrhaftigkeit sollte man doch häusiger ansassen. In Stadt und Cand ist der Lüge zu viel. Die Mär vom offenen, treuen Deutschen und besonders die vom ehrlichen, schlichten Bauer ist eine Mär. "Alle Menschen sind Lügner". Man sollte die Lüge jährlich in einer Predigt behandeln und dann auch möglichst oft unter den Erläuterungen zu den großen religiös=sittlichen Begriffen sie und ihr Gegenteil ansühren, damit ja die Predigt recht konkret

wird und den Suchenden geholfen werden fann. Eine spezielle Predigt über die Lüge wird in die tiefsten Grunde der religiosen Aufgaben hinunterzuleiten sein, nicht nur um nicht als Moralrede zu erscheinen, sondern auch weil die Bewegung der Gedanken dahin führt. Wir stiggieren kurg den Gang einer solchen Predigt, wie wir sie uns denken, um dann das Besondere unserer einzelnen Derse hervorzuheben. - Je nach dem höhenstand der Gemeinde wird man die "groben" und die "feinen" Lügen mit fennzeichnenden Beispielen zu schildern haben, die ohne Zweifel dem gewöhnlichen abstrakten Denken des Theologen viel schwerer werden als die schönsten theoretischen Ausführungen. Die Ausreden und Vorwände, die faulen Enschuldigungen und Ableugnungen gegen Besuche und Zumutungen aller Art, find zu beleuchten; daneben aber die größte und feinste Luge, nämlich die gangliche Unwahrheit eines Scheindaseins, den sehr erstaunten hörern zu schildern, die meistens darin etwas gänzlich Neues vernehmen werden: also etwa ein haushalt, der sich unter viel Gleis und Schein über dem Abgrund der Verschuldung hält, ein Mensch, der sich mehr aufburden läßt an Pflichten und Ehren, als er bewältigen kann, eine Politik, die immer auf Glang und Prestige bin arbeitet, aber nichts leistet und dadurch unsagbar den Wahrheitssinn des Volkes verwirrt, ein Gesellschaftsmensch, der jedem etwas Angenehmes sagen und versprechen will, aber nichts halten kann, der Gesellschafter, der sich immer bei jedem über die andern luftig macht, bis sie es sich gegenseitig lachend oder ärgerlich erzählen; und noch mehr: die Lüge, die unser ganzes kirchliches Ceben durchzieht, wenn es uns so tun heißt, als lebten wir noch im sechzehnten Jahrhundert mit seiner Angst vor Gottes Gericht, die Rolle, die wir vor uns selber spielen, indem wir uns eine religiöse haltung ansuggerieren, die nur die Hülle unseres Materialismus ist, die Lüge in den Chen, gegenüber den Kindern u. s. w. – das Kapitel ist leider endlos. Wer nicht zu oberflächlich in seiner Menschenbeobachtung und nicht zu träge zum Nachdenken ist, findet der Beispiele genug und übergenug.

Darauf kann man die Solgen schildern. Die Verwüstung, die die Verslogenheit in der Seele des Menschen selbst anrichtet: O weh der Lüge, sie bestreiet nicht, wie jedes andre, wahrgesprochene Wort die Brust; — die haltlosigsteit und die Angst, sich irgendwo zu verraten, oder die freche Art, zynisch seine Lüge zuzugestehen, anstatt der Wahrheit wenigstens den Zoll der heuchelei zu opfern; wie die Lüge unfähig macht, vor den Gott der Wahrheit zu treten, weil man sein Licht nicht verträgt, oder wie sie einen anleitet, auch Gott selbst zu belügen und sich selber in die Unwahrheit zu führen. Die Zerstörung der Gemeinschaften wird dann zu folgen haben: die einer Ehe, in der die Lüge herrscht, eines Vereins, in dem die Lüge herrscht, die von Freundschaften, geschäftlichen Verhältsnissen, Vereinen, politischen Beziehungen, die von der Lüge durchzogen sind. Welch ein einzigartiges Gut ist doch das Vertrauen! Es ist ein Wert, den man erst schätz, wenn er verloren gegangen ist.

Aber woher kommt die Lüge? Sie ist meist ein Mittel in der hand anderer Sünden, sie ist eine Sünde zweiten Grades, dazu bestimmt, den anderen Sünden als Mittel zu dienen. Entweder soll sie Folgen zudecken, die die anderen Sünden, z. B. Schebruch, Schlemmerei, Betrug u. s. w. begleiten, oder sie dient unmittelbar der Derwirklichung böser Zwecke; ein Mädchen wird durch Lügen betört, in Erbsachen wird gelogen u. s. w. So kommt die Lüge von der Sünde und führt

weiter zur Sünde; in ihr straft sich eigentlich am allerklarsten Sunde selbst wieder mit Sünde. Lüge ist etwas Seiges; der Lügner fürchtet sich, und zwar darum, weil er Grund hat, sich nicht zu zeigen, wie er ist. Ein Lügner ist darum ein völlig gebundener Mensch, trot all seiner Schlauheit und Gewandtheit. Darum wird man von der Lüge nur frei durch die Erlösung; ein erlöster Mensch lügt nicht. Sein Gemissen ist wieder rein geworden, er erstrebt nur solches, wovon er öffentlich sprechen darf; er ist ein tapferer Mensch, der die Solgen seiner Sunden trägt und abträgt. Aber wie viel innere und äußere Kraft muß man haben, um nicht mehr zu lügen! Es gehört ein Bismarck dazu an Wille, Einsicht und Dornehmheit, um über die Lüge erhaben zu sein. Selbstsucht durch Dienst, Gut= mütigkeit durch Gute, Angst durch Capferkeit zu ersetzen, ist für die meisten Menschen das Mittel, um nicht mehr lügen zu mussen. Im hause ganz wahr sein, nicht die Kinder immer bedroben und unter einer furchtbaren haustgrannei halten, die Dienstboten nicht für uns lügen lassen, damit sie nicht auch gegen uns lügen, den ganzen Cebensstil im Derkehr untereinander und gegen andere auf den Suft der Wahrheit stellen, feine Scheinwirtschaft treiben mit gepumptem Luxus - das sind Mittel, um die Lüge gar nicht aufkommen zu lassen; die Lüge aus einem alten Menschen auszutreiben, gelingt nicht, weil sich solcher meist schon gang feste hirndispositionen angelogen hat. Will man neben den großen und tiefen religiös-sittlichen Beweggründen noch andere zur hilfe einführen, so kann man die Solgen der Lüge, ihre "turzen Beine" u. f. w. klar machen, also refleziv auslegen, was das sittliche Gefühl intuitiv als sein eigenstes Gesetz besitzt. Wie die meisten Aufgaben in der Erziehung gewährt auch der Kampf gegen die Lüge die meisten Aussichten, wenn er sich auf mittelbare Bekämpfung in der angegebenen Weise beschränkt.

- S. 12, 12. Einem Kind gilt es, wenn es gelogen hat, das Wort "Gott" einzuprägen, nicht als den, der die Lüge äußerlich straft, sondern als den, dem die Lüge nicht gefällt; so bahnen wir schon früh den innern Stand an, auf dem man sich nicht aus gemeinen, sondern aus idealen Beweggründen vor Gott scheut; sein Wohlgefallen ist dann Selbstwert, nicht eine große Münze, die in die kleinere von allerlei Vorteilen umgewechselt werden kann. Vor Gott handelt es sich um ein ideales Gefallen, weil er die Stelle ist, wo über unsern inneren Wert entschieden wird.
- S. 12, 20. Die Verbindung von sittlicher Minderwertigkeit und Dummsheit, wie sie den Toren auszeichnet, macht unfähig zu der kühnen und stolzen Aufrichtigkeit; dagegen ist sich der Edse zu gut, um zu sügen; er kann es sich leisten, wahrhaftig zu sein, freisich aus anderen Gründen als der Inniker. Denn die Wahrheit des ganzen Wesens macht auch die Junge wahrhaftig; ist die Lüge einer gedrückten Stellung zu den Verhältnissen entsprungen, so ist der wahrhaftige Edse ihrer immer herr. S. 12, 19. Diese Klugheitsregel drücken wir im Deutschen in einem auch kanzelfähigen Sprichwort besser aus, sodaß wir dieses hier nicht bedürsen. S. 28, 23 und 12, 20 sprechen weithin schauende Erfahrungsregeln aus: wie dankbar ist man oft erst nach vielen Jahren sür eine Kritik aus Freundess und auch aus Feindesmund, die einen zu ihrer Zeit darum soschwarze, weil sie ins Schwarze tras! So muß man es auch selber öfter wagen, offen und sein in der Form sein echtestes Urteil auszusprechen, auch wenn es

nicht anerkannt wird; dann hat man seine Pflicht getan, oder was noch mehr besagt, man ist sich treu geblieben; darin stehen wir über dem Standpunkt unserer Sprüche, daß wir nicht nach den endlichen Folgen, sondern nach dem Innenwerte fragen, den ein Verhalten hat. Welche innere Erhebung ist es, wenn man in gütiger Weise seine ganze überzeugung hat sagen können, die dem andern zu helsen imstande ist! Das ist besonders der Fall, wenn man sich vor seinem Gewissen zugestehen kann, daß möglichst wenig von Eitelkeit, hinterlistiger Rache an dem Gegenstand der Kritik oder an Ceuten, die uns selber einmal kritissiert haben, daß keine Nervosität noch das Bedürfnis, irgend eine üble Caune abzureagieren, mit im Spiele waren. Aber auch ohne diese innere Erhebung bleibt es Pflicht, soweit unser Beruf im weitesten Sinne reicht, die Wahrheit zu sagen, wo sie noch helsen kann. Daß dies etwas anderes ist, als die leidige gegensseitige Kritissiererei in dem Vaterlande und in der Kirche, ist klar.

Man kann diese Bemerkungen über das Verhältnis von Lüge und Sünde auf die Form bringen, die sich etwa als zugespitzte und darum anregende und behältliche Disposition empsiehlt: Wer nicht lügen will, der sündige nicht; und wer nicht sündigen will, der lüge nicht; denn die Lüge ist Werkzeug und Deckmantel der Sünde. So soll die Scheu vor der Sünde einen vor der Lüge schützen, und die Scheu vor der Lüge wieder vor der Sünde.

freundlichkeit.

5.3 Freundlichkeit und Cauterkeit pflege, binde sie dir um den Hals, bei Gott und den Menschen. 5.16 6.

Freundlichkeit und Cauterkeit sühnt Schuld, Gottesfurcht bewahrt vor Unglück. 5 1225.

Kummer drückt den Menschen nieder, ein gutes Wort erfreut ihn wieder. J. S. 784.85.

<sup>34</sup>Bleib nicht fern dem Betrübten, traure mit dem Trauernden, <sup>85</sup>sei nicht unlustig, Kranke zu besuchen, davon erntest du Liebe.

Diese Gruppe bietet wieder eine unerschöpfliche gulle von Anregungen, um aus den allgemeinen Predigtgedanken in besondere und aus besonderen zu allgemeinen überzugehen: jenes, um die großen, umfassenden Ermahnungen durch einzelne, sehr anschauliche und gang unüberhörbare zu ersetzen, dieses, um von den Punkten des Umfreises unserer Lebenshaltung aus in den Mittelpunkt guruckzuführen. Beides muß immer hand in hand geben, damit unsere hörer und uns selbst immer das Gefühl begleitet, daß es sich nicht um klingende Worte, sondern um gang praktische Lebensinhalte, und daß es sich nicht um gute Ratschläge moralischer Art, sondern um eine völlige Lebenserneuerung handelt. — Es fehlt ganz offenbar in der Welt an Freundlichkeit; darunter kann man beides verstehen: die Außenseite einer Gute, die zu trag, zu stolg und zu schüchtern ift, um sich gu zeigen; aber auch die Gesinnung, die jeder höflichkeit einen wirklichen Gefühls= inhalt verleiht. Wer die Menschen - samt sich selbst - auf der Tram, der Eisenbahn, am Schalter oder sonst beobachtet, wo sie in großer Zahl auftreten, ohne sich zu kennen, der weiß, was hiermit gemeint ist. Die innere Unzufriedenheit, die Nervosität, die Selbstsucht, die Gedankenlosigkeit, aber 'auch der Born und haß gegen alles, was Mensch heißt, äußert sich oft in der rüpelhaftesten Art. auch wer von denen, die Christen heißen wollen, hat sich so viel in der Gewalt, daß er Bittenden gegenüber Grazie im Versagen bewähren kann? lädt nicht den Jorn über eine hohe Geldforderung auf den armen Überbringer ab? Wer läßt es nicht Ceute, die in seiner Botmäßigkeit stehen, entgelten, daß er sich im Beruf und Geschäft oder in der Gesellschaft geärgert hat? Wer kann einen anderen flagen hören? Man wird sofort nervös, wenn ein anderer uns mit seinen Angelegenheiten befaßt. Und hat uns erst jemand etwas angetan, so helfen alle iconen Worte über die Seindesliebe nichts: man rächt sich, grob ober fein; und nur wenige sind so weit ihrer herr, daß sie dieses Gefühl der Rache in einer feinen ironischen Bemerkung loswerden können. Und auf der anderen Seite, wie dürstet doch alles nach einem bischen Güte! Wie hängen die Menschen an einem wirklich gutigen und freundlichen Menschen! Denn sie leiden doch alle am Ceben, ob sie auch noch so stolz und sicher darein sehen. Es tut einem Menschen, der etwas von Jesus gelernt hat, sehr wohl, Sonnenschein für manche zu werden, die im Schatten sitzen. Dabei aber kommt leicht eine große Versuchung: dies ist die Entrüstung über die sog. Undankbarkeit der Menschen. Erst wenn wir diese überwunden haben, dann sind wir auf dem Weg gur greiheit. Wir überwinden sie, wenn wir uns durch die größte Undankbarkeit der Menschen nicht abhalten laffen, gütig gegen sie zu sein. Wir durfen bloß die Art, aber nicht den Grad unserer Gute andern. Das ist ja oft nötig genug; denn wenn wir Menschen genau erkennen wollen, dann mussen wir sie beobachten, ob und wie sie Güte ertragen können.! Das sind gang reife und starke Menschen, die sich durch Gute nicht verwöhnen und zur Frechheit bringen lassen; der Mittelichlag wird gleich fordial, pobelt sich an und wird frech, weil ihm der Gütige keinen Anreiz mehr bietet, ihn zu gewinnen und zu erobern. Und einen solchen Anreig muffen die meisten Menschen im Verkehr mit anderen haben; darum leiden auch so oft gutige und schwache Frauen unter ihren nervosen und selbstsuchtigen Männern, weil diese immer etwas zu erobern haben muffen. In solchen fällen tut die Sonne der Gute gut daran, sich auch einmal hinter die Wolke der Gleichquiltigkeit zu verhüllen; dann ist das ihre Sorm, sich zu zeigen und zu bewähren.

Einer großen Umgestaltung bedarf für viele ihr Verhältnis zu allerlei Unbekannten, Mitreisenden, Unterbeamten usw., also zu Menschen, von denen sie keinen Vorteil und gegen die sie keine Verpflichtung haben. Sich im Verkehr mit solchen eine seste und offene Güte anzugewöhnen, statt jeden ins eigene Abteil Einsteigenden als Feind anzusehen, das nur ist eines Christen würdig. Katholische Pfarrer haben an ihrer Uniform gleich schon eine starke Erinnerung an ein richtiges Verhalten; mancher Mensch wäre sicher entsetzt, wenn er erführe, daß dieser oder jener Mitreisende ein Christ oder gar ein Pfarrer sein will.

Solche Gedanken würden jede Predigt interessant und fruchtbar machen; es müßte dabei immer zur Beruhigung für Leute, die "Gottes Wort" und keine "bloße Moral" hören wollen, hinzugefügt werden, daß auf solche Kleinigkeiten gerade das Gebot der Liebe und die Gabe der Erlösung von der Sünde hinzusläuft. Die Freiheit ist nicht eher errungen, als bis uns die Güte eine ganz selbstverständliche Gegenwirkung (Reaktion) auf die Berührung mit jedem anderen Menschen wird; solange man sich noch zusammennehmen und zwingen muß, ist

sie noch nicht weit her. Aber ebenso sind diese kleinen Dinge auch für den Christen insofern noch wertvoll, als sie ihm immer wieder zeigen, wie sehr er der großen hauptsachen noch bedürftig ist: beständiger Erneuerung und täglicher Dersgebung.

Unsere Worte haben zum Teil eine Motivierung an sich, die uns nicht geställt; darum lassen wir sie einfach weg oder überhöhen sie ausdrücklich durch christliche Beweggründe.

5.33. Die Verbindung von Freundlichkeit und Cauterkeit läßt sich sehr sein zum Angelpunkt einer Predigt machen: wie die Freundlichkeit zur unslauteren Verbindlichkeit, so versührt die Wahrhaftigkeit zur Unfreundlichkeit. Jene verspricht allen alles, und sagt jedem ein liebenswürdiges Wort, bis die Mundsspitzen schwerzen; aber die Seele weiß nichts davon. Diese kann Unfreundlichkeiten herauspoltern, die gar keinen anderen Zweck haben, als das Gewissen des Redenden angeblich zu entlasten und das Gefühl des hörenden oft für Jahre zu verletzen, wenn es sich um Dinge handelt, die zwar wahr, aber unabänderlich sind. Die Verbindung beider zu seinem christlichem Takt ist die Aufgabe, die kaum einer genügend löst. Wo sie aber gefunden ist, da ist sie ein Geschmeide um den hals, nein, ein Gedenkzeichen, das einen in jedem Augenblick mahnen sollte, recht auf sich selber zu achten, wenn das überhaupt noch nötig wäre. Daß man mit diesem Takt bei Gott und Menschen wohlgelitten wird, ist klar.

Daß ein solcher Takt Schuld sühnt, S. 16, 6 können wir nur gegen den Text auf unser Verhältnis zu den Menschen, aber nicht auf das zu Gott beziehen. Einen Menschen, dem wir etwas zuleide getan haben, hassen wir noch dazu, solange wir noch nicht auf dem Wege der Vollendung sind; denn er verklagt uns vor uns selbst, und wir fürchten seine Rache. Aber wenn wir weiter gekommen sind, dann hat er ein großes Konto in unserem Schuldbuch, und wir wissen nicht, wie viel heimliche Wohltaten wir ihm erweisen sollen, um ihm abzubitten.

5.12, 25. Eine sehr schwere und seine Kunst ist es, hinter verschlossenen Lippen einen Kummer zu ahnen, der nur aus den untrüglichen Augen spricht; eine noch größere ist es, ein gutes Wort dahin zu schieken, wo so oft ein Verlangen nach etwas Wärme und Güte wohnt, ohne die Lippen zu bewegen; denn gar leicht ist ein schwer getrossenes Herz zu stolz, um zu betteln oder den dankbaren Bettler zu spielen. Aber die ungesprochenen Worte, die zumal die Frausehr fein fühlt, die tun wohl und machen nicht abhängig. Wenn wir nur nicht so sehr mit uns selbst beschäftigt wären, um die seine Stimme der Sehnsucht nach etwas Güte und Wärme in unserer Umgebung zu vernehmen! Aber schuldig ist jeder, der sie selber einmal erklingen ließ und darauf nicht nur ein Echo, sondern auch eine hilfe fand, der aber jetzt gegen andere, die in ähnlicher Lage sind, sein Ohr verschließt oder zu träg ist, seine Seele zu öffnen.

J. S. 7, 34. 35. Das ist die Probe eines goldenen herzens, wenn sein Inhaber sich bei Trauernden und Gedrückten am wohlsten fühlt. Bei ihnen zu weilen, ohne pharisäisches Selbstgefühl und das Bedürsnis der Schuldsucherei, auch ohne den Wunsch, sich durch Anklagen und Vorwürse das Mitgefühl zu ersparen, sondern bloß mit dem Wunsche, ihnen nahe zu sein, das ist etwas Gutes. Es ist keiner ein Pfarrer, der das nicht kann, wenn er es auch erst durch Selbstzucht lernen muß; es ist keiner ein Christ, der gleich nach der Uhr schaut, wenn er bei Geschalagenen und Bekümmerten ist, oder der sich nur an ihren Unarten und Jämmerlichkeiten ärgert. Einem glücklichen, intelligenten Mann, der sein Seben und seine Sebensanschauung halbwegs in Ordnung gebracht hat, ist freilich der Anblickund das Anhören von solchen oft einfach fatal, aber damit ist die Tatsache ihrer Existenz und die Notwendigkeit, ihnen etwas zu werden, nicht beseitigt. Es ist darum etwas in uns nicht in Ordnung, wenn wir nicht wie unser Meister Jesus das Elend ohne Schadenfreude auch geheimster Art aufzusuchen und zu ermuntern wissen. Oft beruht dieser Fehler nur auf Gedankenlosigkeit; S. W. Sörster hat in seiner Jugendlehre eine Sülle von Beispielen gegeben, wie man dieser durch Unterredungen entgegentreten und das natürliche Mitgefühl unter all dem auf der Oberstäche besindlichen Wust hervorrusen kann. Freilich darf man sich nicht darüber täuschen, daß es nicht bloß Gedankenlosigkeit ist; der Priester und Cevit gingen ja an dem Menschen vorüber, "da sie ihn sahen". In solchem Fall muß natürlich eine ganz andere Kur eintreten.

Edelsinn.

5. 11 12.

Den Andern verächtlich behandeln, ist taktlos, der Einsichtsvolle schweigt stille. S. 14 <sup>21</sup> Einen Mitmenschen verachten, ist Sünde, heildem, der Elenden wohltut! J. S. 11 <sup>4</sup>Spotte nicht über einen, der in Trauer geht,

verletze nicht den Unglücklichen! Wunderbar ist Gottes Fügung, sein Walten sieht niemand voraus.

Mancher stieg aus der Tiese zum Thron, mancher ohne Name bekam die Krone,
Gbewaltige wurden jäh gestürzt, hohe herren schmählich mißhandelt.

3.5.85 - 7.

<sup>5</sup>Beschäme keinen Reumütigen, 6Beschäme keinen Alten

7überhebe dich nicht über einen Toten,

bedenke daß wir alle schuldig sind wir werden auch einmal Greise sein. bedenke, daß wir alle dahin müssen.

Man muß auf die Derachtung zu sprechen kommen, mit der sich die Menschen gegenseitig ansehen oder gar behandeln, wenn man in die Schlupfwinkel des menschlichen herzens hineinleuchten und die gewöhnlichen, aber auch die seinsten Anlässe zum Unfrieden zwischen den Menschen und in ihrer eigenen Brust beseitigen will. Wenn man in eine Unterhaltung hineinhört, wie oft besteht sie aus einer verächtlichen Aussprache über andere! Sieht man einen richtigen Großstädter, man hat immer das Gefühl, daß der einen jeden ohne Ausnahme grundsählich von oben herunter ansieht. Mit dem reichen Bauern steht es freilich nicht im geringsten besser. Auf dem Gebiet des Verstandes hält einer den anderen für einen Dummkopf, auf dem des Besitzes für einen armen Schlucker, auf dem religiösen für einen heuchler oder für rückständig, auf dem politischen sieht eine Nation gründlich auf die andere herab, und mit den Kirchen ist es nicht besser. Die Verachtung nimmt die verschiedensten Sormen an: bald drückt sie sich ganz ungeschminkt aus, bald kleidet sie sich in die Sorm der Satire oder der Neckerei, bald aber auch markiert sie sich als Mitseid; in dieser Sorm, die bei den Frommen

üblich ist, ist sie am allerwiderlichsten. Man ruht eben nicht eber, bis man an dem andern die Stelle herausgefunden hat, wo man ihn verachten fann. Manche leben gar für ihr inneres Ich nur von der Verachtung der andern; denn da sie sich hochschätzen wollen, um nicht zu verzweifeln, bleibt ihnen nur übrig, die anderen noch tiefer, als sie selbst sind, hinabzudrücken. So geht es zu zwischen den heiligen, so geht es auch zwischen den Zuchthausgefangenen. Oder der Neid auf die einen hält sich schadlos an der Verachtung der anderen. Auch die innere Unzufriedenheit, die auf überhohen Ansprüchen beruht, sucht sich auf diese Weise einen Ausgang. Ebenso freut man sich auch immer, wenn man einen gefunden hat, der schwach genug ist, um sich gern in eine solche Unterhaltung über die Nächsten hineinziehen zu lassen, mag er auch sonst für sich selber bessere Grundfate haben. Sindet man teinen von dieser Art, so nagt man fleinlich an dem Bild des anderen, bis man seinen ichonen Schein gerstört hat. - Das sind alles bose Dinge; wenn man auf sie zu sprechen kommt, passen die Leute auf. Man foll sie aber nicht nur behandeln, um zu schelten und die Verächter selber zu verachten, sondern man soll ihnen doch vielmehr helfen. Dazu kann man etwa sagen: diese Sucht, andere zu verachten, zeugt davon, daß wir unter ihnen leiden, weil sie besser sind als wir, oder weil wir eine Solie für unsere Eitelkeit brauchen: denn ausgesprochen oder unausgesprochen steht doch hinter jedem solchen verächtlichen Gedanken oder Wort das stolze Selbstgefühl: "aber ich!" Gegen Vorzüge eines anderen gibt es nun nach Goethes prächtigem Wort nur ein Mittel: die Liebe. Man wende doch sein inneres Auge solange, bis man den anderen pon seiner besten Seite aus sieht. Ober man wende sein Bild solange, bis es uns diese Seite zeigt. Man sehe also den Menschen an, wie ihn Gott ansieht: "an den Menschen ein Wohlgefallen" - oder wie man selber angesehen werden will. Und dann, wenn man solches ernsthaft begonnen hat, wird man mit Verwunde= rung und Freude gewahr werde, welche innere Freiheit das gibt, wenn man einen Menschen anerkennend und nicht mehr nur verächtlich behandelt. Nur muß diese Anerkennung gang selbstlos, und nicht etwa dazu ausgeübt werden, um einem selber den Ruhm eines weitherzigen Menschen einzutragen. Man kann in dieser Weise an sich arbeiten, wenn man den Willen hat, ein wirklich freier Mensch zu werden, der nicht unter den andern Menschen leidet, sondern tatsächlich über ihnen steht; nur scheinbar stellt einen ja die Derachtung über den andern, und die Anerkennung unter ihn. In diesem Sinn lassen sich manche gute Ratschläge im Anschluß an S. 11, 12. und 14, 21 geben; oder in irgend einem Zusammenhang werden diese Gedanken Anschauung und gullung darbieten können.

3.5.11, 4-6. und 8, 5-7. Es sind Dinge des seinen seelischen Taktes, die hier behandelt werden. Solche sind immer nötig und fesselnd, denn sie sind etwas Praktisches und Konkretes. Im Takt vollendet sich die Erziehung oder die Erlösung eines Menschen; denn er bedeutet, daß die Nächstenliebe nicht nur ihre feinste Gestalt, sondern auch die Form des automatisch und unbewußt sich vollziehenden Reagierens auf jeden Eindruck von außen angenommen hat. Da der Takt so unmittelbar ist, kann er nicht unmittelbar gepflegt werden, sondern nur mittelbar. Er muß also der Niederschlag von häufigen Betätigungen bewußter Art, er muß die Folge eines Umganges mit hohen geistigen Faktoren, wie etwa seinen Menschen oder Büchern sein, die dieses Geistes voll sind. Bis

bieses Organ sicher seine Dienste tut, muß man sich im einzelnen Fall zwingen, so zu handeln, wie es die Sittlichkeit gebietet. — Der Spott über einen, der in Trauer geht, wenn es keine kokette Trauer ist, kommt doch nur in selkenen Fällen, und zwar bei ganz rohen Menschen vor; dagegen die verletzende Behandslung von Unglücklichen ist weit häusiger: sie beginnt damit, daß man solche Ceute meidet, von denen nichts mehr zu prositieren oder von denen bloß ewige Klage zu hören ist; darüber weiß mancher Trauernde ein bitteres Wort zu sagen. Mitleid in der konventionellen Form ist aber auch oft genug eine Verletzung; das schlimmste aber ist es doch, wenn man sich eine Freude daraus macht, das Unglück auf irgend eine Schuld oder auf die Rache Gottes zurückzusühren; das allerschlimmste aber ist es, sich dem Elenden im eigenen Glück und Glanz zu präsentieren, um sich an seinem Neide zu sonnen und ihn recht zu ärgern. So etwas sollte nicht vorkommen; aber es kommt vor, alle Tage, bald grob, bald fein!

Ebenso liegt dem natürlichen Menschen die Sucht, andere gu beschämen, nabe. Wie leicht verfällt man in diesen gehler, andere Ceute, wie seine Schüler oder Untergebene, seine Frau oder seine Kinder zu beschämen. Augenblicklicher Ärger oder die füße Rachsucht, ihrannische Caune und brutale Rüchsichtslosigkeit verführen immer wieder dazu; es ist das aber gang gemein und wird niemals vergessen. Besonders in der Schule sollte man es nicht tun; so etwas brennt noch nach vielen Jahrzehnten. - Die Sünde eines Reumütigen auszuposaunen, ist natürlich das allergemeinste; die Unart, einen steif und "taub" gewordenen Alten zu beschämen, ift in dem bekannten Cesebuchstud von dem Kind gebrandmarkt, das seinem Vater ichon ein Holzichuffelden für seine alten Tage ichnitte; dieses Stück ist schon oben erwähnt worden. - Als in einer fröhlichen Gesellschaft allerlei über einen fürzlich verstorbenen Mann erzählt wurde, fragte ein Engländer spig, wie lange jemand in Deutschland tot sein musse, bis man etwas Böses über ihn sagen durfe. - Es ist oft reine Gedankenlosigkeit, die an solcher Beschämung des andern Freude finden läßt. In diesem Sall ist der Sehler heilbar; wer nur überhaupt gut sein will, braucht nur einmal darauf aufmerksam gemacht zu werden. und er fängt an, es zu lassen. Man muß es darum immer wieder einmal sagen, wie oft und auch wie leicht solche Sehler, also etwa Ironie oder auch die Unart, die eigne Frau in Gegenwart anderer bloß zu stellen, sich verlieren können, wenn nur der gute Wille vorhanden ift. Es geht tatfächlich. In solche Eden und Schlupswinkel der Seele muß aber die Erlösung hineinreichen, sonst ist es keine Erlösung. - Ein hilfsmittel bei diesem ganzen Kampf wider sich selbst ist auch die von unserm Spruchdichter empfohlene Besinnung auf unser eigenes Empfinden und Ergehen: am eigenen Gefühl muß man messen, was andern wehe tut; denn die andern haben genau dieselben Empfindungen wie wir auch. Aber das Bose ist dies, daß unsre Empfindung, von einem Größeren übel behandelt worden zu sein. nur schwer davon abgehalten werden kann, zu einer ähnlichen Behandlung anderer den Anlaß zu geben; tatsächlich liegt vielen menschlichen Beziehungen dieser üble Sat zugrunde: denn ich bin groß und du bist flein.

Statt andere zu verachten, sollte man die rechte Chrfurcht haben vor allem, was Menschenantlitz trägt. Ein jeder ist schon als Person seiner Ehre wert, wie viel mehr ist es einer, der begonnen hat, eine Persönlichkeit zu werden. Man muß sich darum unbedingt diesen seinen Gedanken von Goethe, daß die

Chrfurcht oder einfacher gesprochen die Achtung, die Grundbedingung für die menschliche Gesellschaft ist, recht fest einzuprägen suchen. Gilt er boch für alle menschlichen Beziehungen; Jesus hat ihn sogar auf die Sünder ausgedehnt. die sozialen Verhältnisse vor allem ist er das ideelle heilmittel - mehr Achtung fürs Volk! - neben dem andern: mehr Cohn und bessere Wohnungen! auch für die Beziehungen zwischen den Dölkern gilt derselbe Grundsat: mehr Sinn für das, was an dem Nachbar und an dem Seinde groß und tüchtig ist! --Besonders muß dieser Grundsatz der Jugend eingeprägt werden; darum ist die Karikatur immer Gift für sie, darum muß man sich auch in Acht nehmen, wenn man in Gegenwart von Kindern übel über andere Leute spricht. sollte es überhaupt nicht tun, um sie nicht an diesen Gesprächsgegenstand zu gewöhnen; jedenfalls aber sollte man in ihrer Gegenwart nicht absprechend über diese urteilen. Denn sonst verlernen sie jede Chrfurcht, was dann vor allem ihre Lehrer zu spüren haben werden. Am schlimmsten scheint es damit in Samilien zu sein, die geistig sehr angeregt, aber ethisch weniger auf der höhe sind, wo darum auch der Grundsatz gilt, daß eine geistreiche Bosheit besser ist, als eine langweilige Bravheit. Solches ist vom übel für die Kinder. Immer ist es ja weniger die gesetzte Rede und das bewußte Beispiel, was auf Kinder einwirkt, als die gelegentliche, aber darum auch aus der Tiefe kommende Äußerung der wirklichen Seelenart. Freilich nur da, wo überhaupt Sinn für das Streben nach sittlicher Emporentwicklung ist, werden alle solche Bemerkungen Eindruck machen. Dort aber können sie aus mancher Gedankenlosigkeit herausreißen, die auch neben dem besten herzen ihren Plat behauptet. So fann man etwas mehr Frieden und inneres Glück unter den Menschen anbahnen. Denn das Gefühl unglücklich zu sein, beruht meist auf einem falschen Vergleich: zwar vergleicht man sein Geschick gern mit dem Geschick derer, die es besser haben als man selbst, aber seine Eigenschaften und Leistungen mißt man an denen, die man unter sich stehend glaubt - auch dies steht als Beweggrund oft hinter jener verächtlichen Rede - ; das Ergebnis ist dann in der Regel Unzufriedenheit über das Migverhältnis zwischen Geschick und Ceistung. Aber wenn man es umgekehrt macht, wird die Sache besser: statt die andern zu verachten, fritisiere man sich selbst vor solchen, die an Seelenadel über einem stehen, und messe dann sein Geschick an denen, die es viel schlechter haben als man selbst, und das Ergebnis wird zur Zufriedenheit ausfallen.

Friedfertigfeit. Derföhnlichkeit.

3. S. 288 halt dich fern von Streit, so hält sich die Sünde fern von dir. Ein Leidenschaftlicher entzündet Streit,

ein Böser bringt Freunde auseinander.

11Wenn der Sunke springt, entsteht Seuer, beißer Streit führt zu Blutvergießen.

12Blas, so brennt's, spei drauf, so erlischt's,

und beides kommt aus deinem Mund.

5. 10 12 haß weckt Streit, Liebe deckt alle Fehler zu.

5. 19 11 Geduldig sein ist rechte Klugheit, Derzeihen ist wahrer Ruhm.

5. 20 22 Wolle nicht das Bose vergelten, warte auf Gott, der hilft dir.

5. 24 29 Sag nicht: wie er mir getan, so will ich ihm tun.

5. S. 28 Wer sich rächt, erfährt Gottes Rache,
all seine Sünde bewahrt er ihm auf.

Dergib dem andern sein Unrecht,
bann hört Er dein Gebet um Vergebung.

Tein Mensch bleibt im Jorn gegen den andern,
und von Gott will er hilse haben?

mit seinesgleichen hat er kein Mitleid,
und will für eigene Sünde bitten?

Denk an das Ende, laß die Feindschaft,
an Tod und Verderben, hör auf zu sündigen!

Denk an das Gebot, laß fahren den Jorn,
an Gottes Geseh, verzeihe dem Bruder!

S. 17 Wer Gutes mit Bösem vergilt,
von dessen Haus weicht das Unglück nicht mehr.

5. 2417, 18.

<sup>17</sup>Wenn dein Feind stürzt, so juble nicht, bei seinem Sall frohlocke nicht, <sup>18</sup>damit nicht Gott es missällig bemerke und den Zorn von ihm wendet.

S. 25 21. 22.

<sup>21</sup> Hungert deinen Seind, so speise ihn, dürstet er, so tränke ihn; <sup>22</sup> so legst du ihm glühende Kohlen aufs Haupt und Gott wird dir's vergelten.

Es gibt so viele vergantte Dörfer und auch große gamilien, wo einer den andern nicht leiden kann und seine Freude daran hat, ihm weh zu tun. Lust am Streit und das Bedürfnis nach Krakehl sind in vielen Ceuten sehr stark. Drozekhansel und Dorffrakehler machen überall sich und andern das Ceben zu einer Bein. In den meisten Menschen liegt etwas von dieser Lust am Streit. Oft begnügt man sich, weil Mut und Kraft zu äußerm Streiten fehlen, wie oben ausgeführt wurde, mit innerm hadern und boshaften Bemerkungen. Diese Unart stammt entweder von der Unzufriedenheit oder führt zu ihr, darum mussen wir hier gründlich mit seelsorgerlichem Wort eingreifen, das ins einzelne hineinzugehen und nicht nur so allgemein von Streit und haß zu reden hat. - Ganz furchtbar schwer ist es aber, sich aus Überzeugung, nicht aus Angst oder Schwäche ruhig zu halten, wenn einer einen Streit beginnen will. Darum hat Jesus mit Recht die Geduld und das Nichtwiderstreben als die höhe der Selbstüberwindung bingestellt; das ist auch tatsächlich eine sehr männliche und keine weibliche Tugend. Es bedeutet den Sieg über sich selbst, wenn einer fest und gelassen Angriffe auf sich ansehen und anhören kann, ohne mit der Wimper zu zuden. Dazu kann außer einer gründlichen Neugeburt, von der gleich die Rede ist, auch eine fülle von gedanklichen hilfstruppen beitragen: der Gedanke an den haß, der immer verstärkt wieder zurückeilt auf den, von dem er zuerst ausgegangen ist; auch der Gedanke an all das Leid, das aus einem solchen Streit entspringt, bei dem der Anlaß und der Gegenstand, um den es sich gehandelt hatte, vollständig hinter dem Streite selbst zurücktritt; endlich noch diese Erwägung: es bedeutet die größte höhe über den Dingen, wenn einer jum Gegner sprechen könnte: Freund, was fehlt dir, daß du so boshaft bist? Denn es ist in der Tat oft genug eine solche Seindschaft nur scheinbar gegen den andern gerichtet, oft gilt sie vielmehr

irgend einem Teil von uns selbst, der uns Unruhe macht: man will auch hier eine innere Krisis durch einen auswärtigen Krieg beseitigen. Zumal von dem still brütenden Grimm und haß gilt dasselbe, was sein Beichtvater Luthern im Kloster gesagt hat: "Du glaubst, Gott gurne dir, aber du gurnst Gott!" So wüten wir oft gegen andere, aber der andere ist nur die Maste für uns selbst: wir meinen, er ärgere oder er tadle uns, aber wir sind es selbst. Wer sich beobachtet, wird häufig solche Berrudtheiten finden, die sich oft genug mit gutem Willen und mit scharfer Selbsterkenntnis auflösen lassen. - Natürlich hilft am meisten die Erlösung oder die Wiedergeburt, also die Zufuhr von einem reineren Ideal, das mit Lust und Freude an ihm verbunden ist; denn was ist die Wiedergeburt, wenn sie nicht magisch, sondern scharf psnchologisch erfaßt wird, was ist sie anders als volle Lust an einem Ideal? Daran hat man dann ein Motiv; wer sich durch dieses im einzelnen Sall bestimmen läßt, der ift nabe daran, den Sieg über sich zu gewinnen. Es kommt dabei auf jenen unbeschreiblichen Umschwung an, den das Organ unserer Seele, das wir als unser Ich, als unseren Willen fühlen, vorzunehmen hat, um sich von dem bosen Tun zum guten hinzuwenden. Denn im einzelnen Tun, nicht aber bloß im allgemeinen Suhlen oder Denken werden diese seelischen Schlachten entschieden. Wer darum ernstlich will, was die Erlösung mit uns vorhat, der beginne mit greifbarem Einzelnen: er halte nur dies eine Mal wirklich mit Willen den Mund in dem Streit oder zerreiße den zornigen Brief, und er hat gewonnen. Allmählich bekommt er dann Geschmack daran, immer so zu leben; es bahnen sich feste Wege für das friedliche Verhalten an, und die Friedfertigkeit ist da, wenn sie auch in schwachen Augenblicken, wo der Leib oder die ganze Lage dazu verführt, in das alte Ich zurückzufallen, wieder dem Jorn Platz macht. - Wenn man so Streit und Frieden unter die höchsten Gesichtspunkte der Seelenentwicklung stellt, dann ist man der Gefahr enthoben, dem philisterhaften Geist der Leisetreterei zu verfallen, der aus unseren Versen, nicht gang ohne Grund, herausgelesen werden tann. Wir wollen es gewiß nicht vergessen, daß Jesus zwar das Wort von den Friedfertigen, aber auch das vom Seuer und vom Schwert gesprochen hat, das er in die Welt zu bringen habe. Aber es ist ein Unterschied zwischen einem Streiter und einem Krakehler. Nicht jeder Krakehler ist ein Streiter, und ein Streiter darf fein Krakehler sein. Krakehler und Angstmeier sind darin einander gleich, daß jeder um niederer Dinge willen so tut, wie er tut: der eine sucht um ihret= willen den Zank, der andere um ihretwillen den grieden. Christen sollen um höherer Werte willen beides suchen, den Frieden, aber auch den Kampf.

3. S. 28, 8. Dieses Wort sollte man in einem verzankten Dorf zu sinden wissen und es unbedenklich auf die Kanzel bringen. Der Streit als Wurzel aller Sünde, der hitztopf als Streitstifter, der hetzer als Zerstörer der Freundschaft; der Funke als Anfang des Feuers, der Kirmeße oder Feststreit mit Urlaubsssoldaten als Gelegenheit zu Messer und Säbelheldentaten — das wird alles sehr ausmerksame hörer und vielleicht auch einmal einen willigen Täter sinden. Sür Bauern, die das Plastische lieben, ist der Vers 12 ganz vortresslich; ohne Angst, ästhetisch zu verlehen, kann man mit ihm das Werk des Friedensstifters besser als mit der entsprechenden Seligpreisung einprägen. — Die folgenden Verse bedürfen keiner ausführlichen Erwägung, sie predigen sich leicht, wenn man ein

paar Beispiele zur hand hat. - Dielleicht fann es Eindruck machen, wenn man 3. S. 1 - 7, eine sehr an Jesu Geist beranreichende Stelle, einem von zwei verzankten Brüdern aus seiner Bibel vorliest, wo diese noch eine Autorität bedeutet. Oder man könnte sogar eine Beichtrede darüber halten, wo dieser feste Con nötig ist. Das Bild vom Schalksknecht liegt ja nahe genug. Vielleicht gelingt es, den harten Trot zu erweichen, der oft die geindschaft länger aufrecht hält, als es der boje Wille selber möchte. Für ängstliche Gemüter kann der Prediger und Seelsorger offen hinzufügen, was so selten geschieht, daß man mit seinem guten Willen zuerst einmal nur seine Taten und Worte in die Gewalt bekommt, aber das eigensinnige Völkchen der Gefühle noch nicht; jenes ist freilich schon einmal genug. Die Gefühle wollen ihre Zeit haben, bis sie sich ändern; mancher bringt es nie fertig, daß er anders seinem Seinde gegenüber fühlen lernt; dann trage er das als seinen Sehler, für den er seine Natur verantwort= lich machen muß, zu der ja die Gefühle noch stark gehören. Aber seine Worte und Taten muß man immer in seine Gewalt zu bekommen wissen, und wenn man auch kaum darüber hinguskommt, daß man bose Taten und Worte unterläßt. Die Sormen des Verkehrs und der höflichkeit lernt man unter dem Gesichts punkt der Seindschaft ebenfalls schähen; zwar begunstigen sie scheinbar die beuchelei, aber sie halten doch die Bestien auseinander und können sie auch etwas gähmen helfen. - Ju S. 17, 13 erzähle man die unvergleichliche Geschichte aus Tolstois Volkserzählungen: "Cösche das Feuer, solange es glimmt", in der um eines neben das Nest gelegten Eies willen zwei Samilien in bittersten Streit geraten, die die besten Freunde waren - wie selten sind doch in den Dörfern ein paar Samilien wirklich befreundet! Die beiden letten Worten S. 24, 17. 18 und 25, 21. 22 sind uns peinlich; an ihnen könnte man, um sie doch zu benutzen, das sittliche Gefühl der Kinder und auch ihr Gefühl für Gottes Wort in der Bibel erproben und schärfen, indem man sie die einzelnen Teile der Verse beurteilen läßt.

Verschwiegenheit.

S. 25 <sup>7</sup>hast du etwas gesehen, <sup>8</sup>so häng's nicht an die große Glocke, denn wie wird dirs gehen, wenn der Andre dir Dorwürfe macht?

<sup>9</sup>Trag deine Sache mit dem Andern aus,
aber laß es sonst niemand wissen.

sei unbesorgt, es sprengt dich nicht.

3. S. 27 <sup>16</sup>Treue bricht, wer Geheimnis verrät,
feiner nimmt ihn mehr zum Freund.

18Wie einer sein Erbteil durchgebracht hat,
so hast du Freundessiebe versoren,

19 als hättest du einen Dogel aus der hand gelassen,
so den Freund: du wirst ihn nimmer erjagen.

21 Eine Wunde läßt sich verbinden, ein Streit schlichten,
aber wer Geheimnisse verrät, ist abgetan.

Wenn man die forderung der Nächstenliebe ins einzelne verfolgen und wirklich die Gemeinschaft zwischen Menschen vor Störungen bewahren will, dann spreche man einmal oder öfter von der Verschwiegenheit. Dabei tann man ja auch wieder denselben Gang vom Besonderen ins Allgemeine geben, den wir bisher immer empfohlen haben. Jeder versteht es, wenn man darauf hinweist. wie nötig, aber auch wie schwierig Derschwiegenheit ift. Wie vieles braucht nicht gesagt zu werden, und wie vieles darf nicht gesagt werden, weil es sich um große wertvolle Dinge handelt, um den Namen eines Menschen, um irgend eine wichtige Aufgabe usw. Aber wie schwer ist es doch zu schweigen! hat man sich vorgenommen in irgend einer Gesellschaft, ja nichts darüber zu sagen - und auf einmal ist es doch heraus. Gerade diese sozusagen negative Beschäftigung mit der Sache ist im Nu in die entgegengesetzte umgesprungen: der Gedanke, nichts zu sagen, hat die Versuchung, es doch zu sagen, nahegebracht. und diese hat die Sunde selbst herbeigeführt. So geht es immer mit der Sunde; das ist es, was der Dichter meint, wenn er den Boten sagen läft: er sei so schnell wie der Übergang von dem Guten zum Bösen. Gerade so schlimm, wenn auch noch etwas widerlicher, ift es, wenn jemand andeutet, er wisse etwas, aber er dürfe es nicht sagen; denn damit verrät er es meistens, ohne daß er den Mut hat, als Verräter zu erscheinen. Ob der Verrat mit der Junge oder mit der Seder und der Druderpresse geschieht, ift ethisch gleich, die Solgen sind meistens in den letteren Sällen viel schlimmer. - Dieses Unvermögen, zu schweigen, ist ein schlechtes Kennzeichen. Es ist manches nicht in Ordnung in einer solchen Es fehlt ihr 3. B. an der nötigen Herrschaft über das körperliche Organ des Mundes; denn oft ist es blok physisches Unvermögen, daß dieses Organ noch nicht bewältigt ist. Die Dinge, die das Ohr vernahm, gehen gleichsam unmittelbar durch den Mund wieder ab. Das ist nur schwächliche Schwätzerei. Oder es liegt Eitelkeit und Wichtigtuerei zu Grunde; endlich ist es ein Mangel an Schonung und Cakt, der auf eine sehr geringe wirkliche Nächstenliebe schließen In gang schlimmen fällen liegt Bosheit und freude am Schaden vor. - So ergibt sich von diesem gehler aus die Notwendigkeit, die ganze Seele einer gründlichen Verbesserung zu unterziehen. Darum sollte man es nicht vergessen, in Beichtreden 3. B. von solchen Sunden zu sprechen; denn sonst denken unfre Abendmahlsgäfte doch immer nur an die "groben" Sunden, Diebstahl und Chebruch. Auch sonst eignet sich jene Unart vorzüglich dazu, als Erläuterung zur übertretung des Gebots der Nächstenliebe herangezogen zu werden. fromme und unfromme Klatsch wird sich immer getroffen fühlen; und das mit Recht. Umgekehrt läft sich die Nächstenliebe an der Derschwiegenheit klar machen, damit die Ceute nicht bloß, gemäß der altehrwürdigen Gedankenverbindung, an den Groschen denken, den man dem Bettler zu geben hat. Den Bettler liebt man dann oft am meisten, wenn man ihn einsperren läßt; dagegen die Junge zu beherrichen, statt etwas über den Nächsten auszuplaudern, was niemand wissen darf, ist die form der Liebe, die uns weniger verlodend erscheint, weil sie fehr schwer ift und man doch nicht sagen darf, daß man etwas nicht gesagt hat.

5.25.7,8. Natürlich wird man wissen, wann man etwas an die große Glocke hängen muß, was man gesehen hat; solche Fälle sind oft daran zu erstennen, daß man sich davor scheut; denn es kann große Unannehmlichkeiten dabei

geben. Aber für gewöhnlich handelt es sich bei uns um Dinge, die keine großen Werte berühren, um Dinge, die man nur durch Schwähen groß macht, aber durch Schweigen tötet. Das Motiv aus V. 8 darf natürlich nur an zweiter Stelle mitsprechen; die Quelle der Verschwiegenheit soll die innere Erhabenheit eines gütigen, starken Mannes sein. Der V. 9 legt erregten Leuten, die in irgendeine Streitsache gekommen sind, schwere Lasten auf; aber es ist tatsächlich immer besser, solche Dinge durch einen Privatbesuch oder Privatbrief als vor dem Theater der tertii gaudentes aus der Welt zu schaffen. Sieht man dem Menschen, mit dem man eine Sache hat, einmal wieder ins Auge und hört ihn selber sprechen und seine Aussachen, dann sieht man oft ein ganz anderes Bild, als man es sich von seinem Haß und von bösen Zwischenträgern hat zeichnen lassen.

3. S. 19. 7. Diese sehr verständige, wenn auch in D. 7b recht kleinliche Ausführung soll man sich und andern immer einmal wieder ins Gedächtnis rufen; besonders dantbar tann man für die Bemerkung D. 8 b. sein, wenn sie einem gewissenhaften Menschen auch die schwere Frage auferlegt, was im einzelnen Sall Sunde sei; gewöhnlich wird sie in dem bestehn, was uns das leichtere und angenehmere ist, während das Gegenteil unserem gewöhnlichen Menschen am sauersten fällt. Den bitteren humor von V. 10. kann man sogar auf einer Kanzel einmal zu seinem Rechte kommen lassen: wirklich hat man oft den Eindruck, als befürchtete jemand zu plagen, wenn er sich nicht einer qualenden Bemerkung, eines Scherzes oder einer lästigen boshaften Geschichte entledigt; das ist aber ein sehr schwaches Gefäß, das solche Spannungen nicht aushalten kann. Wie mancher kann nicht auf die Erzählung von einer solchen Neuigkeit ver= gichten, auch wenn er weiß, daß sie ihm einen Freund oder seinen guten Namen fostet; und manche solcher ekligen Geschichten kann man leider gar nicht ver= gessen, ein beschämender Beweis, wie unsere eigene Seele gerichtet ist - behält man doch im gangen nur das, was einen interessiert.

3. 27, 16. Sehr wehmütig klingt dieser Abschnitt; man merkt ihm die vielen bitteren Erfahrungen an, die ihm zugrunde liegen. Sehr warm und edel ist der Sinn, der so über Freundeswert sprechen und über den Derlust einer Freundschaft klagen fann. Um das Linsengericht einer augenblicklichen Befriedigung der Gefallsucht nicht zu verlieren, hat man das Beste darangegeben, was es unter Menschen gibt: das Dertrauensverhältnis mit einem anderen Menschen. Und ein solches ist für immer dahin, wenn es einmal gestört ist. Dann fängt man besser garnicht mehr an. Eine Freundschaft erfordert es, daß Offenheit zwischen den Freunden berricht: welche Freude ist es, einen Menschen zu haben, dem man alles sagen, bei dem man abladen kann, was man von Casten mit sich umberträgt. Das hat natürlich auch seine Grenze: einmal gibt es manches, was man nur sich und Gott sagen. kann und darf; und dann soll man einen Menschen mit Dingen verschonen, die er nicht hören will ober vertragen kann. Es gibt vieles, was man einfach für sich alleine tragen muß. Für Freunde versteht es sich aber von selbst, daß man sich alles andere anvertraut, weil es ja zwischen ihnen bleibt. Ganz anders ist die Sache. wenn es sich nicht um Freundschaften, sondern um einfache Bekanntschaften handelt. Diese werden sehr häufig dadurch zu einer Quelle von Bitternis, daß etwas weiter gesagt wurde, was unter dem bekannten Siegel der Verschwiegenheit anvertraut worden war. Dieses war geschehen nicht etwa aus dem tiefen Bedürfnis heraus, vor dem Freunde kein Geheimnis zu haben, sondern bloß aus Unfähigkeit, die Neuigkeit selber zu behalten. Dann verlangt man von dem anderen, daß er es nicht weiter sagt, während man doch selber dazu nicht fähig war. Tut er es doch, dann gibt es Streit. Was nicht gesagt werden dars, das soll zuerst einmal der für sich behalten, der den größten Wert darauf zu legen hat, daß es nicht auskommt; der Iweite und erst recht der Dritte hat dieses Interesse daran nicht mehr, sondern geht bloß dem seinigen nach, das auf Wichtigtuerei und Zeitvertreib mit etwas Bosheit hinauskommt. — Es weist auch diese Sünde immer auf tiesere Grundsünden zurück, und die erfordern eine gründliche Heilung der ganzen Seele; diese wird freisich manchmal sich nur so ermöglichen lassen, daß man sich zunächst einmal an einem Punkt der Oberstäche in die Gewalt bekommt, um dann allmählich in die Tiese vorzugehen.

Gemeinsinn.

J. S. 20, 80, 31.

<sup>30</sup>Derborgene Weisheit, vergrabener Schatz, was nützen die beide?

31Besser wer seine Torheit verbirgt,

als wer die Weisheit verbirgt.

S. 24, 11, 12.

11Befreie die zum Tod Geschleppten, rette, die zur Richtstatt wanken!
12Wolltest du sagen: "wir wußten nichts", der Richter der Herzen durchschautes, der deine Seele prüft, weiß es, er vergilt dem Menschen sein Tun!

Mit den beiden angeführten Sprüchen wüßte ich nicht viel anzufangen; statt des ersten empfiehlt sich vielmehr die Parabel Jesu von den vielerlei Pfunden, die den bedeutsamen hinweis enthält, daß es gerade der Knecht mit dem kleinsten Pfunde war, der seine Pflicht verabsäumte und das Pfund im Schweiftuch liegen Man könnte aus unserem Verse höchstens die Anregung nehmen, vielen unter unseren Gebildeten, denen oft ein selbstsüchtiger oder zaghafter intellektueller Individualismus oder vielmehr individualistischer Intellektualismus eigen ist, als ihre Pflicht dies ins Gewissen zu schieben, daß sie ihre Gaben der Ge= meinschaft zur Derfügung stellen, um die vorlaute Torheit anderer etwas zurudguschrecken. Der zweite Spruch läßt uns in den Unterschied der kulturellen Lage bineinsehen: heute hat scheinbar kaum jemand Deranlassung, sich zwischen den Schuldigen und den Richtblock zu werfen; man könnte sagen, daß unsere Justiz ihre Schuldigfeit tut. Wirkliche Anlässe zum Eintreten für unschuldig Verurteilte scheinen so selten, daß fie für unfere Aufgabe taum in Betracht tommen. Freilich man lese nur einmal die Schriften von Brig Philippi, 3 B. den Roman "Dom Weibe bist du - " (hagen Rippel 1911) oder "Strafvollzug und Verbrecher" (Tübingen 1911), so bekommt man ein anderes Bild, als man es für gewöhnlich in seinem braven Vertrauen zu der Behörde hat: es ist ichon recht bitter, wenn man dort liest, daß zwei arbeitslose junge Burschen "wegen bandenmäßigen Straßenraubes" zusammen zwölf Jahre Zuchthaus bekommen haben, weil sie, von hunger getrieben, einem Trunkenen auf der Candstrage 2,40 Mf. abgenommen hatten; aber noch mehr schreit das Elend unseres gangen Strafpollzuges gen himmel, der die Menschen zwiefach zu Kindern der hölle macht, statt sie zu bessern. Philippi fordert mit Recht, daß sich die Kirche um diese Dinge mehr fümmere, als es jest ihre Gebundenheit an den Staat ermöglicht. Kann man nicht wenigstens, wenn diese Sache noch zu fehr eine Sonderangelegen= heit enger Kreise zu sein scheint, in christlichen Dersammlungen und Konferenzen dieses Elend berühren und das christliche Gewissen zu weden versuchen? Wosfür sind unsere Synoden da? — Diese Worte geben auch einen Text für eine Predigt oder Rede ab, der gerade dadurch anzieht, daß er zunächst befremdet: so etwas ist bei uns nicht mehr nötig und möglich, — um dann desto fräftiger in die eben gezeichneten Aufgaben hineinzuseiten.

Selbstbehauptung. J. S. 10 <sup>28</sup> In aller Bescheidenheit ehre dich selbst, schaff dir die Achtung, die dir gebührt; <sup>29</sup>wer spricht den frei, der sich selbst verdammt? wenn einer sich verächtlich macht, wer wird ihn ehren?

J. S. 37 19.

Mancher weise Mann ist für viele weise, aber für sich selbst weiß er nichts. 3. S. 20 <sup>22</sup> Mancher richtet sich aus Scheu zu grund,

tommt in Schaden, weil er Rücksicht nahm; 28 mancher gibt dem Freund ein Versprechen aus Scheu, und macht sich ihn ohne Not zum Feind.

Diesen Gedanken haben wir einmal nachzugeben; denn darin sind viele zarte Gewissen nicht klar. Sie finden nicht die rechte Stellung zwischen der angeborenen Selbstsucht und den strengen Worten Jesu über die Selbstverleugnung. Beidemal gehen solche Menschen in das Ertrem und machen sich viele Gedanken. Es tut einmal gang gut, wenn man lieft, wie hier die Selbstbehauptung so frifch und frant empfohlen wird. Das führt zuerst zu dem selbstverständlichen Gedanken, daß sich niemand hingeben tann, der sich nicht selbst behauptet; daß sich auch niemand aufgeben kann, der sich nicht selbst behauptet, daran denkt man seltener. Darauf aber kommt es an. Selbstverleugnung und Bescheidenheit ohne weiteres haben gar keinen Wert: es kommt vielmehr auf das Wie und das Warum dabei an. Wenn sich ein Mensch in die Ece drücken läßt oder selber aus Verlegen= heit und Scheu in der Ede herumtreibt, dann hat er gar tein Recht, sich durch den Anspruch auf den Ruhm der Bescheidenheit für seinen Verluft an Geltung und Einfluß schadlos zu halten. Das nennt man aus der Not eine Tugend machen, jenes ist zwar eine Not, aber dieses ist feine Tugend. Denn der Mensch ist nicht mit seinem Willen dabei, sondern lügt seine Schwachheit in eine Stärke um. Das haben wir von Nietiche gelernt. Wir wurden es so ausdruden: der Menich muß immer aktiv und immer Subjekt sein, darum darf er sich niemals zum passiven Objekt herabsehen lassen. Es ist eine Sunde gegen das Gebot, eine Personlich= feit zu sein, wenn man sich so, wie oben angegeben, behandeln läßt oder selber behandelt. Schüchternheit ist durchaus keine Tugend, aber freiwillige, starke Burudhaltung, das ist eine. Schweigen aus Verlegenheit ist tein Verdienst, aber Schweigen aus Tatt und wirklicher Bescheidenheit ist ein Cob. Es muß immer der Mensch selbst mit seinem 3ch und mit seinem Willen dabei sein, der von einem klaren Gefühl oder einer überzeugung geleitet wird, wenn irgend ein Derhalten den Anspruch auf eine Anerkennung machen soll. - Ohne Zweifel kann man mit einer fehr eingehenden und reich erläuternden Predigt über diese schwierigen und feinen Dinge manchem einen Dienst erweisen, dessen Sinn und Urteil verwirrt

sind. Dabei mag man allen einen Schlag versetzen, die mit ihrer angeborenen, anerzogenen oder angelernten Gedrücktheit aute Geschäfte machen und zugleich alle die bestärken, die solches Wesen nicht als driftlich gelten lassen wollen. Daß ein Christ ein freier herr aller Dinge ist, der nicht bloß flüstert, sondern, wenn nötig, mit vollem Munde schreit, das wird vielen eine sehr willkommene Erkenntnis sein, wie sie auch manche andere ärgern wird. Wir haben immer noch allen Grund, alles driftliche Wesen männlich, frei und auch stol3, wenn es nötig ist, ju zeichnen, statt nur der Wehleidigkeit den Schmud dieses Namens zu überlassen; oft genug wird sich auch eine Gelegenheit ergeben, irgend einem an sich schon bedenkenvollen und noch dazu durch das übliche driftliche Ideal verwirrten Menschen ein fräftiges "Candgraf, werde hart!" zuzurufen. Das geschieht aber am besten in der Seelsorge, wenn wir es mit dem einzelnen, dessen Derhältnisse wir übersehen können, zu tun haben. Aus einem solchen Worte, wenn es in der Predigt gebraucht wird, könnte sich gar leicht die Frechheit einen Vorwand nehmen; oder es könnte jemand, der keine innere Sestigkeit besitht, sich aus der Schlla der Verzagtheit in die Charybdis des Trokes stürzen.

J. S. 10, 28. 29. Das ist eine harte Weisheit, bei der wir immer an den Zöllner im Gleichnis denken muffen. Unfer Spruch weist uns mittelbar an, unsere Selbst = fritik nur vor Gott und unserem Gewissen auszuüben; tatsächlich stürzen sich sonst Menschen, die sehr christlich sein wollen, auf ein jedes offene und freie Wort, das eine solche enthält, und machen damit ihre Parteigeschäfte. Wenn man nicht das Zeug in sich fühlt, alle solchen Solgen zu tragen und zu überwinden, dann mache man sein Bekenntnis im stillen ab. hier kommt wirklich der nüchterne Realismus der Klugheit sehr zu statten, wenn man sich aus einem übertriebenen M. C.lichen Idealismus tatsächlich schaden könnte. Besonders natürlich wird durch ihn alle Koketterie der Selbstdemütigung ausgeschlossen, wenn sich Pharifäer einmal darin gefallen, Zöllner zu spielen. Die Welt, hat ein sehr feines Ohr dafür, ob ein solches Wort ehrlich und aufrichtig ist oder nicht; auch im ersten Salle freilich ist man nicht vor dem vorhin genannten Migbrauch sicher. - über solche seelische Schwierigkeiten könnte man einmal sprechen, indem man unser Wort in die Behandlung des Jesuswortes: Wer sich selbst erniedrigt, der wird erhöhet werden, hineinzieht. Man kann dabei alles so klar machen, daß man sich an die Geschichte vom Pharifäer und Zöllner anschließt. Man lasse auch den Pharifäer das Wort des Zöllners hören und ihn dann auf Grund desselben denunzieren und auch sonst verdächtig machen. Das Ende dieser Erörterung ist dann der Wink, solche Dinge

J. S. 37, 19 und 20. 22. 23. Diese Worte eignen sich gut für den Mund eines alten, erfahrenen Seelsorgers, der einem sehr gescheuten, aber täppischen Menschenkind oder einem immer ängstlichen, unfreien Gemüte in bestimmten Fällen fräftig zum handeln in seinem eigenen Interesse raten muß. Sehr gut beobachtet und aus dem Leben gegriffen ist der V. 23: man zieht sich mit irgend einem mehr oder weniger ehrlich gemeinten Versprechen aus einer üblen Lage heraus, aber man kann es nicht halten, und dann ist der Verdruß da; so rächt sich die Unwahrheit, indem sie zu Seindschaft sührt. Man sollte nie im Druck der Verlegenheit etwas tun, sondern immer frei und sicher und im Bewußtsein seiner Aufgabe zu handeln suchen.

im stillen unter einem "gewaschenen haupt und einem gesalbten Angesicht" zu erledigen.

Männliches Auftreten.

3.5.420 - 28.

Die Zeit nimm in acht, vor Bösem scheu dich, deiner selbst schäme dich nicht!
 Es gibt eine Scheu, die unrecht ist, und eine Scheu, die ehrt und ziert.
 Rimm auf niemand Rücksicht dir zum Schaden,

aber scheue dich nicht, wenn dir's Sunde ware.

23 Verhalte dein Wort nicht, wo's hergehört, verbirg deine Weisheit nicht,
25 der Wahrheit widerstrebe nicht, nimm deine Fehler auf dich,
26 Böses zu lassen, schäme dich nie, doch wollenicht gegen den Strom, nimm nicht Partei für die Großen,
28 sür das Recht streite bis auf den Tod, so streitet Gott für dich!

Ein solcher Abschnitt gibt ohne Zweifel eine sehr gute Unterlage ab für eine Besprechung in einem Jugendverein. Gerade die jungen Ceute, die so oft zwischen Frechheit und Derlegenheit hin und herschwanken, durften für folche Ratichläge dankbar sein. "Wohlabgewogen" kann man diese Ratschläge am besten nennen; es stedt wieder kein heroismus darin, aber eine Klugheit, die es nicht an sittlichem Geist fehlen läßt. Wir haben selten Ceute, die sich zu Beroen eignen; darum brauchen wir auch weniger heroische Beispiele, als wir in der Regel an den Mann bringen. Es gibt viele ehrliche junge Ceute, die sich durch unsere großen Vorbilder weniger angespornt als gedrückt und entmutigt fühlen; solchen kann man berartige Ratschläge einmal geben. Die beiden letzten Derse 27 und 28 enthalten außerdem schon genug an Idealismus, sodaß wir nicht besorgt sein mussen, Philister heranguziehen. Die Worte selbst sind sehr einfach und leicht: schwer ist es immer nur, die richtigen Beispiele zu finden. Die un= rechte Scheu ist 3. B. die, die ein gedrücktes ober nervöses Menschenkind vor seinesgleichen oder vor Menschen empfindet, zu denen es die Pflicht ruft; sie muß durch eiserne Selbstzucht und durch besonnene Nervenhygiene überwunden werden. Das gilt auch von der sog. Platfurcht, zu der man auch eine Zeitangst fügen könnte; darunter verstehe ich die krankhafte Scheu, sich an bestimmte Termine zu zu binden, weil diese schon lange vorher die Nerven erregen und die Seele mit der Angst füllen, ob man auch richtig aufwacht, zur Zeit fertig wird usw. Solche Scheu muß mit einem festen Willen überwunden oder wenigstens ohne Einfluß gemacht werden. Dagegen die Scheu, die einen ehrt und ziert, gebührt sich besonders vor jedem ältern und auch vor jedem unbekannten Menschen; oft genug hält sich jene erste Scheu schadlos, indem sie in Frechheit vor diesen umschlägt. um sich über sich selbst hinwegzutäuschen. Der D. 22 führt in eine fesselnde Kasuistik hinein; niemand wird mit gutem Gewissen ein Kind ertrinken lassen. weil er sich vor einem tüchtigen Schnupfen fürchtet; aber ich werde niemand zu helfen suchen, von dem ich bestimmt weiß, daß er sich aus Seigheit oder Tragheit für immer an mich ketten wird und ihm dennoch überhaupt nicht zu helfen ist. - So kann man aus dem Leben, wie es die jungen Leute umgibt oder vielleicht berühren könnte, eine Sulle von Einzelbildern herausholen, die Anlaß zu einer Rede oder gar einer Aussprache geben. Freilich ist eine erbauliche Ansprache über Sünde und Gnade, so hübsch im allgemeinen, viel schneller aus dem Armel geschüttelt, als daß eine Aussprache über solche Dinge richtig eingeleitet und durchgeführt wird. Aber es könnten sich auf die von uns empfohlene Weise wirklich wieder die Besprechstunden anziehender und fruchtbarer gestalten lassen, als sie in der Regel zu sein scheinen.

Guter Ruf.

5. 27 <sup>21</sup>Was der Tigel fürs Silber, der Ofen fürs Gold, ist für den Menschen sein Ruf.

3. 5, 41 <sup>11</sup>Dergänglich ist des Menschen Leib, aber der fromme Name vergeht nicht.

<sup>12</sup>Sorge für deinen Ruf, er bleibt dir länger als tausend kostbare Schähe.

<sup>13</sup>Das Gut des Lebens währt eine Zahl von Tagen, das Gut des Namens Tage ohne Zahl.

Christen, deren Meister als gekreuzigter Verbrecher gestorben ist, haben zwar nicht unter allen Umständen für einen guten Ruf zu sorgen; wem etwas Großes von Gott aufgetragen worden ist, muß immer auch die Schmach Christi auf sich nehmen. Aber eine solche heroische Stellung wird nur den wenigsten zuteil. Es ist verkehrt, daß wir immer heroismus predigen, während doch nur wenig Gelegenheit in unseren Zeiten für einen solchen gu finden ift. sollten uns auch des Durchschnitts der Ceute annehmen, weil wir eine Volkskirche haben. Wir sollten auch einmal sorgen für die, die nur etwas über ihren seelischen Stand hinaus wollen. Ohne eine abgestufte Ordnung der Ideale und Ziele kommen wir in der Pragis nicht aus. Sur den Durchschnittsmenschen bedeutet sein Ruf ein Gut, und darum bildet er auch ein Motiv für ihn. Zwar wissen wir genau, welche Jämmerlichkeit dieser gangen Art der Leute anhaftet, in den Ceuten ihren Gott zu sehen; und wir mussen uns schlieflich mühen, sie über die Ceute zu erheben. Aber für das allererste Aufstreben kann es eine hilfe sein, wenn man sich etwas an seinem Ruf gelegen sein läßt. Ober ist er uns, die wir doch bessere Christen sein wollen, so gang gleichgultig, die wir nicht in Märtnrerzeiten, sondern in einer einfachen Entwicklungszeit dahinleben? Wem sein Genuft oder die Auswirkung seines Jornes oder das Geld das höchste Gut bedeutet, für den bildet immerhin das Urteil der Ceute eine Stelle, auf die er doch achtet, wenn er nicht gang verbittert oder verkommen ist. Welcher Seel= forger wird diese hilfe verschmähen, um einmal den erften hebungsversuch mit einem solchen Menschen zu machen? Und ist nicht das auch ein Stück des Gemeindegedankens, daß der Geist der Gemeinde auf ihre Glieder erziehend Aber dieser Geist äußert sich doch auch im Urteil der Gemeinschaft über ihre Glieder. Für manche Ceute bedeutet dasselbe, was diesen die Ceute bedeuten, die Presse: die öffentliche Meinung, die Gericht übt. In beiden gallen soll man diese Stimme weder überhören noch zu tragisch nehmen, sondern sie anhören und prufen; denn immer muß es beißen: Selbst ist der Mann; so geziemt es sich für eine Persönlichkeit, oder für ein Kind Gottes, das in sich und vor seinem Gott frei sein soll. - Man darf nicht nur spotten über diese Meinung der Ceute; oft genug trifft sie als Vox Dei das Richtige; dann ist sie wirklich, wie S. 27, 21 sagt, ein Schmelzofen, der heftig brennt und schmerzt, aber doch in allen Sällen, sogar bei Kaisern und Königen, manches hinwegzuschmelzen imstande ist. Zu einer richtigen Stellung gegenüber dieser sehr wichtigen Größe zu helfen, die in jedem Ceben ihre Rolle spielt, ist eine, wie ich glaube, zu sehr vernachlässigte Aufgabe; zumal im Dorf ist es nötig, sie oft anzufassen.

3. S. 41,11 - 13 bringt einen anderen Gesichtspunkt. Vergänglichkeit des Cebens und Dauer des guten Namens werden einander entgegen gestellt. leibliche Selbst vergeht, aber das ideelle bleibt. Man kann allerlei weitreichende Gedanken an diese Derse knupfen. hier ist die Unsterblichkeit des ideellen Selbst ausgesprochen. Dabei handelt es sich bloß um das Sortleben im Gedächtnis der Menschen, mahrend von der Person selber Leib und Seele vergangen find. 3war bleibt dieser Standpunkt tief unter dem driftlichen, auf dem die metaphysische Sortdauer der Seele behauptet wird. Aber wir bedenken nicht, wie gründlich dieser Gedanke heute allgemein und auch von vielen Theologen bezweifelt und verworfen wird. Man verwirft ihn aber meist in der form, die man gerade selbst kennen gelernt hat, wie das ja immer geschieht, um damit jede form des Ge= dankens zu verwerfen. Ich meine: was man verwirft, ist der Glaube an die Sortdauer der Seele, soweit man überhaupt eine anerkennt, und zwar der Seele, wie sie nun gerade ist. Anders wurde die Sache, wenn man als das Wesentlichste für diesen Glauben jenes höhere Selbst betonte, das wir meinen, wenn wir von dem Leben im Geiste sprechen und wenn wir das Leben im johanneischen Sinne fassen. Dann denken wir weniger an das natürliche oder übernatürliche Wesen der Seele als ein Erzeugnis des Werdens, denn an die Seele als an die Trägerin eines hohen geistigen Wertes. Nun beruht unser Glaube an die Sortdauer darauf: was Wert hat, das währt. Mehr können wir, wenn wir keine Redensarten machen wollen, überhaupt nicht sagen, als daß der Beweggrund für jenen Glauben an die Fortdauer dieser Glaube an den Wert ist, der sich mit dem an Gott als den Träger und Erhalter aller geistigen Werte verbindet. Dieses ideale Selbst unterscheidet sich von dem ideellen Selbst dadurch: wir glauben, daß es währt, auch wenn keine Menschen mehr da sind, die unsern guten Namen fortpflanzen und zum halt für unser ideelles Selbst dienen können. Aber wir tun gut, nicht alles auf die Bewegkraft dieses Glaubens zu stellen, der wie gesagt, ungeheuer viel von seiner Kraft verloren hat. Wir können dafür eben jenes ideelle Selbst in den Vordergrund ruden, so start selbstsüchtig diese Wertschätzung desselben auch durchwachsen sein mag. Aber für manche Ceute bedeutet es schon etwas, wenn sie von dem Genuß oder der Plage des Augenblicks aufschauen zu ihrem bessern Ich. Sur viele vollzieht sich vielleicht die Erhebung zu dem idealen Selbst überhaupt nur so, daß sie über die Wertschätzung des ideellen zu diesem fortschreiten; es kann mit der Menscheit überhaupt hier und da gang genau auch so gegangen sein. - Unser Wort empfiehlt sich darum auch als Grabtert, wenn es sich um einen hervorragenden und geschätzten Mann handelt, der keine ernsteren, besonders dristlichen Regungen kannte. Man sollte doch auf dem Kirchhof über= haupt die echt volkskirchliche Aufgabe anfassen, die Zuhörer - meist sind es ja doch dristlich gleichgültige Männer - langsam wenigstens auf die höhe eines sittlichen Idealismus zu erheben, der für viele eher den übergang zum driftlichen Cebensstand bedeutet, als die übliche Sünden- und Gnadenstraße.

Rechter Gebrauch der Junge.

Macht des Worts.

S. 20 15 Man mag Gold und viel Perlen haben,

der schönste Schmuck ist die Gabe der Rede.

5. 18 Tiefe Wasser sind manches Mannes Worte, sprudelnder Bach, Born der Weisheit.

5. 1218.

Mancher schwätzt wie ein scharfes Schwert, des Weisen Wort ist Ballam. S. 15 4 Freundliche Rede ist ein Lebensbaum, bose Junge verwundet das Gemüt.

5. 1624.

Liebreiche Worte sind eine Honigwabe, suft für die Seele, heilsam für den Leib.

S. 1621 Der Weise ist als erfahren geschätzt, freundliches Wort macht Eindruck.

Kunft der Antwort.

S. 24 26 Eine feine Antwort ist ein Kuß auf die Lippen.

S. 1528 Wohl dem, der die Kunst der Antwort versteht.

und wie schön ist ein Wort gur rechten Zeit!

S. 15 Linde Antwort besänftigt, bitteres Wort erregt Streit.

3. S. 5 11 Sei schnell im Hören, ruhig im Antworten;

<sup>12</sup>antworte, wenn du etwas weikt.

wo nicht, so lege die hand auf den Mund.

13Ehre und Schande kommt durchs Reden,

die Zunge kann einen zu Sall bringen.

Kunft des Schweigens.

3.5.205 - 8.

<sup>5</sup>Mancher Schweiger gilt als weise, <sup>6</sup>mancher schweigt, weil er nichts weiß, der Weise schweigt bis zur rechten Zeit, der Tor achtet nicht auf die Zeit. Ber viel redet, ist gefürchtet,

mancher ist verrufen durch sein Reden; mancher, weil er die Zeit bedenkt; wer anmakend auftritt, ist unbeliebt.

Vorsicht mit der Junge. Jurüchaltung. S. 13<sub>18</sub>.

Wer seinen Mund hütet, hütet sein Leben, vorschnelles Reden bringt Gefahr. 5. 1821 Tod und Leben sind in der Junge beschlossen,

wer sie pflegt, tut's nicht umsonst.

3. S. 2824Deinen Garten umgäunst du,

25 gib auch deinem Mund Tor und Riegel!

24Silber und Gold verschlieft du,

25 gib auch deinen Worten Wage und Gewicht!

S. 10 19 Diel Worte viel Verstöße, wer seinen Mund im Zaum hält, ist klug. 3. S. 2125.

Der hochmutige redet, wie's ihm paft, der Gebildete wägt seine Worte. S. 1228.

Der Kluge behält für sich, was er weiß, der Alberne ruft seine Torheit aus. 7. S. 2126 Der Cor hat das herz im Mund, der Weise hat den Mund im herzen. 5. 12 16 Der Tor fagt jedermann seinen Berdruß,

der Erfahrene verschweigt sein Miggeschick.

Wieder erscheint hier das Wort in seiner Bedeutung für die Menschen und ihre Gemeinschaft. Man kann auch seinen Wert nicht leicht überschäßen; es ist einmal die greifbarste Äußerung des Innenwesens und dann das üblichste Mittel, mit dem einer auf den anderen einwirkt. In Worten strömt unsere Seele aus, und in Worten liegt oft genug unser Geschick, besonders auch in Worten der anderen, an denen uns etwas gelegen ist. Wir achten alle zu wenig auf unsere Worte und stiften dann Schaden oder: wir überschäßen oder unterschäßen die Worte der anderen, und nehmen dann Schaden.

S. 20, 15. hier wird der Masstab für den Wert eines Menschen bestimmt: nicht Reichtum und Glang bilden diesen Magstab, sondern der Geift, der sich in Worten äußert. Das ist schon im Vergleich mit der stumpfsinnigen Schätzung der Menschen, die bloß nach ihrem werten Außern fragt, eine hohe Wertschätzung, die man als Abwehr der falschen und als Anbahnung der höchsten auch einmal anbringen tann. Diese höchste aber richtet sich weniger auf den Geift als intellekuellen Geist, denn auf die Seele als Gesinnung: das Ideal eines Mannes ist auch für uns der Weise, also der Mann, der aus reicher Erfahrung und mühsam erkämpftem seelischen Hochstand heraus jedem, der ihn fragt, seine Meinung zu sagen bereit ist, wie der sprudelnde Bach sein Wasser fliegen läßt S. 18,4. Das Doppelbild von S. 12, 18 erinnert uns einmal wieder an die dürftige Abstraktheit unserer Ausdrucksweise. Welche feine Predigt ergabe sich doch aus dem Gegensak von der Schwertzunge und der Balsamzunge, eine Predigt, die wirklich gehört und nicht leicht vergessen wurde! Mit dem ersten Bilde fann man die scharfen und spitzigen Ceute bezeichnen, die immer etwas Boshaftes sagen mussen, wenn es auch nicht so gemeint zu sein braucht; jene ichon oben erwähnten Ceute, die sich keinen Witz, keine Geistreichigkeit versagen können, wenn sie auch wissen, daß sie dem anderen eine Wunde zufügen, die oft gar nicht mehr heilt. Mit der Balsamzunge aber sind andere ausgestattet, mütterliche und väterliche Geister, die überall ein linderndes und aufrichtendes Wort haben, und zwar ein Wort ohne geistreiche Selbstgefälligkeit, ein Wort, dem der Klang der Sprache und der Blid des Auges den rechten Nachdruck verleihn. Das Schwert erinnert aber auch an anderes: mit einer Schwertzunge kann und soll man auch sich und andere verteidigen, wenn es sich um Notwehr handelt; mit einer Schwertzunge oder einer Schwertfeder darf und muß man unter Umständen auch einen niederschlagen, der ein geind ift. - So bringt einen die Verfolgung der Bildrede auf mancherlei Gedanken, die sich mit ihr ein= prägen und geltend machen, wenn ihre Zeit gefommen ist.

5. 15, 4. Diese Wahrheit erfährt man am besten an sich selbst: weiß man doch, wie wohl ein freundliches, anerkennendes oder ermunterndes Wort, auch eine freundlich gemeinte Kritik auf einen wirkt; weiß man doch auch, wie ein böses Wort, sei es gesprochen oder gar gedruckt, die Seele auf Jahre hin verswundet. Genau so geht es den anderen auch; das müssen wir uns immer wieder aufs neue klar machen, wie ja diese Art, anderen etwas klar zu machen, auch Jesus ausgeübt hat Matth. 7,12; daran muß man immer wieder erinnern, um allem übergeistigen hochslug, der sich gegen solche Klugheitswege auf Jesus berusen will, entgegenzutreten. — Zwar ist es für den Zornigen und Gehässigen ein Genuß, wenn er seinen Zorn und haß in einem bösen Wort ausladen oder

psinchologisch gesprochen abreagieren kann; aber gerade so groß ist die Freude, wenn sich ein freundliches Gemüt, das man sich erringen kann und erringen muß, in einem gütigen Worte entsädt.

S. 16,21. Es entspricht durchaus der sittlich gerichteten Klugheit und der flugen Sittlichkeit, wie sie unser Spruchdichter empfiehlt, wenn wir uns und andere davon überzeugen, welche Gewalt einem freundlichen Worte innewohnt. Wenn ein Menschenkind sich gegen andere erzürnt hat, weil es sich selber nicht leiden tann, dann wirkt ein solches freundliches Wort, sobald es nicht als ein Zeichen der Schwäche, sondern von gehaltener Stärte empfunden wird, wie ein Wunder. Ober: es gibt doch unendlich viele Fälle, wo sich ein freundliches Wort, das einem in der Kindheit gesagt wurde, oder das einen in einer sehr übeln Lage traf, einem einfach unvergeflich in das herz einprägte und neuen Cebensmut gab; denn was wir immer wieder brauchen, ist neuer Cebensmut; und da uns in gedrückten Zeiten Gott leider oft sehr fern ist, braucht unser Glaube etwas, was er hören und sehen kann, um sich daran wieder neu zu entzünden, also Worte von Menschen. Daß bei diesem Wort an eine aus dem herzen kommende Aukerung des Wesens und nicht an gedankenlose Phrasen gedacht ist, wie sie manche Seelsorger im übermaß ihrer "Seelsorge" abgeben, ist natürlich klar. Diese Phrasen taugen natürlich ebensowenig, wie das stehen gebliebene Traureden-Gesicht. Wir sollten uns und andere doch immer einmal wieder mahnen, den Menschen, auch den bosen, ein freundliches Wort der Anerkennung, der Ermutigung oder wenigstens des Wunsches zu sagen. Die in den folgenden Versen empfohlene Kunst der Antwort ist zwar auch eine Sache des Verstandes, zumal wenn sie so fein und geistreich sein soll, wie das Wort S. 24,26 selbst. Aber es hat doch auch das Gemüt einen gewissen Anteil daran, mit dem wir es hier allein zu tun haben, weil nur dieses und nicht jener unserer Einwirkung offen steht. Unsere Antworten kommen darum oft nicht so fein und aut heraus, weil wir befangen sind; und zwar befangen entweder in Verlegenheit oder in dem Wunsche zu gefallen. Beides aber sind niederdrückende Gefühle, die nicht am wenigsten auf den Verstand wirken. Ein Menich, der sich von solchen Gefühlen frei halt, ist auch bei weniger feinem Beist eher imstande, eine treffende Antwort zu geben, als mancher Gescheite und Gebildete, der an seinen Gefühlen leidet. So hängt alles schliehlich an einer ethischen Ursache. - Im hin und her eines Streites wirkt es oft fast komisch, wie der Gegner stutt, wenn eine anständige, linde Antwort eintritt, wo er sich auf eine grobe gefaßt gemacht hat; es ist oft, als wenn er vornüber fallen müßte, weil er sich mit aller Kraft gegen einen Widerstand hat stemmen wollen, der nachher ausgeblieben ist. Wird diese linde Antwort zuerst von der Klugheit empfohlen, so kann sie danach auch eine Sache des Charakters werden, der sich als Nieder= schlag aus beständigem flug-sittlichen handeln bilden kann. Einem Charafter gewährt es dann eine noch höhere Genugtuung als dem, der nur flug ist, wenn er zuerst sich selbst und dann den Gegner mit einem sanften Wort überwunden hat, das aber - immer wieder sei es gesagt - nur wirkt, wenn es der Ausfluß eines starken und friedebereiten herzens ist.

3. S. 5, 11 – 13. Lebhaften jungen Leuten kann man mitunter diese Worte zu bedenken geben, wobei sich als besonders schwierig für manchen das hören und das Schweigen herausstellen wird. Das schnelle hören oder das

Juhören überhaupt, das ja auch Jakobus empfiehlt, ist eine Kunst, die es tatsächlich verdiente, einmal in einer Predigt in einen großen Zusammenhang gestellt zu werden. Wenn man sich und andere im Gespräch beobachtet, wie man immer den Zeitpunkt nicht abwarten kann, bis der andere sertig ist, wie man ihn unterbricht oder wie man, immer wieder in der Besangenheit durch sein liebes Ich, nur das hört, was man glaubt sofort widerlegen zu können, dann sieht man in die Gründe der Seele hinein, aus der solche, scheindar bloß gesellschaftslichen Unarten aufsteigen. Übergroße Verliebtheit in sich selbst und allzugeringe Achtung vor dem anderen verraten sich darin; daneben kommt auch noch eine Portion Dummheit mit ins Spiel, der es zu danken ist, wenn man oft von dem Gegner sofort widerlegt wird; denn es ist nichts leichter als eine Antwort auf etwas, das gar nicht gesagt war, zu widerlegen.

3. S. 20, 5 - 8. Die Kunst des Schweigens ist das Ergebnis einer starten Selbst zucht im Bunde mit angeborener Bescheidenheit ober Klugheit; sie ist für lebhafte Menschen geradezu das Ziel ihrer Bekehrung oder das Zeichen ihrer Wiedergeburt. Dabei ist natürlich vorausgesett, daß das Motiv des Schweigens gut ist; denn nicht auf die Cat oder die Unterlassung selber, sondern auf den Beweggrund kommt es an. Nicht jeder stumme Ceutnant wird ein Moltke, nicht jeder schweigende Teilnehmer an einer Debatte ift den Redenden überlegen. Aber dennoch verdienen die Schweiger immer noch den Toast, den ihnen einmal nach Abschluß einer Synode K. Gerok gewidmet hat. Mit unserem Abschnitt ist homiletisch nicht viel zu beginnen; aber man bente einmal, welchen Eindruck es machte, wenn ihn vor irgend einer Verhandlung von Theologen der Vorsitzende mit guter Betonung, die des humoristischen nicht entbehrte, verlesen wollte! Jedes Sätzchen darin ist von großem Wert und wurde sich Eindruck verschaffen: "Der Tor achtet nicht auf die Zeit"; "Wer viel redet, ist gefürchtet", "Wer anmagend auftritt, ist unbeliebt" - diese Worte finden in jeder Versammlung ihre Ceute, auf die sie passen; wie selten sind doch die, die da schweigen, weil sie die Zeit bedenken, oder die bis zur rechten Zeit schweigen; über die, die schweigen, weil sie nichts wissen, erlaube ich mir kein Urteil. - Wofür haben wir den alten Jesus Sirach, wenn wir ihn nicht gebrauchen, wo er am Plage ist?

Wie die Worte über den rechten Gebrauch der Zunge sich hier häusen, so sollen wir sie auch in unseren Predigten häusig machen, — ohne dabei in den Sehler zu verfallen, den sie hier rügen. Kann man nicht einmal all die Formen vorschnellen Sprechens aufzählen und besprechen, das Necken, Uzen, hänseln, — das Renommieren, Ausplaudern von Geheimnissen, hikigen Tadel oder unangebrachtes, verwöhnendes Lob, Ausdrüche des Neides und des hasse — kann man sie nicht einmal aufzählen, um dann ihre üblen Folgen, aber besonders ihre bösen Wurzeln zu behandeln? Man griffe damit in ein Wespennest, aber zugleich packte man das Leben, wo es nicht nur sehr interessant, sondern auch sehr heilungsbedürftig ist. Macht man es recht, dann kann man wirklich Menschen, die etwas auf sich halten, und solchen, die zuerst nur einmal klug sein wollen, einen dankenswerten Wink geben, der das Vorhandensein einer solchen Einrichtung, wie es die Predigt und die Seelsorge ist, zu rechtsertigen vermag. — Daß S. 28, 21 die Zunge bloß als Äußerungsmittel der Seele in Betracht kommt, versteht sich von selbst: es muß aber immer einmal wieder gesagt werden, um aus jeder Art von Somptome

pfuscherei zur gründlichen heilung überzugeben; und diese heift Bekehrung und Erneuerung des Herzens. Don den folgenden Worten empfehlen fich por allem als Text oder als Motto für Aussprachen J. S. 28, 24 und 21, 26; den Grund dafür brauchen wir nicht mehr zu sagen. Beide sind um ihrer Sorm willen eindrucksvoll und unvergefilich, was nicht der Vorzug jeder Perikope und jedes freigewählten Textes ist. Zumal der zweite Spruch ist sehr fein: der Tor plaudert aus, was ihm durch die Seele geht; jeder Einfall wird bei ihm zu einer Außerung. oft zu einem Ausfall; aber es geht gegen die Liebe und die Selbstachtung, und zwar aus angeblicher Wahrhaftigkeit, die aber nur Schwäche der Lippen, dieser natürlichen hemmungsorgane, ift, die alles unreife Zeug aus dem Gehege der Zähne ent= ichlüpfen lassen. Wer aber den Mund im Bergen hat, der läkt sein Berg, also seinen Catt und sein Gewissen, bestimmen, was gesagt wird; und das darf nur das Reife oder das Gute sein. Mit der von J. Müller empfohlenen Unmittel= barkeit und "Ursprünglichkeit" kann doch sehr viel Mikbrauch getrieben werden; es kommt doch immer darauf an, was in diesem ursprünglichen Wesen stedt und was überhaupt ursprünglich genannt werden muß; oft ist das Ursprüngliche im Menschen nicht das, was erbaut, sondern gerade das, was zerstört. der Seele geht über die Methode, dieses Ursprüngliche allein walten zu lassen. Das, was die Jucht in den Menschen hereingebracht hat, das kann gemäß der bekannten Einrichtung der Seele im Laufe der Zeit so in das Unterbewufte persenkt werden, daß sich auch diese erworbene Cebensweise ganz naiv und unmittel= bar zu äußern imstande ist. - Solche Gedanken gehören zu denen, in die man ein Wort über eine so besondere Sache, wie es Reden und Schweigen ist, auslaufen lassen kann.

S. 12, 16 Klageweibern jedes Geschlechtes kann man diesen Satz oder die in ihm enthaltene Wahrheit vorrücken, wenn auch zuerst bloß unter dem Gesichtspunkt der Klugheit, die die Schadenfreude der anderen vermeiden will; daran kann sich die Anrufung des Stolzes schließen oder ein Wink, stolz zu werden, weil es sich für Christen nicht geziemt, sich in ihrer gedrückten Lage zu zu zeigen und anderen mit ihrer Klage mehr lästig zu fallen, als es die Nächstensliebe ertragen kann. Was man zuerst aus Klugheit getan hat, weil man in die geringe Teilnahme und die große Schadenfreude der lieben Mitmenschen hineinsieht, das tut man dann aus Stolz und Selbstachtung. Dieser übergang aus Klugheit zur Tugend, wie er manchen Menschen der gebotene Weg in die höhe des Seelenlebens zu sein scheint, ist ja immer die Seite an unseren Sprücken, die wir am besten fruchtbar machen können.

nicht schwören.

J. S. 23 Gewöhne deinen Mund nicht ans Schwören, Gottes Namen gebrauch nicht gedankenlos! 11Wer viel schwört, sündigt viel, das Unglück weicht nicht von seinem Haus.

J. S. 23, 9. An einem Spruch wie diesem, der einen Gedanken Jesu gleichs sam vorwegnimmt, kann man die Geister prüsen, woran ihnen wirklich gelegen ist. Dielleicht mag es manchem peinlich sein, daß dieser Jesus ben Sirach etwas gesagt hat, was wir von Jesus von Nazareth zu hören gewöhnt sind. Ein

solcher beweift, daß es sich ihm mehr um seine Christologie als um die Sache handelt. Auch Jesu Person tritt hinter seiner Sache gurud, oder vielmehr seine Sache ist es, die uns vor allem an seiner Person wertvoll ist. Und diese Sache ist immer Gott und seine Berrschaft über die Menschen. Wenn wir es ohne die übliche Gereigtheit sagen, die damit gegen die herrschende Absolutheitsstimmung einen oft geradezu schadenfroben Schlag auszuführen meint, dürfen wir es sagen und uns daran freuen, daß auch vor Jesus der große Kampf für Gott gegen die übliche Frömmigkeit geführt worden ist. Dabei handelt es sich um die Ehr= furcht vor Gott. Dieser Kampf richtet sich gegen zwei unfromme Weisen der landläufigen Frömmigkeit. Er will es einmal durchsetzen, daß Gott nicht zum Mittel für alle möglichen menschlichen Zwecke herabgesetzt werde, sondern Gott der höchste Berr und der Träger des größten Wertes ist und bleibt. Und dann richtet er sich dagegen, daß Gottes Name durch unkeuschen Gebrauch entheiligt wird, damit er im stillen Tempel des Herzens eine geweihte Stätte der Derehrung findet. Gottes Erhabenheit und die Innerlichkeit der Anbetung darin äußert sich der tiefste Grundzug der biblischen Religion, die immer mit dem Vertrauen auf Gott die Ehrfurcht vor ihm verbinden muß. - Dagegen halte man einmal die so häufige Geschwätigkeit unserer Musterfrommen; wie schnell sind sie mit ihrer gläubigen Deutung der Lebensereignisse bei der hand! Aber auch ein Prediger sollte sich dies mehr zu herzen gehen lassen; wer sich noch nicht por sich selbst entsett hat, wie leicht er Gottes Namen dahinspricht, der dürfte ihn überhaupt nicht mehr gebrauchen. Aus der Predigt der großen Wörter - Sunde, Gott, Emigfeit, Wiedergeburt - muffen wir mindeftens einmal für eine Zeit hinaus in die der kleinen Begriffe, damit sich jene in längeren "Serien" wieder etwas erholen können. Daneben durfen wir nie mude werden, gegen die Robeit des maschinenmäßigen Schwörens in der Sikung irgend eines Amtsgerichtes Zeugnis abzulegen. Mindestens muß mit aller Kraft von den Gottgläubigen dafür eingetreten werden, daß die, die keinen Gott in unserm Sinne kennen, auch nicht den üblichen Schwur tun muffen. - Wenn wir auch nicht an ein unmittelbares äußeres Derhängnis in allen gällen glauben können. das den, der fahrlässig oder absichtlich falsch schwört, treffen muß, so ist es doch schon übergenug, wenn dadurch das Dertrauen geschwächt, das Gewissen beschwert und die Ehrfurcht vor dem höchsten Namen und seinen Gutern gerstört wird. - Solche Gedanken kann man jedes Jahr einmal aussprechen: gur Abwechslung wird man sicher einmal auch unsern Text dabei nehmen dürfen; denn nur Dedanterie fragt nach dem Wer oder dem Wo; wer wirkliche Sühlung mit den großen göttlichen Dingen selber hat, fragt nur nach dem Was.

Gegenbild des edlen Charafters.

S. 2927.

Dem Gerechten ift der Bose ein Greuel, dem Schlechten ift der Brave ein Greuel. 5.616 - 19.

16Sechs Stücke sinds, die Jahwe haßt,

17hochmütiges Auge, falsche Junge, 18ein Herz, das auf Ränke sinnt,

19ein falscher Zeuge, der Lügen vorbringt, werunter Brüdern Zwietracht stiftet.

sieben sind ihm ein Greuel: hände, die unschuldig Blut vergießen. Suge, die gum Bofen laufen,

Iwar wird man nur selten Anlaß haben, eins von diesen Worten zum Text zu nehmen, weil es sich nur ausnahmsweise empsiehlt, so dunkle und "negativ" gehaltene Aussagen als autoritas in den Mittelpunkt zu stellen. Aber sie sind doch von Wert, wenn es sich darum handelt, Menschen und Leben kennen zu lehren, um unsere hörer desto besser zur höhe des Ideals emporzuziehen und in die tiesen Schlupswinkel hineinzuleuchten, in denen sich die Sünde verborgen hält. Daneben fällt wie immer auch mancher Wink für die oft so schwierige Ausgabe ab, einer allgemein gehaltenen Predigt greisbaren und anschaulichen Sülls und Beziehungsstoff zu geben.

S. 29, 27. hier ist die tiefe, im innersten Wesen gegründete Abneigung ausge= sprocen, die zwischen dem Bosen und dem Guten herrscht. Sie reicht bis in die tiefsten Gründe eines Menschen hinein und ist ein sehr wertvolles Zeichen und ein wichtiger Wink. Denn sie sagt dem Bosen, wenn er einen Abscheu vor einem guten Menschen hat, daß er boje ist; ebenso bestätigt sie dem Guten, wenn er eine ähnliche Abneigung gegen einen Menschen hat, daß dieser bose ist. Freilich damit ist nur der Gegensak, zwischen zwei Eppen ausgesprochen; aber wer nun böse und wer aut ist, ist damit noch nicht gesagt. Bestand ein solcher Gegensak zwischen den Pharisäern und Schriftgelehrten auf der einen und Jesus und den Sündern auf der andern Seite, so hat Jesus das Werturteil über bös und gut, das jene Seite hegte, beseitigt und das entgegengesette aufgestellt. Darum ist das Gefühl allein, wie es in jener Abneigung spricht, noch kein genügendes Zeichen. Es hat aber dann sein volles Recht, wenn es von der Erkenntnis erhellt wird. Also der darf fest auf seine Abneigung gegen einen Menschen trauen, den er in seinem Gefühl als bose ablehnt, der dieses Gefühlsurteil durch die Erkenntnis bestätigt, daß der andere etwa ein unreines und schädliches Wesen besitzt. Und der darf erst völlig auf sein Gefühl für das Bose in einem Menschen bauen, der durch Vergleich mit andern Menschen und durch eine ernste Prüfung an dem, was für gut gilt, fest= gestellt hat, daß das Gute wirklich auf seiner Seite ist. hat man sich durch diese Drüfung überzeugt, daß einem die Eitelkeit keinen Streich in der Selbstbeurteilung spielt, dann bat man an seinem Gefühl der Abneigung gegen einen Menschen einen sehr sichern Makstab; dann fühlt man, und es gilt dies zumal von Frauen, sehr schnell heraus, wes Geistes Kind er ist. Diesem Gefühl muß man dann folgen, auch wenn manches an dem Menschen dagegen zu sprechen scheint. irrt man sich in dem allerersten Eindruck, den ein Mensch auf einen macht. fann man sich von herzen freuen, wenn man den Widerstand derer auf seinem Wege findet, die einen sowohl das Gefühl als auch die Überzeugung als bose erkennen läßt: ja man darf nicht eher an seine eigene echte und kräftige Güte glauben, ehe man diesen Widerstand stark gespürt hat. - über ein solches Thema läft sich nicht nur im Jugendverein einmal reden, sondern auch auf der Kanzel.

5. 6, 16 – 19. Diese Stelle empfiehlt sich durch ihre treffende Zusammensstellung von sehr verbreiteten Sünden und durch die plastische Darstellungsform als ein Text zu einer kräftigen Bußpredigt oder einer Beichtrede, die entsprechende Zustände geißeln und beseitigen will.

Der Einfältige. Der Cor. Der Spötter.

Der Einfältige.

S. 14 15 Der Einfältige glaubt alles, der Kundige überlegt jeden Schritt.

Die Einfältigen erwerben Torbeit, die Kundigen schmuden sich mit Einsicht. Der Cor.

3.5. 11 Klage über den Toten, weil sein Licht ausging, flage über den Toren, weil sein Verstand ausging.

über den Toten weine stiller, er ging zur Ruh, das Leben des Toren ist schlimmer als der Tod.

12 Die Trauer um den Toten währt sieben Tage, die um den Toren, solang er lebt.

J. S. 36 5 Wie ein Rad am Wagen ist der Verstand des Toren, einer sich drehenden Achse gleicht sein Denken.

5. 29 11 Der Tor läßt seinem Born den Cauf, der Weise hält den Unmut gurud.

3. S. 20 18 Der Weise macht sich mit wenig beliebt,

des Toren Gunit ist weggeworfen;

14schenkt er etwas, so nütts ihn nicht, denn siebenfach wünscht ers gurud;

15er gibt wenig und rückt viel vor,

tut den Mund wie ein Ausrufer auf; heute leiht er, morgen verlangt ers wieder,

einen solchen Menschen mag man nicht.

16 Der Tor sagt: "ich habe keinen Freund, meine Guttaten finden feinen Dant;

17die mein Brot essen, loben mich nicht."

Das gibt viel Stoff zum Cachen.

5. 27 22 Wenn du dem Toren im Mörser zerstießest, die Torheit ginge nicht von ihm weg.

J. S. 22 7Scherben klebt, wer den Toren belehrt,

Schlafenden wedt er aus tiefem Schlummer.

8Jum Schlafenden redet, wer zum Toren redet, der fragt am Schluß: was gibt es!

5. 17 2Cieber einer wütenden Bärin begegnen,

als einem Toren in seinem Unverstand.

S. 27 3Schwer ist der Stein, eine Cast der Sand, Arger über den Toren ist noch schwerer.

5.26 Dem Pferd die Peitsche, dem Esel der Zaum, dem Rücken des Toren die Rute.

5.26 1Schnee paßt nicht zum Sommer, Regen nicht zur Ernte, Ehre nicht zum Toren.

Der Spötter.

S. 15.12.

Der Spötter liebt den Erzieher nicht, mit Weisen geht er nicht gerne um. S. 29 8Spötter bringen die Stadt in Aufruhr, Weise beschwichtigen die Unrube.

S. 3 84 Des Spötters spottet Gott, dem Demütigen gibt er Gnade.

Diese drei Typen wollen wir zu erkennen und zu unterscheiden suchen, indem wir fragen, wie es bei ihnen mit der Kritit und der Ehrfurcht steht. Diese beiden Dinge sind von der größten Bedeutung für das gange Seelenleben des Menschen. Man kann es auch etwas populärer ausdrücken, indem man saat: es tommt darauf an, worüber und worunter sich ein Mensch stellt. Damit ist folgendes gemeint. Zwischen den Menschen entstehen immer Derhältnisse der geistigen über- und Unterordnung, die nicht in ihrem sozialen Stande, sondern in ihrer geistig-seelischen Kraft begründet sind. Wer an dieser sich einem andern unterlegen fühlt, sieht zu ihm auf; manchmal mit Neid, manchmal mit Ehrfurcht. Wer sich darin einem anderen überlegen weiß, der sieht auf ihn herab, und zwar mit Kritit oder mit hochmut. Diese Beziehungen zwischen den Menschen gehören zu den Dingen, die man oft mehr fühlt als mit dem Verstande erfakt. Man fühlt sie nicht nur zwischen sich und anderen, sondern auch zwischen den anderen selber oft aufs deutlichste. Dabei kommt es weniger auf die Stärke des Intellettes an, so sehr er auch mitspielt; meist entscheidet vielmehr über dieses Derhältnis die Stärke des Willens und die Kraft des Charakters. Solche Beziehungen und Verhältnisse muffen wohl sein; denn Gott hat die Menschen verschieden gemacht. Aber es kommt für den Erzieher darauf an, sie im Sinn des Guten zu regeln. Und wenn dieses Gute für uns in dem Worte Personlichkeit ent= halten ist, so ist damit allerlei ausgeschlossen und anderes geboten. Ausgeschlossen ist für die Beziehung, die gleichsam von unten nach oben, also von dem Schwächeren au dem Stärkeren geht, die unbedingte und kritiklose hingebung, die sich von einem andern imponieren läßt und sich selbst an ihn verliert. Das ist die Art des Ein= fältigen. Es sind schwache Menschen, die nur ein "Darüber", also etwas, das ihnen selbst überlegen ist, tennen. Sie durfen diese ihre Unart nicht mit dem Wort Ehr= furcht schmuden; sie sollten auch Ehrfurcht vor sich selber haben. Ehrfurcht ist Stärke, denn sie ist willige und auf überzeugung berubende Beugung; aber das ist es bei ihnen nicht. Dagegen gibt es andere, die nur ein "Darunter" kennen, also nur Menschen, über die sie sich selbst erheben. Ihnen fehlt es also an der Ehrfurcht. Sie sind gang Kritif, und zwar harte, selbstgefällige Kritif. Dazu ge= hören die Spötter und die hochmutigen. Die unterscheiden sich wieder nach dem Con, in dem sie fritisieren. Jene machen den, der unter ihnen gu steben scheint, auch noch zum Gegenstand ihres Spages, diese sind ernfter und begnugen sich damit, den Abstand zwischen sich und den anderen mit Wonne zu genießen. Jene sind die gefährlichsten, denn sie haben überhaupt feine Ehrfurcht. Und was ist eine Gemeinschaft von Menschen ohne Ehrfurcht? - Der Tor ist das Gegenbild des Weisen (f. oben S. 40 ff.). Wie beim Weisen das Gefühl für das Gute instinktiv und intuitiv erfaßt, was nach Ausweis des nachprufenden Verstandes das Beste für den einzelnen und für die Gemeinschaft ist, so ist der Cor umgekehrt der, der alles liebt und übt, was nach Ausweis des nachprüfenden Derstandes schädlich ift. Dabei kommt es gar nicht auf das Maß an, in dem sich beidemal der Intellekt unmittelbar beteiligt. Es kann einer weise sein, der sonst sehr wenig an Intellekt hervorragt; und es ist mancher ein Cor, der in den Dingen, die es nicht mit dem Ceben zu tun haben, gang außerordentliches leistet. Es kommt eben das ganze Gefühls= und Willensleben in Betracht, das dem Einfluß des Intellettes viel weniger untersteht, als wir meistens meinen.

Darin weichen wir von dem Geist unserer Sprüche ab, daß wir, die wir keine Rationalisten in ihrem Sinne sind, den Vorzug und den Fehler des Menschen nicht im Verstand, sondern in dem Bereich des Unmittelbaren sinden. Natürlich hat der Intellekt auch seine Bedeutung für das Leben im Guten und im Bösen. Aber diese kommt nicht darüber hinaus, daß er ein Diener von Richtungen und Bestrebungen ist, die innerhalb des Gefühlslebens selber vorhanden oder wenigstens zu erwecken sind. Diese können sich dann des Intellektes bedienen, um gegen die vorherrschende, im Unmittelbaren gegründete Lebensrichtung anzugehen.

Nun ist der Tor ein solcher, der keine Selbstkritik besitzt. Er ist in sich verrannt oder gar verliedt; er ist ein Eigensinn aus Stolz oder aus Schwerfälligkeit. Oder auch böse Lust treibt ihn, ohne daß ein Rest von ideeller Selbsterhaltung ihm mittels des Derstandes vorhielte, daß er sich zugrunde richtet. Mindestens ist er befangen in Selbstliede; leicht fällt es dem, der die Menschen beodachtet, zu sehen, wo sie von ihrer Eitelkeit und ihrer Lust geblendet sind und "dumme" Streiche machen. Nur dei einem merkt man dies in der Regel nicht. — Dabei kann die größte Schärse des Intellektes vorhanden sein, die die Dinge und die Menschen durchschaut wie Glas; und doch läßt sich der Tor umgarnen, richtet sich durch Prunk, Spiel und Unzucht zugrunde, oder merkt nicht, wie ihn alle seiner Eitelkeit wegen verlachen und verspotten, und wenn er es merkte, so kann er doch nichts mehr ändern: meist geht er blind, manchmal gräßlich hellsichtig in das Derderben hinein, das ihm seine auf Kosten der guten Triebe übermächtig gewordenen bösen bereiten.

Der Einfältige. S. 14, 15. 18. Haltlose Leichtgläubigkeit fällt am leichtesten auf die Torheit hinein, die ihr Eindruck macht, und wird so selbst zur Torheit. Man muß immer seinen Konsirmanden und anderen Schülern raten, sich kritisch zu den Menschen zu stellen. Denn das Kind ist leichtgläubig; der Jüngling wird oft aus bösen Ersahrungen heraus überkritisch, während der Mann langsam lernt, wem er zu glauben und wem er zu mißtrauen hat.

Der Tor. J. S. 22,11. 12. Der Tor ist mehr als tot; er ist lebendig tot. Man weiß und sieht so viele Menschen, die so tief in der weltlichen und sleischlichen Befangenheit steden, daß man keine Hoffnung mehr für sie haben kann. Man kann bloß klagen über sie, oder für sie beten. Man kann nicht alle Menschen klug und weise machen; die Macht des bösen Ich ist zu groß. Damit muß man sich absinden.

- J. S. 36,5. Tatsächlich fommt einem mancher Mensch vor, als wäre sein Denken aufs allerengste mit einem Punkt in Beziehung gesetzt, um den es sich allein immer drehen muß. Es sieht aus wie eine sixe Idee, wenn ein Mensch immer nur an sein Geld, seine Ehre und seinen Genuß denkt; aber in der Regel ist diese Art durch beständiges Handeln erworben und zur Disposition geworden; diese kann freilich oft geradezu pathologische Formen annehmen. Dann ist es schwer, eine andere Richtung einzuschlagen.
- 5. 29,11. Der Mangel an Selbstbeherrschung ist unedel und schädlich zugleich; der Intellekt müßte mehr in den Dienst des bessern Ich gestellt werden, um nicht erst die Zornausbrüche zu verhüten, sondern die Bedingungen zu diesem Ausbruch zu beseitigen und die der Selbstbeherrschung zu schaffen, die oft sehr weit zurückliegen und in das leibliche und geistige Allgemeinleben sich verlieren.

J. S. 20, 13. Dieses Bild eines lächerlich gewordenen Dummen paßt nicht nur auf den Narren, wo tatsächlich ein Desett vorliegt, sondern auch auf so manchen, bei dem zwar die intellektuelle Maschine in Ordnung ist, aber die Selbstachtung und die Achtung vor den andern sehlt. Selbst durch Lachen wird dieser seelische Sehler oft nicht mehr geheilt; so selt ist die Spur geworden, die durch beständiges Handeln und Denken in dem einen Sinn der Selbstliebe und Charakterschwachheit hergestellt wurde, daß der Tor zwar das Gelächter merkt, aber sich dagegen verschließt oder auch unglücklich wird, ohne mehr die Kraft zur Anderung seines Charakters zu besitzen.

Die beiden folgenden Worte malen drastisch und ärgerlich die Torheit dessen, der die Toren heilen will. Die Torheit ist so unüberwindlich, daß jeder Versuch, den Toren zu bessern, scheitern muß. Schiller drückt diese Resignation sehr erhaben mit dem bekannten Wort von der Dummheit aus, das Volk sagt drastischer, es sei so aussichtslos, einen Dummen belehren zu wollen, wie wenn man einen Ochsen in sein horn "petzt". Freilich, statt belehren müßte es genauer bekehren heißen; denn es stemmt sich nicht bloß der mangelnde Intellekt, sondern die praktische Dummheit des Herzens, also die Selbstsucht und Eitelkeit, die sittliche Borniertheit gegen jede Einwirkung. — Die folgenden Sprüche erklären sich selbst.

Noch mehr als die Toren können einen die Spötter zur Verzweiflung Denn ihr Gefühl der Überlegenheit, ihre Waffen der Ironie, des Steptizismus, der Beifall, den jeder immer findet, der etwas hohes herabzieht und auf die Cachmuskeln rechnet, - das alles macht sie zu gefährlichen Gegnern. So ein Wirtshaus voller Spötter kann eine Filiale der hölle darstellen, wenn Kirche und Pfarrhaus eine solche des himmels sein wollen. Wohl dem, der über die nötige fühle Unerschrockenheit und Schlagfertigkeit verfügt, mit der man allein fich Respekt perschafft. Die Regeln der Bergpredigt über die Duldung des übels muß man freilich für diesen Kampf aufheben, zumal wenn nicht selbstbewußte Stärke, sondern feige Schwachheit nach ihnen riefe. Man kann nur dies ienen Spöttern gegenüber tun: man muß ihnen selber zuerst einmal fest an den Wagen fahren und die Sprache üben, die sie verstehen, und dann muß man fräftig und fest jeden, zumal jeden jungen Menschen davor warnen, sich ihrem Einfluß zu unterwerfen. Schrecklich leicht eröffnet sich ihnen solch ein junger Mensch, und niemals geben die Spuren davon aus seiner Seele heraus. Dagegen soll man nicht nur die Ehrfurcht stärken, sondern vor allem auch jedem, der solche begen will, einen Gegenstand für sie anbieten; darauf beruht im tiefsten Grunde alle echte Frömmigkeit. Wohl dem, der ein paar gute Ceute und Freunde in der Gemeinde hat, die als "Weise", S. 29, 8, den Carm zu beschwichtigen wissen, den der boje Mund der üblen Gesellen erregt hat. Gottes hand über dem Spotter wird daran erkannt, daß er in sich selten frieden findet, wie ja auch oft genug dieser beigende Spott, wo er nicht eine Waffe sittlicher Entrustung ist, aus einem argen und friedelosen herzen hervorkommt.

hochmut, übermut, Gewalttat.

<sup>5. 16</sup> Die hoffärtigen sind Gott ein Greuel, sie bleiben gewiß nicht ungestraft.

S. 16 18 Stol3 geht dem Unglud voran, Hochmut kommt vor dem Sall.

S. 15 25.

Das haus der Stolzen reißt Gott ein, die Grenzsteine der Witwe stellt er fest. S. 1629.

Der Gewalttätige verführt den Andern und lockt ihn auf den schlechten Weg. 3. S. 10 Derhaft bei Gott und Menschen ist Hochmut,

beiden gilt Gewalttat als Frevel.

\*Die Herrschaft geht von Volk zu Volk wegen des gewalttätigen Übermuts.

\*Was überhebt sich Staub und Asche, da doch der Ceib bei Cebzeiten verfällt?

10 Plöhlich spottet die Krankheit des Arztes, heute König, morgen tot!

12 Hochmut beginnt mit Selbstvertrauen und mit Abfall von Gott, dem Schöpfer.

14 Der Hochmütigen Thron stöht Gott um, seht Demütige für sie ein.

18 Übermut steht den Sterblichen nicht zu noch Zornalut den Weibgeborenen.

hochmut ift hier als Gegenteil von der Ehrfurcht vor Gott und den Gewalten gemeint, die unser Leben tragen. Gehört also zu dieser Ehrfurcht der Glaube an Gott so ist ihre Eigenart so auszudrücken: der ehrfürchtige Gläubige setzt alles, was er an sich und um sich her erlebt, in das Passivum, indem er Gott als das Aktivum fest; anstatt zu sagen: ich habe mir dies oder jenes erworben, sagt er: Gott hat es mir geschenkt, oder: es ist mir von Gott geschenkt worden. Dazu tritt dann auch die entsprechende Deutung der Zukunft, sobald es sich nur irgend um wichtige Dinge handelt, die das Gefühl und damit den Glauben berühren, der immer von jedem starken Erlebnisgefühl angeregt wird; so sagt der Gläubigenicht: ich will und ich werde, sondern: ich hoffe zu Gott, daß er mir dies und das tun wird. Diese Abhängigkeit in Ehrfurcht erkennen, das ist der demütige Glaube, der das Wesen aller und zumal der biblischen Frömmigkeit ausmacht. Immer wieder muffen wir darauf hinweisen, daß jeder gromme diese übersetzung aus dem Aktivum ins Passivum vorzunehmen hat. Das ist nicht etwa nur eine einfache grammatische übung, sondern es ist eine Willenstat des demütigen Herzen, die in jener grammatischen übung ihren Ausdruck findet, wie so viele Lebens= und Willensverhältnisse sich hinter solchen grammatischen formen verbergen: man fönnte geradezu eine Darstellung verschiedener religiös-sittlicher Grundbeschaffenheiten in verschiedenen grammatischen Sormen zum Ausdruck bringen.

Das Gegenteil dieser demütig gläubigen haltung ist nun der hochmut; der sagt immer: ich will und ich werde. Ihm sehlt es an dem "Darüber", wie es für jeden Frommen Gott darstellt. Dazu gesellt sich dann, daß er bloß ein "Darunter" kennt: keinen Gott hat er über sich, aber alle Menschen sieht er unter sich. Jene Form ist die eigentlich antike, die irreligiöse Form des hochmuts, die hydris. Man braucht nicht nur die großen klassischen Beispiele heranzuziehen von Adam und Eva an die auf Nietzsche; denn die treffen nur die großen Umrisse der Wahrheit, die man einprägen soll, wie wir überhaupt immer aus rhetorischen

Gründen zu sehr al frosko malen. Wir sollten mehr auf das Kleine und Einzelne achten: wie oft kommt es uns und anderen gewöhnlichen Leuten vor, daß wir uns auf eine höhe des Selbstgefühls erheben, von der wir gerade dann sehr bald hinabstürzen! Wird nicht fast ausnahmslos jeder durch ein Lob oder eine gute Kritik, seiner Sache so sicher, daß das folgende Werk migraten muß? Ober seben wir uns um - wie viel Menschen fennen wir, die den Kopf so fehr hoch trugen, und auf einmal war das Elend da! Die großen Beispiele weltgeschichtlicher Peripatieen finden in jedem Dorf ihre entsprechenden Ahnlichkeiten. Dabei ist dies merkwürdig: oft ist es Schuld, was den Umschwung hervorruft, Schuld, die darin besteht, daß der hochmut verblendet, sicher macht, Seinde hervorruft, jedes Gebet und damit jede Selbstüberwachung beseitigt, jeden Widerstand unterschätzt zc. Dann arbeitet die unerbittliche Gerechtigkeit des Geschickes im eigentlichen Sinn tragisch oder fast auch tomisch, indem sie die Sunde des Menschen selbst zu ihren Zweden benutt. Oft aber auch ist dies nicht der Sall, sondern wie durch ein Wunder kommt dann aus irgend einer Ece her das Verhängnis und richtet den hochmutigen zugrunde. Wenn wir foldes predigen und lehren, dann muffen wir uns vor der Gefahr hüten, an die Stelle des Hochmutes eine andere Verkehrtheit setzen zu lehren, nämlich eine winselnde und friechende Demut, die den Menschen um jede Haltung bringt. Dielmehr ist die normale Stellung zu Gott wie immer sehr schwer zu finden, weil sie Entgegengesettes verbindet oder über den Gegenfähen liegt: sie ist ein festes, tapferes und auch schon einmal im edelsten Sinne des Wortes stolzes Verhalten, dem im innersten Grunde die Ehrfurcht vor den tragenden Gewalten des Lebens das nötige Gleichgewicht und die nötige gundamentierung gibt. Wenn man das verstanden hat, hat man viel verstanden; aber wie muß man an sich arbeiten, bis man es hat! - Die ersten beiden Sprüche S. 16,5 und 18 sowie der lette des vorigen Abschnittes, wenn man seine luthersche Sorm in Betracht zieht, gehören hierher, ebenso J. S. 10, 7, ein Spruch, der sehr eindrucksvoll diese Erkenntnis vorträgt.

Don der sittlichen Seite her ist dieselbe Sache, also der unsoziale Hochmut, der sich vor allem gegen die Geringen auswütet, in den Versen S. 15,25 und 16,29 gezeichnet, über die wenig zu sagen ist, da sie einen stets wiederstehrenden Gedanken der Propheten behandeln, der sich von selbst erklärt.

Jähzorn, Großtun, Lüge.

S. 29 22 Ein Jähzorniger erregt Streit, ein Leidenschaftlicher schafft viel Sünde.

S. 26 21 Wie Kohlen die Glut, Holz das Feuer, so schürt der Zänkische den Streit.

J. S. 2224 Dor dem Feuer sind Rauch und Qualm,

vor dem Blutvergießen Streiten und Schimpfen.

7. 5. 918.

Der Schreier ist überall gefürchtet, den Großsprecher kann niemand leiden. S. 25 14 Wolken und Wind, und doch kein Regen:

so wenn einer viel verspricht und nicht gibt.

J. S. 20<sup>24</sup>Übler Makel am Menschen ist die Eüge, der Unerzogene hat sie immer im Mund.

> <sup>25</sup>Besser noch ein Dieb als ein Cügner, beide kommen ins Verderben.

<sup>26</sup>Das Cos des Cügners ist Schande, er ist für immer gezeichnet.

Da vom Born schon öfter die Rede war, so beschränken wir uns darauf, auf die populäre und eindrucksvolle form hinguweisen, in der S. 26, 11 den Jänfischen brandmartt: er schurt den Streit, wie Kohlen und holg die Glut. Daraus kann man die Mahnung ziehen, auf der einen Seite sich die Einmischung eines solchen Jänkers fernzuhalten, was für jede Ebe und Samilie und jeden Verein immer einmal wieder gesagt werden muß, weil es oft an Mut fehlt, einen eindrucksvollen, fritischen und sich überlegen gebärdenden Menschen an die Luft zu seken; und auf der anderen Seite gilt die Mahnung, sich selber nie mit solchem Jank in fremde Dinge zu mischen, sondern seine eigene Unzufriedenheit entweder im eigenen Kreise auszutoben oder mit Gebet und Glauben zu überwinden. - Der Großsprecher, J. S. 9,18 ist eine Gestalt, die komisch wirkt, so lange sie nicht lästig fällt. Man sollte doch auch darauf einmal zu sprechen tommen, weil es der Renommage, der groben und der feinen, allzuviel gibt; sie ärgert die, die sie anhören mussen, und entwürdigt den, der sie ausübt. S. 25,14. Prachtvoll plastisch und treffend ist dies Wort über den Menschen, der verspricht und nichts hält; auch an diesem Punkt läßt sich zeigen, wie in einem solchen Sehler die innere Leere des Wesens sich äußert und wie die Gediegenheit der Seele sich in den kleinsten Dingen zu beweisen hat. Jener Unart liegt der Wunsch zugrunde, sich jeden zum Freunde zu machen, ohne daß es etwas kostet, oder zu prahlen mit dem, was man hat, und mit seiner Gute dazu; manchmal freilich ist es auch nur Vergeflichkeit, die aber aus einem Herzen kommt, dem nichts an den Menschen liegt; denn wenn wir einen anderen lieb haben, vergessen wir weder ihn noch was wir ihm versprochen haben; Vergeklichkeit ist Sünde, weil sie Mangel an Interesse ist. J. S. 20,24. Von diesem Spruch mag man sich den D. 25 merken, da wir das Verhältnis zwischen Lügner und Dieb anders aufzufassen pflegen.

Derleumdung, heimtücke, Salschheit.

5. 18 <sup>8</sup> Verleumderworte sind Ceckerbissen, die Menschen verschlingen sie gierig.

S. 25 23 Der Nordwind bringt Regen, die heimliche Junge bringt Verdruß.

S. 26 203st das Holz alle, geht das Feuer aus,

geht der Verleumder weg, hört der Streit auf.

I S. 21 28Der Verleumder beschmutt sich selbst, niemand mag ihn leiden. Die dritte Junge.

J. S. 28 18 Derflucht sei die dritte Junge,

viele Friedliche hat sie unglücklich gemacht,

14 hat viele von haus und hof gejagt,
hat sie verscheucht von Cand zu Cand.
feste Städte hat sie zerstört,
Paläste der Fürsten zertrümmert,

15 trieb wackere Frauen aus dem haus,
brachte sie um hab und Gut.

16 wer auf sie hört, hat keinen Frieden,
kann nicht mehr in Ruhe seben.

17Der Schlag der Geikel macht Striemen. der Schlag der Junge bricht Knochen. 18Diele hat das Schwert erschlagen. doch nicht so viele wie die Junge. 19 Wohl dem, der nicht ihrer Wut verfiel, nicht mit ihren Stricken gebunden ward. 20 Denn ihr Joch ist eisern ihre Stricke sind von Erg. <sup>21</sup>Wer durch sie stirbt, ist schlimm daran, lieber im hades als in ihrer Gewalt. 22 Über den Frommen vermag sie nichts, ihr Seuer darf sie nicht versengen. 23 Die von Gott weichen, fallen in ihre Gewalt, wie ein Löwe stürzt sie auf sie los. 5. 16 30 Wer die Augen einkneift, sucht Ränke. verzieht er den Mund, so hat er den Streich getan.

3.5.2722 - 24.

22 Wer die Augen einkneift, plant Böses, der Kluge hält sich von ihm fern. 28 ins Gesicht schmeichelt und lobt er. nachher macht er dich schlecht. <sup>24</sup>Dieles hasse ich, doch nichts wie ihn, und Gott haft ihn auch. S. 29 Wer dem Andern schmeichelt, legt ein Netz auf seinen Weg. S. 25 19 Böser Jahn, wankender Suß ist der Salsche am Tag der Not.

Diese Worte greifen ins Wespennest; denn wer diese Sünden anfaßt, über den stürzen sich die Ceute ber. Aber es ist nötig, daß wir wenigstens immer einmal wieder die auf sie aufmerksam machen, die den Wunsch haben, frei von ihnen zu werden, während man die andern laufen lassen muß. So sollte man doch einmal darauf aufmerksam machen, wie gern auch jeder Fromme etwas Böses über irgend einen andern Menschen, und wäre es auch ein guter Freund und Nachbar, anhört, auch wenn er sich stellt, als wäre er entrustet. Gang unübertrefflich schön ist das in dem ersten Wort S. 18, 8 gesagt, das einem in jeder Gesellschaft, auch von frommen und ernsten Menschen einfällt, wenn man die Ceute beobachtet und - auch wenn man sich selber beobachtet. An diesem geheimen Wohlgefallen hat man ein niederdrückendes Zeichen, wie arg man doch noch ist. Denn es läßt auf Sehler wie Schadenfreude, Eitelkeit und hochmut ichließen, die sich nur sehr schlecht unter heuchlerischem Bedauern verstecken. Immer wieder schämt man sich, wenn man sich hat zum "Gerne hören und lernen" solcher Klatschereien verleiten laffen; immer wieder ärgert man sich, wenn man in einer Gefellichaft war, in der fie mit Geift oder ohne Geift den hauptinhalt des Gefprächs bildeten, ohne daß man selber den Mut fand, aufzustehen oder gar dagegen aufgutreten - benn wer stört gern die Menschen bei ihren Lederbissen! - Wer etwas derben humor nicht scheut, der zeichne zuerst eine Schar von Tieren auf der Weide oder im Käfig, wie sie auf ihr Sutter lauern und sich dann darauf stürzen — so ist manche Kaffees und Biergesellschaft auf Klatsch erpicht. Abmalen und schelten alleine helfen freilich nicht davon; mit ernstem Wort weise man darum auf die Verwüstungen und Schädigungen hin, die diese Sunde anrichtet, um dann die Wurde und alle guten Geifter der Seele anzurufen, daß der Menfc es lerne, sich bin und wieder an diesem einen Punkt zu überwinden; denn die Bekehrung hebt am besten an icheinbar kleinen gehlern an. - Der Gedankeninhalt der folgenden Einzelsprüche ift mit dem eben Gesagten ichon erledigt. Eines ganz besonderen hinweises aber bedarf das einzigartige Wort J. S. 28, 13 ff. hier sieht man, mit welchem Nachteil die gewöhnliche über die dritte Junge. Unkenntnis dieser Weisheitsliteratur sich straft. Wer kennt denn nur dieses prachtvolle Wort? Und wie wunderschön ist es zu gebrauchen! Die dritte Junge zwischen zwei andern, der tertius gaudens duodus certantibus - das wect sofort jeden Schläfer und prägt sich tief ins Gedächtnis ein, weil es überall solche dritte Zungen gibt. Unser Abschnitt zeichnet sehr ernst, was sie alles angerichtet hat; Reiche hat sie zerstört und vor allem Ehen gesprenat. Und wie ist sie immer noch geschäftig in der großen Politik und in jedem Verhältnis zwischen Menschen! Chen, die durch die Schwiegermutter und andere Verwandte oder durch Zuträger auseinander gerissen werden. Freundschaften, die auf einmal aufhören, Vereine, die durch einen Verleumder und Jänker durcheinander gerüttelt werden, wenn man diese bekannten Mikstände recht ausführlich und genau beschreibt, trifft man immer ins Schwarze. Manchmal nimmt die Zunge auch die Gestalt einer Seder oder einer Druderpresse an. Dann wird natürlich ihre Schädlichkeit noch viel größer. Die dritte Junge!

In den folgenden Versen ist die schmeichlerische Hinterlist ins Auge gefaßt; ein Wort über sie hat mehr den Sinn, die Umschmeichelten zu warnen als die Schmeichler zu mahnen. Wer sich Schmeichlern gegenüber schwach zeigt, ist nicht nur dumm, sondern er hat auch noch nicht die innere Festigkeit, sich aus dem, was die Ceute sagen, nichts zu machen; er ist noch abhängig von ihnen, und das ist ein Zeichen von Unreise. Und wer schmeichelt, macht sich eines andern Menschen Unreise selbstsüchtig und hinterlistig zu nutze; ein Wort darüber kann einen solchen Menschen, der aus Gewohnheit oder vermeintlicher Schlauheit diesen Weg geht, über sich selber klar werden lassen, wenn er nur sonst darauf aus ist, den geraden Weg der Wahrheit zu gehen; denn wie wenig folgerichtig sind wir doch alle miteinander!

# b) Im eigenen haus.

Wir sehen, wenn wir von der Kanzel herunter zu unseren Leuten sprechen, sie wohl meistens viel zu abstrakt als Menschen an, in denen sich gewisse borgänge abzuspielen, oder die gewisse Aufgaben allgemein religiösesittlicher Art auszusühren haben. Dabei vergessen wir, daß uns die Menschen doch in erster Linie als Glieder von Familien gegeben sind. Diese ihre Beziehung nimmt, wenn auch nicht den größten, so doch immer einen sehr wichtigen Teil ihres äußeren und ihres Seesenlebens ein. Hier, wo im engen Raum sich die Personen stoßen, da entstehen die größten Schwierigkeiten und Aufgaben. Hier liegen auch die einsachsten und nächsten Derhältnisse vor, an denen uns Menschen immer die größten und fernsten Beziehungen klar werden müssen; außerdem verlangen diese fernen und großen Beziehungen, daß sie in jenen engen und nahen verwirklicht werden: das Reich Gottes hat sehr viel mit der Familie zu tun. Diese Vershältnisse immer einmal wieder anzusassen, ins Licht Gottes zu stellen und im

Sinne Gottes gestalten zu helfen — das ist darum eine Aufgabe, die nicht bloß in einzelnen Predigten in der Trinitatiszeit, sondern die immer einmal wieder angesaßt werden sollte. Besonders würde sich die Form des Vortrags dazu eignen, solche ethischen Dinge zu behandeln. Denn soweit mein Blick reicht, ist man in den Kreisen der Suchenden allmählich der Bibelkritik und der Weltanschauungsfragen überdrüssig geworden; man weiß, daß Wunder historisierte Gebanken sind und daß jede Weltanschauung auf einem Glauben beruht, der mit dem Ceben und Streben aufs engste zusammenhängt. Nun müssen die ethischen Fragen heran, wie etwa Autorität und Pietät, Autorität und Freiheit, aber vor allem die Fragen, die das Familienleben angehen: Ehe und Kindererziehung usw. Wenn man diese Dinge nicht predigthaft, sondern objektiv behandelt, wie es dem Vortrag zukommt, also geschichtliche und allgemein ethische Erkenntnisse entwickelt, so wird man meistens auf eine dankbare Zuhörerschaft rechnen können. Das gilt ganz besonders von der

Ehe.

Wohltat der Che.

I. S. 36 20 Ein Weib erwerben, ist der beste Erwerb,
das ist eine Burg, eine starke Säule;

30 ohne hecke ist der Weinberg schutzlos,
ohne Weib ist der Mann rastlos und ruhlos.

5. 19 14 bars, und habe erht man nom Nater

S. 19 14 haus und habe erbt man vom Vater, aber ein tüchtiges Weib kommt von Gott.

5.18 22 Wer ein Weib findet, hat etwas Gutes gefunden, es ist eine Gnade von Gott.

3.5.261-4.

<sup>1</sup>Wohl dem, der ein gutes Weib hat, <sup>2</sup>Ein tüchtiges Weib erquickt den Mann, <sup>3</sup>Ein gutes Weib, eine gute Gabe, <sup>4</sup>Ob reich oder arm, er ist glücklich, 5.21 <sup>9</sup>Cieber auf dem Dach wohnen als im haus mit einem zänkischen Weib.

Wir sollten hier einmal wieder lernen von den Kindern der Welt. Sie schreiben wenig, was nicht auf das Derhältnis zwischen Mann und Weib Bezug hat. Und das tun sie nicht immer bloß aus der Cust am Sinnenkigel, sondern auch darum, weil es tatsächlich für den Durchschnittsmenschen keine wichtigere Frage gibt als diese. Die Bedeutung des Weibes für den Mann und die des Mannes für das Weib — das ist es, was ideell angesehen, jenen Schriftstellern ihren Anlaß zum Schreiben und den Ceuten den Anlaß zum Cesen gibt. Das ist natürlich in der Tiese unseres biologischen Wesens begründet. Darum sollte man sehr oft auf diese Frage zu sprechen kommen; aber nicht in der Gestalt schematischer Bemerkungen, sondern so, daß man klug beobachtete und — verallzgemeinerte Tatsachen, die man mit psychologischem Blick ersaßt hat, zum Bewußtsein bringt und dann Ratschläge und Winke daranknüpft, die ebenso auf psychologischer Erfahrung ruhen. Ratschläge und Winke — einem älteren gebildeten Herrn widerstrebte es, sich kirchlich trauen zu lassen, weil ihm der Gedanke unzerträglich war, daß ihm irgend ein jüngerer Mann mit Ermahnungen auswarten

sollte - was ich durchaus nicht für einen Ausfluß von hochmut halte. Sofort hat aber stets ein jeder, auch ein jungerer Pfarrer, die Aufmerksamkeit gewonnen, wenn er ruhig und nüchtern solche Ergebnisse seines Nachdenkens und Beobachtens darbietet, die teils der psnchologischen Wirklichkeit, teils der angewandten Ethik entnommen sind. Dem verheirateten Pfarrer kommt dabei seine eigene Che zustatten; an diesem Puntte zumal wird das normale Verhältnis zwischen Amt und Leben fruchtbar. Und dieses besteht darin: man lebt so, daß man immer vor die Gemeinde treten kann mit einem auten Gewissen und offenen Auge, und man lehrt so, daß man ihr sein bestes Erleben darbietet. Daß dieses besonders an diesem unseren Punkte durch eine sehr vorsichtige Verallgemeinerung hindurchzugehen hat, versteht sich von selbst. Dann aber tann man vielen Ceuten belfen. Die hilfe besteht im allgemeinen darin. Wie jedes andere Verhältnis sucht auch die Ehe ihren Gleichgewichtszustand, indem sich die Kräfte heider Teile langsam aegeneinander abwägen. Das ist aber ein Verhalten, das nicht nur an die Das sollte jedoch auf christlichem Politik, sondern sogar an die Natur erinnert. Boden nicht also sein: hier sollte dieser Gleichgewichtszustand nicht durch das Muß, sondern durch das Soll, nicht auf natürlichem, sondern auf sittlichem Wege er-Und dieser Weg heißt Achtung und Liebe. Es ist das der rungen werden. Weg, der im Katechismus steht: "... und ein jeglicher sein Gemahl liebe und ehre." Ganz besonders auf das ehren kommt es an: mancher liebt seinen Gatten und ehrt ihn nicht, denn er behandelt ihn schlecht, zumal in Gesellschaft anderer. wie groß wird das Glud, wenn einer den anderen ehrt, indem er darauf verzichtet, ihn nach seinem eigenen Ideal zu modeln, vielmehr ihm dazu hilft, sich gemäß seiner eigenen Natur zu seinem Ideal zu entfalten! Das ist die Achtung und Liebe, wie sie auf dem Boden des Christentums, das die Persönlichkeit wertet, unbedingtes Erfordernis ist; und dessen Beachtung lohnt sich mit Glück tiefster Art. Und hat man erst verstanden, wie unermüdliche Liebe und starke Güte die besten Mittel sind, um einen anderen zur Entfaltung seiner selbst zu bringen, dann ist das nichts anderes als gelebtes Evangelium selber; denn was will das Evangelium, wenn es nicht Entfaltung unter dem Sonnenschein der Güte will? In dieser Weise geduldig einen Menschen emporzulieben, ist darum eine göttliche Kunst. Dazu gehört aber große Selbstlosigkeit. Meist sucht doch jeder Gatte in der Ehe sein eigenes Glud; denn die übliche Frage lautet: Wie werde ich gludlich? Aber das Beste ist in der Che, daß vielmehr jeder voll Liebe und Glauben des anderen Glud sucht; benn dann kommen beide zu ihrem Glud und haben noch das Glud dabei, daß sie ihr Glüd teils im Beglüden des anderen finden, teils von seinen lieben händen empfangen. - Das sollte ein hinweis auf solche Gedanken sein, wie sie jenen oben gestellten Anforderungen zu entsprechen scheinen.

Unsere Worte aus der Weisheitsliteratur bieten dasur manchen Anknüpfungspunkt. Sehr wohltuend berührt die hohe Schätzung des Weibes. Wehe dem Mann, der nicht warm werden kann, wenn er über diese Worte spricht. Kann er es aber, dann gewinnt er die Frauen und dient den Männern dazu, daß sie erwerben, was sie besitzen, oder erkennen, was sie haben.

J. S. 36, 29. Es ist immer einmal wieder nötig, daß man den Erwerb und Besitz eines Gatten unter den Gesichtspunkt stellt, der für unsere Religion entscheidend ist: der Mensch ist stets mehr als jedes Ding oder jede Sache. In Dingen niederer Art und auch in Sachen höherer Art findet nicht jeder Mensch seine Befriedigung; erst dann findet er sie, wenn er einen anderen Menschen zu eigen hat und auch in ihm nicht wieder dingliche oder sachliche, sondern persönlich-menschliche Werte zu schähen weiß. Für manchen Mann ist darum das Weib eine Burg und Säule, mehr denn die Augenwelt erfahren darf. hier branden manche erregte Wellen aus dem stürmischen Meer des öffentlichen Lebens und brechen sich an dem Sinn einer klaren und festen Frauenseele; und wenn Erfolge ausbleiben und der Ärger die Beziehungen zu den Menschen pergällt, so ist hier eine feste Stelle, wo der Mann seine Anerkennung findet, die um so besser ift. je weniger sie die Kritik spart. Wenn die übliche Roman- und Dramenliteratur sowie die Beobachtung der zutage tretenden Wirklichlichkeit manchen auf die befannte Vermutung bringt, daß alle Eben unglücklich sind, so ist es eine bobe Aufgabe für einen Prediger, mit der stillen Tat und auch mit taktvollem Wort zu beweisen, daß das ein gehässiger Irrtum ist: es gibt wer weiß wie viele tief gludliche Ehen, in denen die beiden Gatten sich Burg und Säule und eine hecke um den Weinberg oder wie man bei uns saat, ein Zaun ums haus sind. Solches ist aber nur dann möglich, wenn sich beide auf den sittlichen Standpunkt stellen und die Moral nicht nur als Waffe und Anklägerin im Chekrieg einer gegen den anderen verwenden. Ohne Weib ist der Mann rastlos: "Dom Weibe bist du" - ist der Titel eines Romans von Frig Philippi, der darin dies treffend ausführt: Dom Weibe bist du und zum Weibe zieht es dich darum wieder hin. jedoch aus einer tief unterdriftlichen Meinung heraus gedacht, wenn man diesen Gedanken ausdrückt, indem man in dem bekannten Ders von Goethe "Am Golde bängt, nach Golde brängt - " statt Gold Weib sagt.

S. 19, 14. Das muß jedem frommen und glücklichen Manne einmal zum Bewußtsein kommen, wenn er sein Cheleben bedenkt, daß ihm sein Weib von Gott geschenkt ist. Wir führen ja alles, was uns tief in unserem Gesühl erzgreift, und besonders alles Glück auf Gott zurück; alles, was zu einem glücklichen Ende gesührt hat, sieht unser Glaube darum als eine Gabe an, die uns durch Gottes Güte geschenkt wurde. Eher sindet nun einmal unser Nachdenken keine Ruhe. Das gilt zumal von der Ehe. Unser deutsches Sprichwort sagt, daß die Ehen im himmel geschlossen werden; aber natürlich nur die glücklichen und idealen; die anderen, die bösen, stammen aus der hölle und sind auch eine hölle. Für eine Ehe aber, die auf innerer Wahrheit beruht, die sich in der Übereinstimmung selbständiger Geister äußert, gibt es keinen bessernAusdruckals jenen. Daß sich solche tiesen Gedanken nur eben einmal erwähnen, aber nicht breittreten lassen, versteht sich von selbst. Aber sehlen dürsen sie nicht, wo die Lebensewerte auf Gott zurückzeführt werden.

J. S. 26, 1-4. malt das Glück der Chen näher aus: langes Ceben — was der statistische Vergleich der Chemänner mit den Hagestolzen bestätigt — Erequickung und Frieden, Glück und froher Blick in die Welt, das sind die Güter, die das gute Weib mitbringt; Gottesfurcht ist die Bedingung, die sie gewinnen und behalten läßt.

Alle diese Worte eignen sich zu Trauterten; nur einen Sehler haben sie: sie sind ganz und gar "androzentrisch", und das ist für uns heute nicht mehr zu ertragen. Das Weib ist nicht daher nur ein Mittel für das Glück des Mannes.

sondern der Mann ist auch ein solches für das Glück des Weibes. Aber weithin herrscht jener Standpunkt noch gang naiv; darum muß man über ihn hinausführen. Das kann ja gang offen geschehen, indem man an einen solchen Tert antnupft, feine Sorm gang fnapp zeitgeschichtlich begrundet, aber dann fagt, daß dasselbe auch vom Weib gilt, was hier vom Mann gesagt ist, nämlich dak ihr Gatte ihr Glud bedeutet; ebenso wie vom Mann gilt, was hier vom Weib gesagt ist, daß er ihr das höchste Glück bereiten soll.

Der bittere Spott von S. 29, 9 bietet wenig Anlaß zu unmittelbarer Der= wendung: höchstens in einer Predigt über die Che kann man ihn anbringen, und mancher wird im stillen mit seufzen.

Alle diese Verse eignen sich auch zu Texten für Grab- und Leichenreden; in einem freilich gang außerordentlichen Salle, wenn nämlich wirklich alles nach einem scharfen Worte ruft, sogar der lette.

Goldenes ABC vom Cob des tugendhaften Weibes.

5.31, 10 - 31.10Allbegehrt ist ein braves Weib. <sup>11</sup>Bei ihr ist ein Mann geborgen, 12 Charitin ist sie dem Manne, 13 Die Arbeit ist ihre Lust, 14 Einem Kauffahrteischiff gleicht sie, <sup>15</sup> Früh bricht sie den Schlaf in der Nacht, bereitet das tägliche Brot. 16Gern hätt' sie ein Seld, sie kauft es, 17Bat immer das Kleid geschürzt, 18 Jest sieht sie, wie alles vorangeht, 19 Kommt Zeit, so stellt sie den Rocen, 20 Cäft keinen hungrigen leiden, 21 Mit dem Winter nimmt sie es auf, 22 Näht kunstvoll gewirkten Teppich 28 Obenan wird ihr Mann gestellt, 24 Phoenikische händler kommen, 25 Reich, kraftvoll ist ihre Gestalt, 26Sie versteht es, lieblich zu reden, <sup>27</sup>Catträftig bewacht sie ihr Haus. 28Um sie her sind prächtige Söhne, 29 "Diel wadere Frauen gibt es, 30 Wie schwinden Anmut und Schönheit. 813ollt ihr, was ihr gebührt,

ihr Preis geht weit über Perlen. viel Freude hat er von ihr. nie tut sie ihm ein Leids. für Slachs und Wolle sorgt sie. so schafft sie mit weitem Blick. einen Weinberg vom Eigenersparten. und ruftig regt sie die Arme. ihr Licht brennt bis in die Nacht. die Spindel dreht sie geschickt. dem Armen kommt sie entgegen. in Wolle hüllt sie die Ihren. und Kleider aus Byssus und Purpur. wird Mitglied im Rat der Gemeinde. ihre Tücher und Gürtel zu kaufen. der Zukunft wartet sie ruhig. weiß freundlich zu unterweisen. und Müßiggang fennt sie nicht. ihr Mann spricht beglückt zu ihr: aber du übertriffst sie alle!" ein frommes Weib ist das beste. ihr Leben ist ihr Lob!

Dieses berühmte Lied will doch vor einer jeden Verwendung genau angeseben werden. Denn es nimmt eine gang bestimmte kulturgeschichtliche höben= lage ein, die keine schrankenlose Derwertung gestattet. Diese läßt sich etwa so fennzeichnen. Es ist die burgerliche hausfrau, die hier in ihren Tugenden verherrlicht wird. Und diese sind besonders solche wirtschaftlicher Art. Sie hat noch für vieles zu sorgen, was heute keiner hausfrau mehr obliegt, weil es zu einer Sache von Berufen geworden ift. In dieser Arbeit eines burgerlichen haushaltes, dem es an landwirtschaftlichen Interessen nicht fehlt, steht sie auf der

höhe. Sie ist auch Gattin und Mutter; auch als solche ist ihre haupteigenschaft das wackere und tüchtige Verhalten. Sie ist die Kraft, die den gangen haushalt zusammenhält und zugleich ihm eine freudige Seele einhaucht. Sur unser Empfinden tritt darüber das personlich-seelische Ceben etwas gurud, das uns auf dem Boden des Christentums zur hauptsache geworden ist. - Wir haben darum hier ein Lied vor uns, das gang vorzüglich in ähnliche Verhältnisse hinein paßt, wie es sie voraussett: die Verhältnisse eines bürgerlichen, bäuerlichen oder kleinbeamtlichen haushaltes. Es sind mit anderen Worten im wesent= lichen unsere, also die firchlichen Kreise, auf die das Lied noch paßt. Diese Kreise werden damals die Religion und die firchliche Gemeinschaft im wesentlichen getragen haben, und sie tun es auch jetzt noch. Unsere Geltung und die unserer Kirche reicht im ganzen so weit, als diese mittelständischen Interessen reichen. Das ist ja auch das Berechtigte und Wahre an aller konservativen Politik. Darum können wir mit unserm Lied etwas anfangen bei einer hochzeit aus solchen Kreisen: wo ein tüchtiger handwerker eine tüchtige Bürgerstochter nimmt und der kirchlichfromme Geist mit einigem Verständnis die Bürgschaft für eine richtige Aufnahme dieses Sanges bildet, da kann man es etwa verlesen als Text oder als Cektion; es wird verstanden werden; und wenn es auch blok der Stimmung nach und nicht in allen Einzelheiten verstanden wird, so ist das nicht schlimm. Dagegen nimmt sich unser Lied sehr merkwürdig aus, wenn wir es in einem modernen haushalt verwenden wollten, der auf einer gang anderen Grundlage steht. Dazu rechne ich die proletarische sowohl als auch die hochseine Haushaltung. Für jene bedeutet es eine Ironie, für diese eine sentimentale Attrappe, wie etwa das alberne Stimmungs= spinnrad, das man oft in reichen häusern sieht. Jedenfalls darf da das Lied nicht als Ausdruck der Gesinnung und Stimmung, höchstens als Wink dahin verwandt werden, wo auch beute noch das Reich einer tüchtigen Frau liegt, die etwas leisten und glücklich werden will. Aber zu Stimmungsmätichen sollte uns ein solcher Abschnitt zu aut sein.

Richtige Wahl und Gemeinschaft.

3. S. 26 <sup>18</sup>Ein anmutiges Weib ergößt den Mann, ein fluges bringt ihm viel Gewinn.

<sup>14</sup>Ein schweigsames Weib ist eine Gabe Gottes, sie verdient einen hohen Preis.

<sup>15</sup>Ein sittsames Weib ist die höchste Anmut, ihr Wert geht über allen Preis.

<sup>16</sup>Wie die Sonne leuchtet am himmelszelt, so ein schönes Weib im eignen heim.

3. S. 36 <sup>27</sup>Schönheit des Weibes beglückt den Mann, sie übertrifft alle Schönheit der Welt;

<sup>28</sup>ist sie dazu noch gütig, so ist ihr Mann kein Mensch mehr.

7. S. 25, 21, 22.

21 Caß dich nicht verlocken durch Schönheit, laß dich nicht fangen durch Reichtum!
22 Harte Sklaverei und Schande ist's, wenn die Frau den Mann unterhält.
5. 11 22 Goldner Ring im Rüssel des Schweins: ein schönes Weib ohne Bildung.

I. S. 9 'Sei nicht eifersüchtig gegen dein vertrautes Weib, damit sie nicht auf bose Gedanken gegen dich komme.

2Gib dich nicht völlig deinem Weibe hin, damit nicht sie die Gewalt bekommt.

J. S. 7 26. Hast du ein Weib, so behalte es lieb, der Zurückgesetzten aber traue nicht.

Dortrefslich ist hier die richtige Wertschätzung des Weibes ausgesprochen; der Nachdruck liegt auf den geistig seelischen Eigenschaften und nicht auf den äußern und äußerlichen. Wie diese Sprücke von Tehrern der Jugend herstammen, so könnte man tatsächlich auch unsern jungen Leuten, deren Gedanken doch immer um das Weib kreisen, einmal ein paar Worte über die richtige Wahl sagen, ehe es zu spät ist. Was hilft es denn, ihnen allgemein die richtigen Wertmaßstäbe beizubringen, wenn man sie nicht auf die wichtigsten Lebensgebiete anwenden lehrt? Aber auch in einem Jungfrauenverein ist es angebracht, dieses Ideal des Weibes zu entwickeln; das sindet jedenfalls oft eine besser Statt, als irgend ein Wort über den herrn Jesus, das man anhört und genießt, ohne daß es Einsluß auf das Urteil gewinnt.

Dieses eben Gesagte gilt besonders von dem ersten Spruch J. S. 26, 13. Anmut ist sicher mehr als die rein äußerliche, durch Knochen und Haut hergestellte Schönheit, die oft etwas sehr Abstoßendes hat; sie ist eine Schönheit, welche, man möchte sagen, die nach außen hin erscheinende freundliche und reine Seele darstellt. Das Wort J. S. 36, 27. 28 könnte ich mir als Ausgangspunkt eines hochzeitstoastes denken, wobei der Wortlaut unserer übersehung "dann ist ihr Mann kein Mensch mehr" ohne Zweifel seines humoristischen Eindrucks nicht versfehlte. Wie man sich dabei freilich mit der schrecklichen Aufgabe, Komplimente und Cobsprüche auszuteilen, absindet, ist dem Takt eines jeden zu überlassen.

J. S. 25, 21. 22 kann man zum Ausgang irgend einer Rede über die Che, auch einer Predigt darüber, nehmen, in der man dies als den obersten Gesichts= punkt aufstellt: keine unpersönlichen Gesichtspunkte dürfen bei der Wahl der Lebensgefährtin mitsprechen; ein solcher ist sowohl die Schönheit als besonders der Reichtum. Nur die Seele darf maßgebend sein; sonst gibt es ein Unglück, das zumal bei dem Reichtum groß wird. Dieses harte und scharfe Wort wird manchen Chegatten treffen, der beim Eingehen seiner Che glaubte, möglichst schlau gewesen zu sein. S. 11, 22 ift zwar sehr mahr, aber zu grob für eine homiletische Derwendung, wenn man nicht Ceute vor sich hat, die keine garten Nerven haben. Aber wirklich wahr ist es doch; es fällt einem manchmal ein, wenn man hören muß, wie ein Mund sich öffnet, der zu einem schönen - man kann nicht anders sagen - "Sell" gehört, das noch dazu mit allen möglichen Dingen ausstaffiert ift. - Die beiden letten Worte sind doch zu zeitgeschichtlich, als daß wir sie verwenden könnten; zwar die Eifersucht kommt immer noch vor, aber der Rat. sich seinem Weib nicht zu sehr hinzugeben, damit sie einen nicht in die Gewalt bekommt, ist doch - zu weise. Wir muffen gang anders über die Macht der hingabe Freilich mag der Rat gut für viele Männer gegenüber ihren Frauen sein, aber es steht tief unter dem, was wir als Christen für richtig finden können. Ebenso ift es mit dem letten Wort von dem Weib und der Burudgesetten; diese lettere, etwa die umworbene aber nicht gefreite Andere, ist gewiß aller weiblichen Teuseleien fähig; aber vor ihr zu warnen, ist nicht unseres Amtes.

Dagegen sollten wir es wagen, mitunter einmal den Rat von J. S. 9, 8, 9. in eine Predigt hineinklingen zu lassen. Man weiß doch, wie start die polngamischen Instinkte zumal in den Mannern immer noch find; auch in folden, die sehr anständig sein wollen, lebt dieser atavistische Rest immer noch. Gang besonders macht sich dieser Inftinkt geltend, wenn eine Enttäuschung Plat gegriffen hat, nachdem der Kunstgriff der Natur, die gegenseitige Idealisierung der Geschlechter, dem nüchternen Alltagsblick gewichen ist. Man denke sich boch nun einmal dies aus: es sitt ein Mann oder eine Frau unter einer Kanzel und bört so halb oder viertels zu, wie das meist geschieht, wenn die üblichen allgemeinen Erörterungen herabströmen. Da auf einmal fällt dieses Wort: Blick nicht auf die anmutige Frau, die dir nicht gehört! - Kann dies nicht irgend einem Menschen. der in Gefahr steht, ohne daß er sich dessen bewuft ist, ein heilsamer Wink gur Besinnung werden? Gerade da, wo lebhaftes Empfinden sich in williger religiöser Gläubigkeit zeigt, zeigt es sich bekanntlich auch auf diesem Gebiet. tonnen wir uns gar feinen Eindruck von diesem Wort auf die versprechen, die tein Gewissen haben, und darum eine jede Blume am Wege ohne Bedenken abpflücken wollen; aber wir können doch auf die einen Eindruck machen, die, wie das hundertfach geschieht, sich in eine Richtung von ihren Instinkten hineintreiben lassen, die von ihrem Gewissen abweicht: wenn dieses immerhin stark genug geblieben ist, um sie zu ihrer Pflicht guruckzurufen. Ebenso kann das lekte Wort über die Eifersucht einen Anlaß bieten, mitunter einmal auf die grundlose Eifersucht hinzuweisen. Wie manche Frau, zumal irgend eine hnsterische, setzt sich etwas in den Kopf und plagt dann sich und ihren Mann halb zu Tode; Beweise findet sie, wie Jago zeigt, immer, so viele sie haben will; aber das ist doch eine Sünde, wenn es auch zur Krankheit wird. Werden wir es wagen, auch solche Dinge einmal zu berühren, statt der üblichen schematischen und stereotopen homiletischen Cadenhüter, mit denen wir das Bedürfnis nach religiös-sittlicher Schulung des praktischen Lebens genügend zu stillen glauben?

#### Eltern und Kinder.

Auch über diesen Gegenstand sollte öfter als das eine Mal in der Trinitatiszeit gesprochen werden, und zwar wie immer, wenn es sich um solche praktischen Dinge handelt, nicht trivial-christlich, sondern individuell und pädagogisch. Denn auch da, wo man weiß, wie man es mit den Kindern zu halten hat, bedarf man immer einmal eines Winkes und einer Erinnerung; man tut ja doch nicht, was man weiß, denn die Macht der Trägheit oder die das Gesühle gegenüber den Kindern ist zu stork, sei es, daß es die Freude, sei es, daß es der Ärger über sie ist. Mag es auch manchen geben, der in der Kirche nichts von seinen Kindern, dem Gegenstand seiner Sorge oder seines Kummers, hören will, die meisten Menschen wissen doch nichts Lieberes und Wichtigeres als ihre Kinder. An Gemeindeabenden sollte man auch darüber sprechen oder einen Lehrer sprechen lassen, wobei natürlich die Kinder nicht anwesend sein dürfen. Überhaupt muß man das den Leuten, auch gebildeteren, immer wieder einschärfen, daß in Gegenwart der Kinder nicht über sie oder andere Kinder gesprochen werden darf; auch ist

die Bemerkung sehr angebracht, daß Geist und Art des Tischgesprächs viel tieferauf die Kinder einwirken als große seierliche Reden. Der Ton des Spottes geht ebenso wie der der Ehrsucht sehr leicht auf diese Weise in sie ein.

Kinderglüd.

S. 176 Der Alten Schmuck sind ihre Enkel, der Kinder Stolz sind ihre Eltern.

So weh dieses Wort kinderlosen Eltern tut, so nötig haben es manchmal kinderreiche, wenn ihnen Gegenwart und Zukunft das herz schwer machen wollen. Es ist doch ein großes, unendliches Glück, eine Schar von lebendigen Geschöpfen um sich zu haben, die einem allein angehören. Abgesehen von all den lieben Kinderscherzen, dieser Mischung von Wahr und Salfch, von Scherg und Ernst, abgesehen noch von der Art, wie sie sich entfalten nach dem Gesetze, das jedem eingeboren ist - man hat doch noch einen Lebenszweck neben seinem Beruf. Denn die 3wedlosigkeit des Daseins drudt die kinderlosen Chen, wenn der Berufszweck nicht so tief in das Seelenleben eingegangen ist, daß man darin aufgeht; und auch dann fehlt wenigstens der grau immer etwas. Serner ist es aber vor allem der Besitz von Menschen und Personen, der einen so erhebt. Wo Kinder fehlen, wird oft ein Kultus der Sachen oder auch der Dinge ge= trieben, der einem Christen nicht ansteht: Dinge sind es, soweit das Geld, die haushaltung, der Lurus, in Betracht kommt, Sachen, soweit es sich um Kunst, Sport, öffentliche Angelegenheiten usw. handelt. Meist findet doch der Mensch seinen Frieden nur in der Gemeinschaft mit einem Menschen - das ist auch der tiefste Beweggrund für allen Theismus, der jedes Bedenken gegen die Menschen= ähnlichkeit Gottes beseitigt. Solche Gedanken sollte man öfter einmal in Gemeinden mit kinderreichen oder kinderarmen Chen laut werden lassen; man wird sicher gehört und verstanden. Gang besonders angebracht sind sie bei einer Taufe; was kann man in der Taufrede Besseres bringen als Worte über Kinderglück und Kindererziehung? Unser Wort eignet sich gang besonders gut zu einem Text für eine Caufe, wo auch die Großeltern gugegen find.

Segen und Pflicht strenger Erziehung. J. S. 16 Eieber gute Kinder als viele Kinder, lieber kinderlos sterben als böse Nachkommen. S. 22 Früh gewöhne den Knaben, so übt er's im Alter.

S. 20 11Schon der Knabe zeigt an seinem Tun, ob er lauter ist oder bose.

S. 13 24 Wer die Rute spart, haßt seinen Sohn,

wer ihn liebt, läßt ihn die Zucht spüren.

3. S. 30 Mer seinen Sohn liebt, hält ihn streng,
so erlebt er Freude an ihm;
bwer ihn erzieht, macht den Feind neidisch
und kann vor den Freunden sich rühmen.
4 Stirbt der Vater, so stirbt er fast nicht,
er hinterläßt einen, der ihm gleich ist.
5 Im Ceben sieht er nur Freude,
beim Abscheiden ist er getröstet,
6 er hinterläßt einen, der ihn rächt,
der der Freunde Güte vergilt.

<sup>7</sup>Den Sohn verzärtelt, wer mitleidig ist, wem bei jedem Schrei das herz bricht.
<sup>8</sup>Ein ungezähmtes Pferd wird störrisch, ein unerzogener Sohn schlägt hinaus.
<sup>9</sup>herze den Sohn, und er bringt dir Angst, spiele mit ihm, und er macht dir Not.
<sup>11</sup>Caß ihm nicht Freiheit in der Jugend, sieh ihm seine Sehler nicht nach,
<sup>12</sup>beuge seinen Nacken, solang er jung ist, schlag ihm den Rücken, solang er klein ist,
<sup>18</sup>halte deinen Sohn in strengem Joch, damit er nicht im Unverstand dir troße.

S. 22 15 Torheit stedt dem Knaben im Herzen, die Rute der Zucht treibt sie aus. S. 2921.

Wer in der Jugend verwöhnt wird, fommt herunter und endigt im Elend. J. S.  $7^{28}$ hast du Söhne, so erziehe sie, verheirate sie in jungen Jahren;  $^{24}$ hast du Töchter, so hüte sie, sei ihnen ein strenger Vater.  $^{25}$ Mit der Tochter geht die Sorge aus dem Haus, gib sie aber einem wackeren Mann.

Natürlich fommt es bei dem kostbaren Besitztum an Kindern mehr auf die Güte als auf die Menge an; manchem ist das ernste Wort J. S. 13, 24 aus der Seele gesprochen. Kindererziehung ist eine Aufgabe, die nur gelöst wird, wenn die Eltern ihre ganze eigene Haltung und den Geist ihres Hauses darauf einrichten, daß Kinderseelen von einer guten seelischen Luft umgeben sind; denn wir werden, soweit wir überhaupt nicht schon durch unsere Anlage bestimmt sind, wir werden das, was wir werden sollen, durch die vielen einzelnen unbewußten Eindrücke und Einslüsse, die wir aus gelegentlichen Beobachtungen und Bemerkungen heraus empfangen. Dieser Umstand macht alle Schauspielerei vor den Kindern wertlos; Erziehung geschieht bloß aus der Wahrheit heraus. Freilich auch da gibt es keine Gesehe: aus manchem im Guten wahren Haus kommt ein Schlingel, und aus manchem oberslächlichen Haus eine tiese Seele; vielleicht hat da der Gegensach der Seelen einmal wie so ost dasselbe gewirkt wie ihre Verwandsschaft.

Durch alle pädagogischen Regeln und Beobachtungen wird S. 22,6 bestätigt. Gewöhnen, Dispositionen schaffen — das ist die Kunst. Nur ein törichter Rationalismus meint, daß die gehörte und verstandene Regel wirken müsse, und wenn sie nicht befolgt wird, habe die Strafe einzutreten. Don dieser Torheit hat uns die Pspchologie befreit. Das von ihr gebotene Versahren ist freilich viel schwerer als jenes: immer wieder ohne Verdruß gilt es, dasselbe zu sagen, zu erinnern, zu mahnen, zu bitten; immer dasselbe und immer dasselbe, bis sich durch beständiges Vollführen der Handlung die Spur im Geist oder im Hirn gebahnt hat, die nach dem gewünschten Punkte hinführt. Je weniger verdrossen und hitzig man dabei wird, desto besser ist es für beide Teile. Jung gewohnt, alt getan — sagen wir im Deutschen. Das kann man andringen zur Erläuterung, wenn man eine Erziehungspredigt über diesen Text hält. — Das solgende Wort S. 20,11 heißt bei uns: Was ein häkchen werden will —. Wertvoll ist zunächst einmal,

daß in ihm aller Nachdruck auf gut oder böse liegt. Wie manche Eltern fragen blos nach gescheit oder dumm, geschickt oder ungeschickt. Die Wertschätzung zu regeln, ist immer eine wichtige Aufgabe der Predigt und Seelsorge. Wir würden genauer als dieses kategorische Wort sagen, daß es sich schon früh zeigt, wo die Dorzüge und die Nachteile der sittlichen Grundart eines Kindes liegen; tatsächlich kommt man oft auf den schwermütigen Gedanken, daß die Kinder eigentlich sertig sind schon mit der Geburt; aber doch ist immer noch viel zurückzudrücken oder hervorzuziehen, zu verklären oder umzubiegen.

Die folgenden Worte über die Erziehung atmen doch einen sehr harten Geift. Die Front wird einseitig gegen die Derwöhnung genommen. Es ift dies gang der Geift der bessern bäuerlichen Erziehung, wie er auch in burgerlichen häusern in der letten hälfte des vorigen Jahrhunderts herrschend war. Wie immer ein Glied des Gegensates das andere hervorruft, so ist jener rauhen eine sehr weiche Erziehung gefolgt im Jahrhundert des Kindes. Statt der rauhen päterlichen Autorität herrscht das Ideal des guten Kameraden. Wie sehr in diesem Geist sogar Sabritarbeiter und auch Bauern jest oft ihre Kinder verzärteln, so sehr sie auch sonst über den zum fluch gewordenen Segen seufzen mögen, weiß man ja. - Beide Arten der Erziehung sind verkehrt; sie stammen ja biblisch geredet aus dem fleisch, wenn der Jorn jene und die Sentimentalität diese be-Psnchologisch gesprochen sind es pathologische Gefühle, also solche, in denen der Mensch sich passiv gegenüber seinen Erregungen verhält. Über beiden Sehlern steht aber eine andere Weise: und das ist die, die im Vertrauen dem Ernst und der Güte zugleich Rechnung trägt. Das Vertrauen als die Grundlage der Einwirkung und Beeinflussung ist noch sehr wenig gewürdigt. sittliche höhe einzuhalten, fällt den meisten Menschen nicht leicht. Und doch gibt es, wenn man sie zu behaupten weiß, nichts Leichteres, als einen Menschen zu beeinflussen. Denn das Vertrauen ist eine bessere Brude für jede überführung pon Idealen und Makstäben als der Jorn und die Weichlichkeit. gogischen Gedanken hängen aber mit religiösen aufs engste zusammen. Gott als Erzieher - das ist der beste Ausdruck für Gott; es gibt kein geeigneteres Ceit= bild und Modell für ihn als den Erzieher. Und für den Erzieher gibt es auch fein besseres Vorbild als die Art, wie es Gott mit uns macht. Denn in der Erziehung, die uns Gott zuwendet, spielt das Vertrauen die größte Rolle: das ist Evangelium, daß er uns durch Vergebung Vertrauen abnötigt und uns durch Vertrauen beeinflußt. Das ist aber noch sehr wenig Menschen aufgegangen. -Wer unsere heutige Erziehungslehre studiert, findet aber doch den Geist einer solchen Erziehung häufiger, als man denkt. Das Evangelium ist dann dort eingedrungen und weilt unerkannt dort, während man es oft genug da gar nicht kennt, wo man von ihm redet. Dielleicht hängt die Art, wie wir unsere Kinder erziehen, und die Art, wie wir glauben, daß Gott uns erzieht, enger zusammen, als wir Eine Untersuchung darüber würde manches aufdecken. auch gar nicht anders sein: wir gestalten unser Gottesbild ja doch immer nach unsern Ibealen, und unsere Ideale gestalten wir nach dem Bild von Gott, das wir haben. - Die beiden letten Worte S. 29, 21 und J. S. 7, 23 - 25 behalten als Gegen= gewicht gegen lare Erziehung immer ihren Wert. Zumal das ernste Wort über die Töchter wird man seelsorgerlich sehr gut verwenden können, ehe das Unglück da ist.

Segen frommer Eltern.

S. 20 Der Gerechte geht seinen frommen Weg, Heil seinen Kindern nach ihm! S. 13 Der Guten Besitz vererbt sich auf Kindeskinder, der Bösen Habe kommt an die Frommen.

3. S. 7

Den gottlosen Vater verwünscht der Sohn, denn seinetwegen gilt er nichts.

Abgesehen von allgemeinen Gedanken, die sich aus den hier zusammengestellten Versen als Warnungen und Bitten an Eltern gewinnen lassen, eignen
sich die beiden ersten als Texte für Ceichenreden, wenn es sich um Menschen
handelt, die, wie die meisten, über eine alttestamentliche höhe der Lebensführung
und auch des Ideals nicht hinausgekommen sind.

Gesinde.

I. S. 20 Den braven Sklaven mißhandle nicht, noch den Tagelöhner, der sich müht für dich. 21 Den klugen Knecht schäße wie dich selbst, weigere ihm die Freilassung nicht.

5.29 19 Mit Worten wird ein Knecht nicht zurechtgebracht, er versteht sie wohl, aber fügt sich nicht.

5.27 18 Wer den Feigenbaum pflegt, genießt die Frucht, wer seines Herrn wartet, wird geschätzt.

Das Wort von der goldenen Mittelstraße ist verkehrt, mindestens sehr migverständlich. Statt Mittelftrage zwischen zwei entgegengesetzen Dunkten muß es vielmehr höhenstraße über zwei Niederungen heißen, um auszudrücken, daß das rechte Verhalten höher als jedes falsche liegt; man kommt nicht durch kluges Abmessen, sondern durch Erhebung der Seele zu ihm. - Das gilt auch für das Derhalten zu dem Gesinde, wenn man das Wort überhaupt noch brauchen darf. Ein junges Chepaar oder ein junger Arbeitsberr schwankt darin oft sehr lange zwischen härte und Sentimentalität, um häufig aus dem einen Ende in das andere zu fallen. Dabei ist man selber Knecht und Diener, nämlich ein solcher seiner Stimmungen und Caunen. Darüber gilt es sich zu erheben, indem man vor jedem Menschen die Achtung hegt und betätigt, die uns vor allem Jesus eingeschärft und gezeigt hat. Dann handelt man nicht bloß aus Klugheit, um die dienstbaren Kräfte nicht zu verlieren, sondern aus Achtung vor dem Menschen auch in dem böswilligsten Geschöpfe. Oder man wird "gehalten" und vornehm um seiner eigenen Person willen. S. W. Förster macht in seiner Jugendlehre darauf aufmerksam, wie wichtig es ist, heranwachsende Sohne zu einem richtigen Derhalten gegen die Dienstboten zu erziehen; dabei gilt es nicht nur die Gefahr des hochmuts, sondern auch die der heimlichen Dertraulichkeit im Auge zu behalten; denn oft genug liest und hört man, wie sich Madchen an die erwachsenen Söhne des hauses herangemacht haben.

S. 12<sup>10</sup>.

Ein rechter Mann fühlt mit seinem Dieh, der Schlechte kennt kein Mikleid. Auch dem Dieh gegenüber gilt das gleiche Wort wie den Menschen: keine Roheit und keine Sentimentalität, sondern die Achtung, die unsern vernunftlosen Mitgeschöpfen gebührt. Keine Roheit, "denn es fühlt wie du den Schmerz", und du selbst erniedrigst dich und verrohst samt deinen Kindern; keine Sentimentalität, denn die Tiere sind im Sinn des biblischen Realismus Mittel für uns, die Menschen; und es gibt Menschen, zumal Kinder genug, denen man sein nach tätiger Liebe bedürftiges herz zuwenden kann. Die Flucht eines verärgerten Menschen zu den Tieren ist zwar begreislich, aber doch nicht ohne Sünde, oder wer seine Pferde in Prachtställen und seine Arbeiter in höhlen leben lassen kann, eignet sich nicht zu einem Muster eines Kirchenpatrons oder zu dem eines Sührers im öffentlichen Leben.

Wert der eignen häuslichkeit. 3. S. 29 21 Jum Leben genügt Wasser und Brot, schützende Kleidung und Wohnung. 22Besser ärmlich leben unterm eignen Gebälf, als töstliche Cederbissen im fremden haus. 24Wanderleben ist ein schlimmes Ceben, darfst als Gast den Mund nicht auftun, 25bist ein Fremdling, bekommst es zu hören, mußt dir wehtun laffen: 26 tomm, Fremdling, ruste den Tisch, gib vom Deinen, wenn du etwas hast. 27 Mach Plat, Fremdling, dem Besseren, mein Bruder ist da, ich brauche den Raum. 28Ein gebildeter Mann erträgt das nicht, Schmähung der Fremde, Schelten des Gläubigers. S. 27 Bie ein Dogel vom Nest vertrieben. ist ein Mann, vertrieben von haus und herd.

3. S. 29, 21. Der Gebrauch dieser so anschaulichen Mahnung ist wohl besichränkt. Sie könnte verwandt werden als ein Abschreckungss und Cockmittel für Junggesellen, als eine Mahnung an das soziale Gewissen, möglichst vielen Ceuten ein eignes heim zu ermöglichen; aber auch die Bitte an die glücklichen Besitzer eines eigenen heims liegt hier eingeschlossen, in ihrem Glück und Egoismus nicht tattlos an dem wehen Gesühl einer alten Anverwandten oder Bediensteten vorsüberzugehen, die es bitter empfindet, kein eignes heim erlangt zu haben. Dieses oder das solgende Wort S. 27,8 kann ein Motto für die Pslege der handwerksburschen und für die Arbeit der heimstätten sein.

Nicht vorzeitig ins Altenteil gehen.
3. S. 30 <sup>28</sup>Dem Sohn, Weib, Bruder oder Freund,
gib bei Cebzeiten nicht Gewalt über dich.
Gib deine habe keinem Andern,
sonst mußt du hinterdrein drum bitten.
<sup>29</sup>Solange du Ceben und Atem hast,
laß deinen Plaß keinem Andern.
<sup>30</sup>Besser deine Söhne bitten dich,
als daß du an deinen Söhnen hängst.

31Behalte in allem die Oberhand, Laß deine Ehre dir nicht fürzen; 82wenn deine Zeit vollendet ist, am Tag deines Todes übergib das Erbe.

Dieser Rat "Nicht vorzeitig ins Altenteil gehn!" wird in der Regel nicht so nötig als der andere an alte Ceute sein, ihre "Sache" nicht zu lange festzuhalten. Diese Angelegenheit eignet sich nicht zur Besprechung in der Predigt; und wo ein Pfarrer auf alte Ceute in dieser Beziehung Einfluß sucht, braucht er kaum den alten Jesus Sirach als Eideshelfer.

## Schähung des Reichtums.

Es ist schwer, über den Reichtum keine Trivialitäten zu sagen. Aber es tommt weniger darauf an, Neues und Geistreiches über den Reichtum in eine Rede einzuslechten, als den Ceuten, die durch ihn gefangen und gebunden sind. treu und ernst aus dieser Gebundenheit herauszuhelfen. Dabei tun auch die ältesten und einfachsten Worte und gerade diese den besten Dienst; nur muffen sie so herauskommen, daß ihnen wieder etwas von ihrem unvergänglichen Glanze innewohnt, den sie so leicht durch die übliche phrasenhafte Verwendung verlieren. Wenn sie dem Prediger neu werden, dann werden sie auch seinen hörern neu. Diese muffen ihm anmerken, daß auch er dem dämonischen Zauber des Reichtums ins Auge geblickt, aber mit ihm gerungen bat. Don diesem Zauber überzeugt sich ein jeder Mensch leicht, indem er sich und andere beobachtet. Ist es ja doch schrecklich, wie dieser Mammonsgeist alles durchdringt: nicht nur die Art, wie Menschen sich und andere einschätzen, sondern auch wie sie ihre und anderer Cebensideale bestimmen und wie sie alle von vornherein eingestellt sind, um Dinge und Menschen überhaupt wahrzunehmen. Wie ein unsittliches a priori steckt dieser Sinn in der Seele; nur an dem Geschlechtstrieb hat er einen Wettbewerber. Diese beiden Triebe sind ja auch freilich oft genug aufs allerengste mit einander perbunden, indem der eine dem anderen dient: wird auf der einen Seite Geld erstrebt für die Lust, so wird auf der anderen Seite unendlich viel an Menschenglück und Ehre geopfert für das Geld. Die Krone der Gemeinheit, der Mädchenhandel mit seinen furchtbaren Schleichwegen, ist geradezu ein satanischer Triumph dieses Gottes Mammon.

Man achte auf die Formen, mit denen der Reichtum die Menschen knechtet. Wenn er in Dingen besteht, die man kauft, um sie zu gebrauchen oder auch nicht zu gebrauchen, dann haben wir immer noch die weniger abstoßende Form vor uns. Der Schaden, den diese Welt der Dinge an der Seele anrichten kann, ist dann der, daß sie zu Oberslächlichkeit, Derwöhnung, Verschwendung, Eitelkeit und hingebung eben an die Welt der Dinge verleitet, während doch das herz einer Person wiederum nur Personen gehören sollte. Schlimmer ist es, wenn statt der Dinge der Welt selbst ihr Repräsentant, nämlich das Geld, geliebt wird. Es liegt überhaupt in der Art des Menschen, auf jedem Gebiet, zumal auch auf dem relizgiösen und jedem geistigen, die Mittel zum Selbstzweck zu machen. Wirkt das manchmal komisch, so wirkt es hier auf unserem Gebiete abstoßend. Weil es scheinbar ein logischer Sehler ist, kann man es Torheit nennen; weil aber vielen solchen logischen Fehlern das böse herz zugrunde liegt, das die Gedanken lenkt,

so haben wir hier die Torheit im biblischen Sinn, die herzensverkehrtheit, die zu Dummheiten führt. Auch der allerklügste Mensch fällt ihr anheim; er kann etwa auf seine alten Tage Sorge bekommen, daß er nicht auskomme mit seinem vielen Geld; das ist dann weniger ein zehler des Verstandes als einer des herzens. Die habsucht und die Geldliebe betrügt ihm die Sinne.

Darum ist es auch so schwer, der Geldliebe beigutommen mit einem ernften und wahrhaftigen Wort. Wenn man fie schilt und verächtlich macht, gieht fie sich geschickt hinter den Vorhang der heuchelei zurud. Innerlich überwunden wird sie, glaube ich, nicht durch Worte von außen, wie diese überhaupt sehr wenig, wenn auch nicht gerade nichts bedeuten. Innerlich überwunden wird sie vielmehr bloß durch eigene Erfahrungen, die der Gebundene macht: das Leben im Bund mit dem Geiste Gottes muß Bresche legen, ehe das Wort zum Sturm anseigen kann. Wie wird denn Bresche gelegt? - Etwa so: man verliert Geld oder erhält nicht so viel, als man dachte; so bahnt sich langsam wieder der Vorgang an, den man mit dem Wort, aus der Not eine Tugend machen, zu bezeichnen pflegt. So kann es tatsächlich zugehen, daß einem die Trauben zu sauer vorkommen, weil man nicht unglücklich oder lächerlich erscheinen oder weil man gern seine innere Rube haben will. Noch besser ift es freilich, wenn einem personliche Werte aufgegangen sind, um derentwillen man sich von dem geliebten Geld leichter trennt. Das können eigene Zwecke sein, die auf einem höheren Gebiet liegen, oder es können Weib und Kinder oder andere Menschen sein, an denen man Freude hat, und die unser Geld brauchen. Oder im höchsten aber auch seltenften Sall ift es der personliche Gott, der einem lieber wird als die ganze Welt der Dinge. Dann kommt es darauf an: einmal und noch einmal muß man etwas Geld herausrücken und es geht wirklich schon immer beffer; dann geht es wieder einmal schlechter, aber dann wieder rutscht es viel leichter. So sollten wir unseren Ceuten helfen in dieser schweren Not. - Aber noch nach etwas anderem fragen sie, und zwar die gewissenhaften, die Chriften sein möchten. Wie tann man für sich bestimmen, wo die Grenze zwischen habgier und dem unumgänglichen Geldverdienen, wo die Grenze zwischen Geig und der unumgänglichen Sparsamkeit ist? Das ist gang eine Sache jedes einzelnen; und doch muß man etwas darüber sagen. Wer große Summen für Nötiges leichter ausgibt als zehn Pfennig für eine Tramkarte oder eine Briefmarke, der ist ein Geighals; oder wem es leid tut, wenn er andere scheinbar unnötig Geld ausgeben sieht, der ist ein Geizhals. Und wer etwas tut offenbar nur aus dem Beweggrund, um Geld zu machen, ohne daß ihn die Freude an der Sache selbst erwärmte, der ist ein habsuchtiger. Man muß dabei por= sichtig sein und zur Dorsicht mahnen, wenn es sich um andere handelt. Man sieht nicht in des anderen Borse und stedt nicht in seiner haut; um so mehr aber kann man sich selber kennen lernen; immer wenn idealere Werte wie Selbst= achtung, Freundschaft, Ehre und andere Beziehungen zu Menschen bedroht, wenn die Gebete verhindert werden, dann ist die Sache bedenklich. Diese personlichen Werte gehen immer vor; man braucht ja nicht so viel Geld zu gebrauchen. Auf der anderen Seite ift auch dies selber der Magstab für den rechten Besit von Geld, daß keine persönlichen Werte leiden. Es gibt ja doch vornehme und reiche Ceute genug, die weder selbst an ihrer Seele Schaden leiden noch ihr Geld jum feelischen Schaden anderer gebrauchen. Auch dafür muffen wir unferen Ceuten ein Auge öffnen. Das "Was" und das "Wie viel" spielt doch gar keine Rolle; nur das "Wer" und das "Wie" ist hier von Bedeutung. Der Arme ist oft viel mehr mammonistisch durchseucht in seinem ganzen Wahrnehmen, Urteilen und Streben, als der Besitzer eines älteren Reichtums, der da weiß, wie wenig man mit dem Geld machen, wie wenig vor allem man persönliche Werte mit ihm kausen kann.

Jedes Wort über den Reichtum und das Geld richte man so ein, daß als oberster Gesichtspunkt der Gedanke Jesu von dem Gewinn der ganzen Welt und dem Schaden an der Seele darüber schwebt: die ganze Welt kann man besitzen, und man ist ein Kind Gottes, wenn man keinen Seelenschaden davongetragen hat; den kleinsten Teil kann man erworben haben, und man ist kein Kind Gottes mehr, wenn man sein Gewissen besleckt hat; immer kommt es auf das Wie, also auf persönliche Werte dabei an. Diese liegen nicht nur in der eignen Person, sondern auch in der der andern. Und diesen Personwerten haben immer die Dingwerte zu weichen.

Geld regiert die Welt.

S. 10<sub>15</sub>.

Dem Reichen ist sein Besitz eine Burg, den Armen macht die Armut verzagt. S. 19 Reichtum macht der Freunde viel, Armut treibt den einzigen weg.

S. 19 Diele umschmeicheln den großen herrn, wer gerne gibt, ist vielgeliebt.

S. 1828 Der Arme redet unterwürfig, der Reiche antwortet herrisch.

J. S. 13<sup>21</sup>Kommt der Reiche in Not, hat er Helfer viel, den Armen stößt man vollends zu Boden.

<sup>22</sup>Hat der Reiche das Wort, so sindet er Beisall, redet er unsein, man nennt es schön.

Redet der Arme, so zischt man ihn aus, auch sein kluges Wort sindet keine Statt.

<sup>28</sup>Dem Reichen hört man schweigend zu, erhebt sein Wort in die Wolken;

beim Armen sagt man: wer ist doch das?

mißlingt's ihm, wird er heruntergerissen.

3. S. 34 Die Hut des Reichtums zehrt am Ceben,
die Sorge um ihn benimmt die Ruhe;

aber Nahrungssorge läßt auch nicht ruhen,
mehr als schwere Krankheit verscheucht sie den Schlaf.

Der Reiche plagt sich und sammelt Dermögen,
wenn er ausruht, kann er sich gütlich tun;

der Arme plagt sich, verbraucht seine Kraft,

und ruht er aus, hat er nichts zu essen.

Diese Verse eignen sich weniger zu Texten als zu Zitaten; denn sie stellen verkehrte Zustände dar, — und das ist nicht Aufgabe des Textes, — aber als Zitate sind sie wertvoll; denn sie beleuchten immer noch die Dinge in der Menschenswelt wie vor zweitausend Jahren. Wer etwas "hinter sich" hat von Geld und Gut, bekommt die Sicherheit des Auftretens, die so oft zur Frechheit wird, während sich nur selten Reichtum still und einsach gibt. Der Arme fühlt sich in dieser

Welt des Mammons gleichsam schuldig und wagt nicht aufzutreten, Schwindler und hochstapler freilich ausgenommen. Auf Grund unserer höheren Wertschätzung, die das Innere gum Mafstab nimmt, sollten wir jene Arten des Auftretens beiden auszureden versuchen, soweit sie unserm Einfluß offen stehn; vor allem aber sollten wir andere warnen, diese falichen Gefühle von Armen und Reichen durch ein entsprechendes Benehmen ju stärken. Die Warnung, die in den bittern Worten S. 19, 4 und 6 steht, sollten wir vor allem einmal selbst beherzigen; es ist eine idredliche Gefahr, sich von einer guten flasche und einer Importe der reichen Leute fangen zu lassen; die Augen der Armen folgen einem mit feurigen Bliden, und der Spott zischelt noch hinterdrein. Das Bildchen, das S. 18, 23 entwirft, stimmt immer noch: Ausnahmen bilden der freche Proletarier und der wirklich seelisch gebildete Reiche. Ein Christ aber redet weder selbst so, wie es hier vom Armen und Reichen gesagt ist, noch duldet er, daß man so mit ihm spricht, weder von Seiten des Reichen noch von der des Armen. Prachtvoll ist wieder das fleine Kabinetbildchen J. S. 13, 21. Als Zitat und als Muster für die dramatischere Gestaltung der eignen Rede ist es bemerkenswert. Der hier gerügte Sehler besteht darin, daß umgekehrt wie oben auf das "Was" bei dem Redner nicht geachtet wird, sondern nur gefragt wird, "Wer" er ist. Dieses "Wer" freilich bezieht sich nicht auf seinen Persongehalt, sondern auf seinen sozialen Stand. 3. S. 34, 1-4 entwirft ein sehr realistisches Bild von der Ruhelosigkeit, die gleichermaßen Arm und Reich beherricht; es ist doch sehr schwer, in die üblere Cage des Armen, wie sie hier gezeichnet ist, ein "Sorge nicht!" hineinzurufen. Das muß man sich klar machen, ehe man eine schöne Predigt über die Sorge und das Vertrauen halten will; wer von uns hat sich denn schon einmal in die Seele der Ceute hineinversett, die im Caternenschein den "Arbeitsmarkt" der Zeitungen studieren? Wie würden wir so unruhig, wenn wir nicht wüßten, woher wir Brot für unsere Samilie nehmen sollten!

Die folgenden Worte fassen den falschen Sinn des Reichen unter dem Gesichtspunkt an, daß der Reichtum nicht den höchsten Wert darstellt, und dazu noch manniafach für die Seele verderblich ist. Seelengefährlich ist er: aber ich würde in der Verkündigung dieses allgemeine und etwas abgegriffene Wort durch möglichst genaue einzelne Beziehungen aufhellen: der Reichtum kann aufgeblasen, allzu zu= versichtlich, hart und kalt und vor allem rücksichtslos in der Wahl der Mittel machen, er gewöhnt an die Wertschätzung der äußern Dinge ohne Rudficht auf die innere Beschaffenheit usw. Grade der lette Umstand will öfter ausgeführt sein: im Urteil des Reichen selbst, aber gang besonders auch in dem seiner Umgebung dedt das "Was" das "Wie", dedt eine große fülle von Geld die un= saubere Art zu, wie es erworben wurde. Diesen stupiden Respekt por dem Dinglichen müßte man doch wenigstens Christen gründlich auszutreiben wissen. sollte sich dann alle Mühe geben, die der Prediger und Seelsorger anwenden fann, um an diesem einen Punkte die Bekehrung und Wiedergeburt anzubahnen. Denn diese großen Begebenheiten vollziehen sich doch nicht bloß in der Phantasie und Terminologie, sondern in der wirklichen Welt des Willens. Manchmal ergreift zwar eine allgemeine Erschüttterung des ganzen Ich auch allmählich die Stellung zum Geld, wenn auch meift bekanntlich der Geldbeutel zuletzt "bekehrt" wird; manchmal aber auch geht der Weg umgekehrt: vom einzelnen zum allgemeinen zurück. Beidemal kommt es darauf an, daß zuerst die Wertschätzung umgestaltet wird; von da aus führt aber zum wirklichen Neuwerden keine intellektuelle Bahn, sondern nur die der Einübung, die noch durch manche Rückschritte unterbrochen wird. Aber wie groß ist doch die Freude, wenn man merkt, daß es vorwärts geht, daß man wenigstens an diesem einen Punkt das hohe Ziel erreicht, das uns allen als Christen gesteckt ist: nicht von der Kreatur, sondern allein von Gott abhängig zu sein, dagegen alles Geschaffene als Mittel für geistig persönliche Zwecke beherrschen und verwenden zu können!

Einen großen Eindruck macht immer die

Vergänglichkeit des Besitzes. S. 234, 5.

<sup>4</sup>Mühe dich nicht um Reichtum! Einen Augenblick — so ist er verschwunden, <sup>5</sup>er hat plötzlich Flügel bekommen, wie ein Adler, der in die Luft sliegt. I. S. 11 <sup>18</sup>Mancher will reich werden, spart und geizt,

aber zuletzt ist alles umsonst.

19Er sagt: nun hab ich endlich Ruh,
habe genug, um mirs wohl zu machen:
und plötzlich wendet sich der Tag,
er stirbt und muß es Andern lassen.

Iwar glaubt man an jene nicht bloß auf ein Wort hin, zumal wenn das den Eindruck des Schematischen macht, ebensowenig wie man sich davon überzeugt, daß die Erde beben kann, ehe man es erlebt. Aber beide Grundlagen unseres Daseins können tatsächlich erbeben, und dann geht einem manches Neue auf. Don dem Erbeben der Besitzgrundlage aus kann sich dann die Tugend einer Wertschätzung geistiger Dinge entwickeln. Dies kann man mit dem ersten Wort, das sich durch Inhalt und Form gleichmäßig zum Text eignet, auszeigen. Den Grundgedanken des zweiten spricht das ernste Volkssprichwort bei uns so aus: Ist der Mensch aus der Not, kommt der Tod. Mancher Arbeiter und Bauer hat sein Ceben lang geschafft und gespart, dis er sein häuschen oder Feld hatte, und dann legt er sich hin und stirbt: vor dem neuen Haus steht auf zwei Stühlen ein Sarg. Das ist die Tragik im Ceben manches kleinen Mannes. Keine Sünde liegt hier vor, nur ein Beispiel ist es für die Unzuverlässigkeit von Geld und Gut.

höhere Güter.

S.  $15^{16}$ Lieber wenig in Gottesfurcht als viel Vermögen und Unruhe.

17 Lieber ein Gericht Gemüse in Eintracht als ein Mastochs und Hader.

Guter Ruf ist besser als viele Schätze, Beliebtheit mehr wert als Silber und Gold. S. 2015.

Mag man Gold und viel Perlen haben, der schönste Schmuck ist die Gabe der Rede. I. S. 11 <sup>1</sup>Ein Armer kommt durch Weisheit herauf,

unter den Vornehmen erhält er den Plat.

Solche Güter schmackhaft zu machen, ist die Aufgabe der Erziehung. Leider blendet der Reichtum, ehe man ihn hat, so sehr, daß dieses Wort S. 15, 16. 17 nicht eher geglaubt wird, als bis es einem die Erfahrung selber nahelegt. Das Wie ist

immer wieder wichtiger als das Was; Gottesfurcht und Eintracht bei wenigem übertreffen an Wert große Besittumer und Genusse, die mit Unruhe und hader verbunden sind. Freilich hängt jedesmal die Gemütsstimmung nicht an den Dingen, sondern sie liegt in den Menschen; darum können sie sich auch gerade an dem entgegengesetten Orte einstellen, als hier angenommen wird. Auch S. 22, 1 set voraus, daß unser Glud und unser Wert in unsern Beziehungen zu Menschen, nicht im Besitz von Dingen liegt; über gutem Ruf und Beliebtheit, die wir bei Menschen erwerben können, steht freilich noch der Friede Gottes, der höher ift als Ruf und Beliebtheit, um seinetwillen muß man sogar auch diese Guter aufgeben können, wenn es nötig ist. S. 20, 15 stellt sogar schon die geistige Gabe der Rede über den toten Besitz - ein Gedanke, mit dem wohl weniger als mit den vorhergehenden anzufangen sein dürfte. J. S. 11, 1, ein Wort, das dem weisen und tüchtigen Armen einen Dlat unter den Vornehmen guspricht, konnte fein und taktooll gewandt, einen Leichentert abgeben, wenn es sich nicht um einen Emportömmling, sondern um einen solf made man handelt - wie bringt doch schon gleich die Sprache ein Werturteil in diese beiden Wörter hinein!

Gefahr des Reichtums.

3. S. 34 Der reich werden will, tommt in Dersuchung, wer Geld liebt, fällt in Sünde. Diele werden vom Reichtum bestrickt, durch Eitelkeit zu Sall gebracht. 8heil dem, der darin fest bleibt, der sich vom Mammon nicht zwingen läßt. 9Wo so einer ist, den preisen wir, er gehört zu den Besten im Dolt; 10 wenn einer darin versucht war und standhielt, foll man seinen Namen rübmen: wenn er fallen konnte und nicht fiel, einem schaden konnte und nicht wollte: 11sein Glück wird um so sicherer sein und die Gemeinde preist seine Tugend. J. S. 20 21 Manchen bewahrt die Armut vor Sünde, wer bleibt fromm, der auf Reichtum baut?

Nicht nur vergänglich, nicht nur geringwertig, auch seelenverderblich ist der Reichtum (s. o.). Das ist ein sehr schönes Wort J. S. 34, 5 sf. In.D. 8 steht die Hauptsache: wer sich vom Mammon nicht zwingen läßt. Welch seiner Ceichentert wiederum für einen Mann, der den Mut und den Takt hat, an einem Sarg, um den Tausende stehn, etwa einen weitherzigen und großgesinnten Kommerziensrat seinen Freunden und Bekannten gegenüber so zu zeichnen! Damit versuche man, was sicher die Ausgabe der Ceichenrede ist, am Grab aller irdischen herrlichsteit den Ceuten die Werte und Ideale zu ordnen. J. S. 20, 21 eignete sich umzgekehrt sür den Text an der Bahre eines tüchtigen und braven armen Mannes; aber auch sonst, z. B. für die Erziehung, ist es ein wichtiges Wort: wie manches Früchtchen ist geworden, wie es wurde, weil ihm der herr Papa ein unbeschränktes Taschengeld zuzusteden in der Cage und auch dumm genug dazu war.

Mittelmaß. S. 307. s.

Zweierlei bitt ich von dir, gewähr mir's, solang ich lebe:

Armut und Reichtum gib mir nicht, saß ich nicht satt werde und frevle und Gott meinen Herrn verleugne, in der Not nach Fremdem greife, den Namen meines Gottes beschimpfe!

Das ist so recht ein Wort für unsere Leute, für die vom Mittelstand, mit denen wir meistens zu rechnen haben. Die grömmigkeit und Tugend besteht oft zuerst aus dem Mangel an Gelegenheiten und Mitteln zum Sündigen; dann erst arbeitet sich langsam der gute Grund eines tüchtigen Charakters heraus - und es gibt die tapferen und braven Ceute, die unsere Freude sind. Sie sind dann leicht mit ihrem Geschick zufrieden, wenn sie an andern merken, wie verderblich der Reichtum wirkt; sie werden es völlig, wenn sie auch noch lernen, beim Vergleich der Schickfale - umgekehrt wie bei dem der Leistungen - nicht nach oben, sondern nach unten zu sehn, wo so viele Ceute sind, die es noch viel schlechter haben als sie. Wir werden dann bei dem Durchschnitt unfrer Bauern und handwerfer und kleinen Beamten auf das tiefste Derständnis rechnen können, wenn wir ihnen diesen Ders auslegen. Sie sind durch ihr bescheiden Teil vor beiden Gegenstücken gesichert, sowohl vor dem Übermut, der Gottes nicht bedarf, wie auch por der Not, die auch stehlen und nicht nur beten lehrt. Jene leben zwar mit einem solch schwankenden Sicherheitsgefühl, daß sie niemals verlernen, Gott zu bitten und Gott zu danken; sie leben aber wiederum so gesichert, daß sie nicht zu stehlen brauchen. Übermut und Stehlen, also die Sünde des Reichtums und der Armut, zu meiden, ist ihnen leicht gemacht. Tatsächlich entscheidet über Glauben und Moral der meisten unsrer Ceute ihr äußeres Geschick; damit dürfen wir nicht gang gufrieden sein, sondern muffen die Grundlage von beiden tiefer zu legen versuchen, indem wir auf den Selbstwert des Glaubens und der Treue binweisen, die auch in veränderten Derhältnissen bestehen muffen. Immer wieder beift es: der Mensch stehe auf sich und nicht auf den Dingen, denn diese können sich ändern, und dann ändert sich der schwache Mensch leider auch.

Chrlicher Erwerb. Unrecht Gut gedeiht nicht. S. 2820.

Der Ehrliche wird reichgesegnet, wer nach Reichtum jagt, verschuldet sich.

S. 16 & Lieber wenig auf rechte Weise, als viel durch Unrecht.

S. 28 Eieber arm und rechtschaffen, als reich und unehrlich.

3. S. 40 18Unrechter Reichtum ist wie der Winterbach,

wie der Sturzbach beim Gewitterregen, <sup>14</sup>in tosendem Sall bricht er Felsen weg, und plöklich ist er verschwunden.

S. 20 17 Süß schmedt ungerecht Brot, hinterher hat man Kies im Mund. J. S. 218.

Wer sein haus baut mit fremdem Gut, sammelt Steine zu seinem Grab. J. S. 5 <sup>8</sup>Vertrau nicht auf unrechtes Gut, es hilft dir nichts am bösen Tag.

Von diesen Sprüchen ist uns besonders anziehend J. S. 40, 13. 14 und S. 20, 17, und zwar um der drastischen und plastischen Form willen. Der erste,

poetischer als der zweite, ließe sich etwa als Text nehmen, wenn es sich um die Beerdigung eines Selbstmörders handelt, der als entlarvter Dieb oder Betrüger hand an sich gelegt hat. Der zweite geht jedem Bauern und Mann aus dem Dolke sofort ein: Kies im Munde nach dem süßen Geschmack des ungerechten Brotes — das versteht und behält jeder ohne weiteres. Ebenso steht es mit dem folgenden Wort J. S. 21, 8. Dabei ist natürlich unter fremdem Gut nicht geliehenes, sondern gestohlenes oder auch schon "gemachtes" Geld und Gut zu verstehen. Wenn irgendwo ein Krach ausgebrochen ist, der die Gemüter beschäftigt als ein Dorfs oder Stadtereignis, dann wird es die Pflicht sein, das sittlichsreligiöse Gewissen von der Kanzel aus sein Urteil aussprechen zu lassen, auch wenn es von diesem und jenem sehr übel vermerkt werden sollte.

Rechter Gebrauch des Besitzes.

J. S. 14 <sup>8</sup>Reichtum und ärmlicher Sinn paßt nicht,
was soll dem Geizigen das Geld!

<sup>4</sup>Wer an sich kargt, hat für andere gespart,
lachende Erben geben sein Geld aus.

<sup>5</sup>Wer sich nicht wohltut, tut niemand wohl,
er versteht's nicht, Freude zu machen,

<sup>6</sup>wer sich nichts gönnt, ist der allerschlimmste,
er ist mit sich selbst am meisten gestraft.

S. 21 17 Wer Feste liebt, verarmt, vom Trinken und Salben wird man nicht reich. J. S. 191.

Ein Trinker kommt nicht voran, wer den Pfennig nicht achtet, verarmt.

Bur Regelung der Wertschätzung in unsern Juhörern dient es, wenn wir den Geighals nicht nur verächtlich, sondern auch lächerlich machen. Er ist ein Tor. Wie die Alten den Plutus gleich dem Eros blind darstellten, um die blinde Leidenschaft des Geldhaben=Wollens zu kennzeichnen, die nichts anderes vom Leben will als Geld - so ist auch sein Knecht, der Geizige, blind. Sieht er doch nicht, daß Zwecke mit Mitteln erreicht werden wollen, und daß ebenso Mittel für Zwecke da sind. Er wird oft am besten daran erkannt, daß ihm jedes Geldausgeben, auch wenn es ihn nicht trifft, schrecklich ist; so grundsäklich ist sein haß dagegen. Darum wird der Geiz als eine magere Gestalt gezeichnet, weil er sich nichts gönnt; wenn man die fetten lachenden Erben daneben stellt, dann hat man ein Bild, das sogar kanzelfähig ist. - Die feine Psphologie von J. S. 14, 3ff. verdiente nicht als "apokraph" übersehen und vom Kanzelgebrauch ausgeschlossen zu werden. Es ist eine gute Beobachtung, daß einer, der sich nichts gönnt, auch andern nichts gönnt, ebenso wie der Luxus in der Regel freigebig ist. Freilich S. 21, 17 zeigt die Kehrseite dieses Luzus, die einem vergnügungssüchtigen Dorf einmal gründlich unter die Augen gehalten werden kann, zumal wenn die Sabrikgroschen Ceichtsinns-Keime mitbringen. Dazu stimmt das Wort vom Trinker 3. S. 19, 1 sehr gut; man wird es vonseiten der Abstinenten schon gefunden haben.

Wohltun und Freigebigkeit.

3.5.2911 - 18.

<sup>11</sup> Einen Schatz leg dir an, wie er Gott gefällt, der nütt dir mehr als Gold,

<sup>12</sup>in deine Beutel schnür Wohltat ein, sie schügen dich vor Not,
 <sup>13</sup>als ein guter Schild, ein starker Speer, so kann kein Seind dir drohn!
 5. 21 <sup>26</sup>Der Böse ist voller Eigensucht, der Fromme gibt, ohne zu geizen.
 5. 11 <sup>24</sup>Mancher schenkt mit vollen händen und bekommt immer mehr, mancher gibt nicht das Geringste und kommt zurück.

5. 10 Unrecht Gut kann nicht retten, Wohltun schützt vorm Verderben.

3. S. 3 80 Wasser löscht Leuer aus, Wohltun deckt Sünde zu.

Geiz wird am ersten durch die Liebe überwunden, während freilich andererseits mancher aus Liebe habsüchtig werden kann. Freilich - wenn es wirkliche Liebe ist. nennt man es kaum habsucht; denn habsucht denkt zu viel an sich selbst. Kur durch die Liebe soll man jedem Geizigen wünschen und anempfehlen: sie ist besser als die Kur mittels der Angst und des Spottes, wie überhaupt dies ein großes Weltgesetz ist, daß das Bose dauernd und gründlich nur durch das Gute überwunden werden fann. Wenn J. S. 29, 11-13 die Anlage eines seelischen Schatzes empfiehlt, so fann man einmal dem Verhältnis von Seele und Schatz nachgehen. Robert Saitschick sagt in der Sammlung "Wirklichkeit und Vollendung" (Berlin, E. Hofmann 1911), daß man die Menschen einteilen könne in solche, deren Schat ift, wo ihr Berg ift, und in solche, deren Berg ist, wo ihr Schat ift, im Geldschrank. Jene haben ihren Wert in ihrer Person, in ihrer Seele; diese sind mit ihrem herzen bei ihrem Geld. Man kann auch sagen, daß sich der Wertgrad eines Menschen danach bestimmt, wie er die Dingwerte und die Personwerte an einander mift und zu einander ins Derhältnis sett; der eine fieht jeden Menschen darauf an, wie "schwer" er ist, und vor allem, was er etwa aus ihm heraus= schlagen könnte; der andere sieht alles Geld darauf hin an, was er mit ihm zu seinen eigenen Gunsten und zum Wohl von naben und fernen Menschen daraus machen kann. Jene erste bose Art kann nur durch die zweite aute gemildert und verdrängt werden, wenn Liebe und Sinn für Menschen an bestimmten einzelnen Dersonen erwacht, denen man etwas zu Liebe tut. Die Wohltätigkeit, die an unserer 3. S.=Stelle empfohlen wird, will in einer für uns durchaus abzulehnenden Weise beide Gesichtspunkte verbinden, wobei natürlich der erste die Oberhand gewinnt. In S. 11,24 ist ein großer Glaube an den Wert der Gute ausgesprochen, der sich oft genug bewährt, wenngleich ihn das "Mancher" vor der übertreibung und vor der Gefahr sinnloser Verschwendung schütt. Im Deutschen sagen wir: Geben armet nicht . . . Die folgenden Sprüche sind uns etwas peinlich; wir sind doch durch Jesu Geist selbstloser und keuscher, wenigstens in Bezug auf unser Denken über Geben und Schenken geworden, wenngleich wir in der Praxis noch immer solche Gedanken begen, wie sie hier offen ausgesprochen sind; aber wir sagen es nicht und erkennen so wenigstens mit unserer heuchelei den Vorzug des Ideales Jesu an. Wir fonnen immer darauf rechnen, daß solche Grundfage wie die hier ausgesprochenen, die sittliche hohe vieler unserer Buhörer bezeichnen.

### Wert der Arbeit.

hier sind die Sprüche in ihrem Element. Denn hier ist die für sie kennseichnende Verbindung von Klugheit und Tugend, von Personwert und Erfolg mit händen zu greifen. Zugleich ist hier die Übereinstimmung der bäuerlichen

Grundstimmung unserer Spruche und der Bibel Alten Testamentes überhaupt mit unserer bäuerlichen Bevölkerung durchaus klar. Soweit ich unsere Bauern kenne, leuchtet ihnen diese praktische Weisheit gang außerordentlich ein, und sie würden durchaus nichts dagegen haben, wenn in diesem Sinne öfter gepredigt wurde. Darum braucht man es ja nicht sofort und immer zu tun, denn es kommt nicht durchaus darauf an zu reden, was die Ceute gern hören. Aber die hier ausgesprochenen Wahrheiten sind auch aus anderen Gründen ein wichtiger Predigt-, Unterrichts= und Unterhaltungsstoff. Denn der Bauer lebt ganz von seiner Arbeit. Und zwar lebt er rein materiell von seiner Arbeit; wir durfen nicht gleich wie so oft mit spirituellen Gedanken dazwischen fahren, daß Arbeit für die Seele nötig ist: der Bauer lebt von seiner Arbeit. Das ist seine Tugend und oft sogar seine Religion. Wir dürfen auf diesen Standpunkt durchaus nicht hinabseben, sondern wir muffen uns darauf stellen, wenn wir jenem dienen und ihn höher bringen wollen. Alle die hier aufgeführten Gedanken muffen wir darum immer einmal wieder durch unsere Predigt hindurchlaufen lassen; das macht meiner Meinung nach einen Teil der richtigen Dorfpredigt aus, daß man sich auf den Standpunkt der Leute versetzt und auf ihm auch bewegt. Und der ist mit diesen scheinbar rationalistischen Sätzen gegeben. Gang fremde Welten plaken doch mitunter aufeinander, wenn am Sonntag nach einer mühevollen Woche mit ihren mannigfaltigen Erfahrungen von Gedeihen und Vergehen ein Pfarrer auf die Kanzel steigt und seine hörer mit Christusreligion speist! Sur uns differenzierte Ceute ware eine solche Gabe ein Genuft, die gang von unseren Anliegen und Voraussekungen absähe; aber für viele nicht sehr hoch stehende Bauerngemeinden ist das eine unerreichbare fremde Welt. --

Alle diese Gedanken unseres Abschnittes bilden den textlichen Ausgangspunkt oder den Stoffinhalt, wenn es sich wirklich um bäuerliche Dinge handelt; so kann man die Aufgabe, die einem Redner zu einem Raiffeisenfest gestellt ist, am besten lösen, indem man solche Gedanken darbietet; das verstehen die Ceute ganz sicher. Oder wenn es sich darum handelte, ein herunter gekommenes Dorf in die höhe zu bringen, würde ich nicht gleich mit dem Herrn Christus anfangen, sondern mit solchen Wahrheiten, die ad oculos demonstrieren, wie Gut und gut, wie Glück und Tugend zusammenhängen. Oder bei einer Beerdigung lassen sich auch solche Töne anschlagen, wenn es sich um einen Mann handelt, der seiner ganzen Art nach mehr in das A. T. als in das N. T. gehört.

fleiß bringt Preis.

S. 10 Lässige hand schafft Armut, fleißige hand bringt Reichtum.

5. 12 24 Der fleißige wird Meister, der Saule muß frohnen.

5. 10 ber im Sommer sammelt, ist geschickt,

wer in der Ernte schläft, ist nichts nütze.

S. 20 18 Ciebst du den Schlaf, so verarmst du, halte die Augen offen, so hast du Brot genug.

5.14 28 Jede Arbeit hat ihren Lohn, Schwahen bringt Armut.

S. 27 28 Sorge für dein Dieh und kümmere dich um deine Herde. <sup>24</sup>benn fein Besit bleibt ewig, fein Vorrat ist unerschöpflich.
<sup>25</sup>Ist das Gras gemäht, das Heu geheimst, der Bergwuchs gesammelt,
<sup>26</sup>bann fleiden dich die Cämmer, deine Böcke zahlen dir einen Acker,
<sup>27</sup>beine Ziegen geben dir Milch genug für dich und dein Gesinde.

Es ist der Vorzug dieser Worte, daß sie dem Verständnis weniger Schwierigsteiten bieten als dem Willen. Wer sie erfaßt hat, hat sie immer noch nicht zu seinem seelischen Eigentum gemacht; zwischen beiden Arten der Abneigung liegt der häßliche Graben, der überhaupt Verstehen und Wollen trennt: dieser muß durch beständige Beschäftigung mit den aus dem Tun entspringenden Werten, durch Vorbilder, durch den Einsluß des Herrn "Man" und durch übung übersbrückt werden.

Ehrlicher Beruf.

3. S. 11 20 Mein Sohn, bleib bei deinem Beruf, sei zufrieden mit deiner hantierung.

S. 13 11 Erhasteter Reichtum gerrinnt, wer ruhig erwirbt, gewinnt.

3. S. 11 10 Was machst du dir so viel Mühe,

wer nach Reichtum jagt, bleibt nicht ohne Schuld.

Mit allem Rennen kommst du nicht ans Ziel, mit allem Suchen gelingt dirs nicht.

<sup>11</sup>Mancher müht sich, hastet und rennt, und um so mehr kommt er zurück.

S. 10 22Der Segen macht reicht, eigene Mühe hilft nichts dazu.

5.28 19 Wer seinen Ader baut, hat Brot genug,

wer spekuliert, kann sich an Armut satt essen.

J. S. 7 15.

<code>£a</code>ß dich harte Arbeit nicht verdrießen, der Acerbau ist Gottes Ordnung. S.  $16^{26}$ .

Der hunger des Arbeiters arbeitet für ihn, denn sein Mund treibt ihn dazu. 7. S. 10 26 Spiele nicht den Gelehrten, wenn du ein handwerk hast,

spiele nicht den Dornehmen, wenn du arm bist.

27Cieber arbeiten und reich werden

als vornehm tun und hunger leiden.

7.5.4028 - 30.

<sup>28</sup>Nicht lungere bei Andern herum, <sup>29</sup>Wer nach fremden Tische blickt, Gastbrot verdirbt den Menschen, <sup>30</sup>Der Aufdringliche weißschön zu reden, lieber sterben als von Anderen leben! dessen Ceben ist kein Leben. dem Gebildeten brennts im Leibe. aber seine Seele geht zu grund dabei.

Unter diesen Sprüchen bietet der zweite etwa einen Text für eine scharfe Leichenrede, die dem allgemeinen Gewissen in einem bestimmten Salle entspricht. Der zweite und dritte sprechen die Normalbedeutung aus, die der Fromme dem gelungenen Werk zuteil werden läßt: An Gotles Segen ist alles gelegen, aber er fällt nur auf den fleiftigen, nicht auf den Saulen. Dieser deutsche Spruch samt der Parallele zu dem erwähnten zweiten "Wie gewonnen, so zerronnen" erinnern daran, daß wir auf einem Boden stehen, der allen Bölfern gemeinsam ist; diese Parallelen im Unterricht herausfinden zu lassen, bildet eine fesselnde und nütsliche übung. - Das Wort S. 28, 19 vom Spekulieren ist im allgemeinen sehr angebracht, weil es Dörfer gibt, die darin zu ihrem wirtschaftlichen und seelischen Schaden sehr viel tun; aber gang besonders ift es am Plag, wenn der mit seinen Leuten genau vertraute Pfarrer weiß, daß ein drohender oder ein icon geschehener Reinfall und Zusammenbruch nach einer sittlich-religiösen Beleuchtung ruft. - 3. S. 10, 26.27 geißelt die Sucht des Progen, des Gernegroß und Plusmachers, der vielleicht aus einer früher angesehenen Samilie stammt oder ein Streber und darum in dem allgemeinen Wahn befangen ift, daß der Schein und die Rubrit "Stand und Gewerbe" über den Wert des Menschen entscheide. In der Seelsorge oder in einer Predigt, die durchaus nötig ist, wenn es sich um typische Sälle und seelische Seuchen handelt, wird man mit diesem Worte mitunter den Nagel auf den Kopf treffen. - Das Wort J.S. 40, 28 - 30 tann man in einer Aussprache verwenden, die der fürsorgearbeit für Obdach= lose, Bettler und Wandergesellen gilt. Wenn die Privatwohltätigkeit und die bürgerliche Fürsorge sie nur los werden oder wirtschaftlich über Wasser halten will, so liegt uns als Christen por allem an der Seele, die durch jedes Bummelleben leidet, wie der alte Jesus Sirach sehr richtig erkannt hat; alles immer auch auf das Leben des Charakters und der Seele, alles auf den Menschen im Menschen zu beziehen, das ist der Zoll, den wir der allgemeinen Fürsorge zu entrichten haben.

Saulheit.

S. 6°3ur Ameise geh du Sauler,

Sie hat keinen Wächter,

sund schafft sich ihr Brot im Sommer,

S. 6°Wie lange liegst du, du Fauler, 10°,,Noch ein wenig schlafen, noch ein wenig —

noch ein wenig — bequemer liegen":

11 In deine Türe tritt die Armut, die Not wie ein Kriegsmann.

5. 26 18 Der Faule sagt: "ein Untier ist draußen, ein Löwe ist auf der Gasse!"

sieh ihr zu und Ierne!

noch ein wenig träumen,

keinen Dogt, der sie antreibt,

sammelt in der Ernte den Vorrat.

wann stehst du vom Schlaf auf!

S. 2614 Wie die Türe sich in den Japfen dreht, so der Saule auf dem Lager.

S. 26 15 Der Saule streckt die Hand in die Schüssel,

es wird ihm sauer, sie an den Mund zu führen.

5. 24 80Ich ging am Acker eines Faulen vorbei, am Weinberg eines unwackeren Mannes:

<sup>31</sup>überall wuchsen Dornen und Disteln, die Mauern waren zerfallen; <sup>32</sup>ich beschaute es und nahms zu Herzen und zog mir eine Cehre daraus. 026.

Essig für die Zähne, Rauch für die Augen: das ist ein Sauler für seinen Herrn.

Diese Sprüche sind etwas für die Jugend; denn sie hat sie oft nötig, und sie bringen dieses Nötige in einer ansprechenden und zum Cachen reizenden.

Form. Und warum soll Jugend nicht einmal lachen? Es hat sich getroffen, daß ich die Sprücke in der Schule immer in sehr heißen Sommernachmittagsstunden durchnahm; da war das Bild des Faulen, der zu träge ist, um die hand aus der Schüssel zu ziehen und damit den bekannten Schlossergesellen übertrumpst, wirklich eine sehr wertvolle Ermunterung. Dabei kann der Ernst des vorletzten Spruckes und der des letzten je an seinem Platz noch voll zur Geltung kommen. Dielleicht hat man einmal auf einem landwirtschaftlichen Seste oder einem Gemeindeabend sehr dankbare hörer und gewinnt ihnen neues Verständnis für die Bibel, wenn man diese Verse anführt und ausmalt.

Mit der

## Sreundschaft

betreten wir das Gebiet des Edlen im Unterschied von dem im besonderen Sinne Beiligen. Das A. T. bewährt seine in der Einleitung gekennzeichnete freundlichere haltung zu der Kultur, indem es auch der Freundschaft ein Wort weiht, dieser Verbindung von natürlicher Juneigung und sittlicher Beziehung. Nun kommt es darauf an, wie sich ein Theologe zu diesen Formen des Edlen stellt: ob er sie als gleichwertig mit denen des Heiligen ansieht oder ob er einen starken Trennungs= strich zwischen ihnen und der Welt des heiles im engeren Sinne zieht. nicht ein, warum man nicht auch einmal "das was edel, was eine Tugend, was ein Cob" ist, auf der Kangel behandeln sollte. Wird doch von bier aus manchem die Größe und Bedeutung des heiles flar, ebenso wie mancher gerade auf dem Gebiet der Freundschaft die neuen, in die Tiefe gehenden seelischen Antriebe, die er gewonnen hat, auswirken lassen kann. - Soviel ich weiß, gibt es auf dem Cande wenig "Freundschaften" in diesem engeren Sinn (siehe M. Wigig=Malo Im dritten Stadium); man versteht darunter weithin in Deutschland, wie es auch der Cutherschen Bibelübersetzung entspricht, die weitere Verwandtschaft; das ist wieder ein Wink, wie sorgsam man die eigne Ausdrucksweise mit der der Ceute ver= gleichen muß. Dor einer Stadtgemeinde, die man von den gewöhnlichen sittlichen Gütern in die Tiefe hinunterführen will, kann man schon viel eher einmal über jede reden. Am besten macht sich wohl eine Aussprache über diesen Gegenstand vor einem Kreis von solchen, denen einst auch diese Worte gesagt worden waren, also in einem Jugendverein oder einer höheren Schulklasse. Wenn man sich nicht fürchtet, garte Gemütswerte durch Besprechen zu gerstören, dann rede man einmal darüber; natürlich immer sehr fein und gart. Man weise etwa auf solches bin.

Die meisten Menschen brauchen feste Punkte in der Welt, Menschen, auf die sie sich verlassen können, von denen sie sich wertgeschätzt wissen, wie sie sie auch wieder wertschätzen. Nur der Heros hält es aus, ganz einsam durch die Welt zu gehen. Das ist dann eine tiese Freude, wenn neben der mündlichen oder der brieslichen Verbindung noch ein "drahtloser" Gedankenverkehr stattsindet, wenn der eine weiß, was der andere sagt und will oder gar tut. Dann sühlt man sich ganz auf der höhe des persönlichen Wesens, der Gemeinschaft mit Menschen, die uns allein mitten in allen möglichen Gütern und auch ohne sie glücklich machen kann. Für uns Christen wird natürlich eine solche Freundschaft um so wertvoller, je mehr sie auf sittlicher Grundlage oder gar auf resigiöser ruht. Um so weniger spricht man von ihr, als dies der Sall ist, während die

auf niedrigerer Grundlage ruhende immer von sich spricht. Geschäftsfreunde, Gebrauchsfreunde, Allerweltsfreunde - das ist eine bose Verzerrung dieser großen. heiligen Sache. Wer jeden "Freund" nennt, einschliehlich seines Briefträgers, der hat gar keinen. Es gibt Worte, die man überhaupt am besten gar nicht ausspricht, um das, was sie sagen, nicht zu gefährden. Dazu gehören solche, wie Mutterliebe und Freundschaft. So etwas hat man und ehrt man, aber nur in seltenen, hohen Augenbliden spricht man davon. Jene sittliche und religiöse Grundlage wird sich als die einzig tragfähige herausstellen. Denn sowohl das Interesse wie auch die Juneigung sind meistens den Schwankungen nicht gewachsen, wie sie immer ein Verhältnis zwischen zwei Menschen begleiten. Und solche Schwankungen weisen in der Regel auf die Aufgabe bin, die Freundschaft noch tiefer in allem Guten zu begründen. Jede Freundschaft hat eine Zeit der Krisen, wie jede Che auch. Es sind eben doch nicht nur zwei verschiedene Menschen. sondern überhaupt zwei Menschen, die zusammenstehen. Und wo Menschen sind, find Sehler. Auch beim besten Willen tommt man über Unterschiede des Temperaments, der sozialen herfunft und der häuslichen Derhältnisse nicht hinaus; manche Freunde machen einen sehr großen Gebrauch von ihrem Recht, sich immer aufs neue Sehler vergeben und sich in ihren Schwachheiten tragen zu lassen. Aber dafür sind doch die Tugenden der Vergebung und der tragenden Liebe auch da. wo soll man sie denn anders betätigen, als in der Ehe und in der Freundschaft? -Manchmal freilich tritt ein ganz anderer Gesichtspunkt in sein Recht: und das ist die Wettbewerberin der Liebe, nämlich die Wahrhaftigkeit. Mitunter geht es einfach nicht mehr. Dann muß man sich scheiden, ohne Trennungswort und Abschiedsbrief; denn solange man solche noch schreiben kann, ist es noch nicht aus wenigstens von der einen Seite. Jedenfalls muß man sich auch selber treu sein, und diese Treue geht in gewissen fällen über die Treue gegen den Freund; natürlich darf sich hinter dieser schönen Begründung nicht verlette Eitelkeit verbergen. Jedes Freundschaftsverhältnis hat seine Kurven; und manches Mal ist seine Zeit einfach um. Dann geht man von einander. Aber man kann es niemals vergessen, wenn man einst ein herz besessen hat. Sur ein jedes Menschenherz ist doch der Besitz eines Menschen der höchste Besitz; in der Beziehung ist die ganze Bibel human durch und durch.

Der treue Freund.

J.S. 6 <sup>14</sup>Ein treuer Freund ist ein starker Schutz, wer den hat, hat ein hohes Gut. <sup>15</sup>Ein treuer Freund ist nicht zu bezahlen, sein Wert geht über jeden Preis. <sup>16</sup>Ein treuer Freund ist ein Trost des Cebens, wer Gott fürchtet, kriegt solchen Freund.

5. 18, 19

Ein treuer Bruder ist eine Seste, ein Vertrauter eine verschlossene Burg. S. 17 173u jeder Zeit liebt der Freund, der Bruder ist für die Not geschaffen.

Wahl des Freundes.

J. S. 6 Bekannte magst du viele haben, zum Vertrauten nimm nur Einen von Tausend. <sup>7</sup>Erprobe den Freund, ehe du wählst, vertraue ihm nicht zu schnell. <sup>8</sup>Denn mancher Freund ist wie die Zeit, er hält nicht stand am Tag der Not.

5. 18, 24.

Mancher Freund wird zum Verderb, mancher ist anhänglicher als ein Bruder.

J. S. 6, 14-16. Wert und religiös-sittliche Bedingtheit einer wahren Freundschaft sind hier sehr schön zum Ausdruck gekommen.

5.17, 17. Das stimmt leider noch immer; Brüder, die sich zu genau von jung an kennen, kommen oft recht auseinander; höchstens sehr spät, wenn sie Menschen geworden sind, finden sie sich wieder zusammen. Zu oft spielen auch Geld= und andere persönliche Angelegenheiten in ihr Verhältnis hinein.

J. S. 6, 6 stimmt überein mit dem, was oben gesagt wurde; Freund ist ein Chrentitel, den man nur dem Bewährten gibt. Hat jeder den Schwarzen Adlerorden, dann hat ihn keiner. Der böse Freund S. 18, 24 ist eine Gestalt, die mancher an Schäden seines Leibes und seiner Seele noch nach Jahrzehnten merkt. Aber grade der böse Freund hat für scheinbar reine und gute Söhne oft etwas dämonisch Anziehendes, wie er sich auch besonders gern mit teuflischer Freude an sie heranmacht. Ein solches Wort sollte man in einer Prima oder schon früher, ebenso wie in einem Jugendverein öster einmal verlauten lassen.

Dem Freund ein Freund! 3. S. 7 18 Vertausche den Freund um keinen Preis, den leiblichen Bruder nicht um Ofirgold.

3. 5. 9, 10.

Laß einen alten Freund nicht fahren, ein neuer kommt ihm nicht gleich. Neuer Freund ist wie neuer Wein, erst wenn er alt ist, wird er gut. I. S. 22.285ei dem Freund treu in der Not,

so wirst du auch sein Glück genießen;
25 versäume nicht, ihm beizuspringen,
entzieh ihm nicht deine Hilse;
26stößt ihm Unglück zu durch deine Schuld,
so wirst du von aller Welt gemieden.

5.17,9.

Wer Freundschaft sucht, deckt Sehler zu, wer ausschwätzt, verliert den Freund. S. 26, 18, 19.

<sup>18</sup>Wie einer, der mutwillig auf den Andern giftige Pfeile, tödliche Geschosse wirft, <sup>19</sup>so ist, wer den Freund verletzt und sagt: "es war nicht bös gemeint".

S. 27 Offener Tadel ist besser, als daß man die Freundschaft zurückzieht.

5.27 Die Schläge des Freundes sind treugemeint,

gefährlich sind die Kusse des Seindes.

J. S. 19 13 Stelle den Freund zur Rede, ob ers getan hat, und wenn ers getan, daß er es lasse.

15 Stell ihn zur Rede, oft ists bloße Verleumdung; alaub nicht jedem Gerede.  <sup>16</sup>Mancher fehlt, aber nicht mit Absicht, wer hätte nicht schon mit der Zunge gesündigt!
 <sup>17</sup>Stell ihn zur Rede, eh du ein Unrecht tust, gib Gottes Gebot Macht über dich!

Ein Freund ist nicht nur etwas zum Bekommen und haben, sondern auch etwas zum Leisten und Geben. Treue um Treue. Die Treue gegen den alten Freund rat 3. S. 9, 10 an. Die besten Freunde erwirbt man in dem zweiten und dritten, auch noch im vierten Jahrzehnt des Cebens. Nachher wird man zu steif und miktrauisch, zu sehr von der gamilie in Anspruch genommen, um sich noch neben frau und Kindern nach Menschen umzusehn. Der alte bewährte Freund soll gehalten und gepflegt werden, solange es geht. ist etwas überaus Beglückendes, wenn man sich in Pausen von Jahren wiedersieht und gewahr wird, daß man sich ohne eingehendere Berührung fast parallel entwickelt hat. Freilich verlange man nicht, der einzige Freund des Freundes zu sein; auch wenn der Freund diese Forderung der Eifersucht an stellt, dürfen wir uns dagegen im Dienst unserer Freiheit wehren. ernst ist 5. 17, 9. Wie viele gibt es, denen ein Freund feil ist um eine interessante Neuigkeit, die sie über ihn ausplaudern können, um sich wichtig zu machen oder auch um einen guten oder schlechten With, mit dem sie prunken tönnen! Wie viel Freundschaften sind ichon an einem solchen Wig zugrunde gegangen! Aber das waren gar feine; denn der eine hat dann den andern nicht als Selbstwert, sondern als Gegenstand angesehen oder wenigstens behandelt: und das verträgt kein Verhältnis zwischen den Menschen. - Eine Freundschaft, die ehrliche Kritik nicht vertragen kann, ist keine S. 27, 5. 6. Nach kurzer, von der verletten Eitelkeit veranlagter Paufe findet sich die echte doch wieder qu= sammen und man ist froh über die Kritik. Was J. S. 19, 13-17 anrät, sagt ein schönes deutsches Gedicht in den Dersen: Kannst du des Freundes Tun nicht mehr begreifen, so fängt der Freundschaft frommer Glaube an. Manchmal zwar kann der Freund nicht antworten, wenn man ihn in diesem Glauben fragt; dann achte man sein Schweigen. Aber die üblen Klatschaeschichten, die einen irre machen können muß man durch Aussprache aus der Welt schaffen. Wenn man ein solches Wort wie dieses in eine der oben genannten Kreise von jungen Leuten hinein= bringt, bei wie vielen wird man da ein aufmerksames Gehör finden! Und erst recht, wenn es sich um junge Mädchen handelt.

Gesundheit.

Gesundheit und guter Mut.

3. S. 30 <sup>14</sup> Lieber arm und gesunde Glieder
als reich und krank am Leib.

<sup>16</sup> Kein Reichtum geht über Gesundheit,
kein Gut über guten Mut.

<sup>17</sup> Lieber sterben als elend seben,
lieber ewige Ruhe als ewige Krankheit.

<sup>21</sup> Gib dich nicht dem Kummer hin,
bring dich nicht um mit Sorgen;

<sup>22</sup> Freude ist Ceben für den Menschen, froher Sinn verlängert die Tage.
<sup>23</sup> Sprich deiner Seele zu, ermuntre dich, halte die Traurigfeit von dir fern, viele hat der Kummer getötet, Trübsinn hat noch nichts Gutes gestiftet.
33 <sup>13</sup> Dem fröhlichen Menschen schmeckt der Schlaf, und was er ißt, schlägt bei ihm an.

S. 13 12 Enttäuschung ist herzeleid, erfüllter Wunsch der Lebensbaum. S. 277 Der Satte verschmäht den honig, dem hungrigen schmedt das Bittere süß.

Auch bei diesem irdischen Gute kommt es wie bei der Freundschaft darauf an, seine Verbindung mit religiös-sittlichen Gedanken immer einmal wieder gu betonen; denn wie ichon oben bemerkt, haben die Menichen fein größeres Gut als ihre Gesundheit: "das ist die hauptsache". Jene Verbindung ist nun eine doppelte: wenn gesund, dann fromm und gut; und: wenn fromm und gut, dann gesund. - Das ist einer der schönsten und erfreuendsten Birkel, die es gibt. Seine beiden Teile erleiden natürlich Ausnahmen; aber beidemal ist eine wichtige Wahrheit gegeben, die wir betonen muffen. Wenn die Verdauung, wenn der Blutumlauf, wenn der Schlaf in Ordnung ist, wie leicht kann man bann beten, seine Gedanken auf Gott gusammenfassen, guter Zuversicht sein und seine Caunen bändigen! Aber wie schwer ist es, wenn es an einem jener Dinge oder gar an allen dreien fehlt! Gewiß gibt es auch eine Frömmigkeit und Gute der Krankheit, aber sie wird sehr schwer erworben, und viele verfehlen sie überhaupt; wenn sie erreicht ist, dann ist es freilich eine gang besondere Tiefe von beidem, von Frömmigkeit und Güte. Jedenfalls aber gilt für uns die Pflicht, gesund zu sein. Wenn uns Gott frank haben will, dann bringt er es schon fertig; wir aber muffen uns auf das äußerste gegen die Krankheit wehren.

Denn Gott und unsere Pflicht brauchen gesunde Menschen. Dazu gehört nun aber auch umgekehrt grömmigkeit und Gute. Wir muffen immer fester baran glauben, daß die Seele den Leib und nicht bloß der Leib die Seele regieren fann. Darum muß man immer wieder den Ceuten die Pflicht, gesund zu sein, einschärfen, indem man sie auf eine der wichtigsten Bedingungen dafür aufmerksam macht; das ist der frohe und gutige Sinn. Solange man nicht organisch krank ist, kann man immer für beide sorgen. Freude und Gute treiben die bosen Ge= danken hinaus, die vor allem an unserer Gesundheit zehren. Zufrieden und freundlich, heiter und gütig sein - das sind vorzügliche Rezepte. Als Mittel für die Gesundheit muß man fie einmal empfehlen; dann behalten fie die Leute später gang von selber bei; das ist die oft erwähnte Heterogonie der Zwecke oder der Wandel der Beweggrunde. Immer wieder muß ferner darauf hingewiesen werden, wie fehr wir mittelbar auf unsere Gesundheit einwirken können: der Alkoholismus wird am besten von der Rudsicht auf die Gesundheit aus bekämpft, wenn höhere Beweggrunde seelischer Art nicht verfangen; wenn sich die Dater an den Herlingen verdorben haben, werden oft den Sohnen die Jähne noch stumpf, das gilt vom Alfohol im ichredlichen Mage, von der Freundin des Bacchus und Gambrinus,

der Denus, gar nicht zu reden. So müssen die Menschen, die arbeiten und glücklich bleiben wollen, langsam auf dem Wege zur Gesundheit auch besser werden. — Sollte es nicht richtig sein, statt daß man eine christliche Gemeinde stets von unzichtigen Voraussehungen aus geistlich und übergeistlich behandelt, ihr auf der Leiter der in der geschilderten Weise aussteigenden Werte zur Gesundung des Leibes und auch der Seele zu verhelfen? Ist die Stelle J. S. 30, 14, 16 usw. auch nicht leicht als Text zu nehmen, so kann man doch ihren Gedankengehalt in der Predigt bringen und sie selber eingehend vor jungen Leuten oder bei nicht kultischen Gelegenheiten verwenden.

- S. 13, 12 kann einem Anlaß geben, davon zu sprechen, wie man sich vor der niederdrückenden Gewalt der Enttäuschungen durch Bescheidenheit der Erwartungen und durch starkes Gottvertrauen schützen kann; wer wenig erwartet und alles, was kommt, aus Gottes Hand nimmt, der wird nicht leicht enttäuscht oder er kommt leichter darüber weg, als wer dazu erzogen oder stets darauf erpicht ist, daß gerade ihm die gebratenen Tauben in den Mund sliegen. Freisich, wenn ein erfüllter Wunsch das vorher während der bangen Erwartung in den Adern zusammengepreßte Blut wieder frei durch den Körper strömen läßt, dann ist es leicht, gut zu sein; aber jenen Justand des Druckes muß man überwinden lernen durch Gebet oder gar nicht auskommen sassen durch bescheidene Cebenshaltung, die der Pflicht des Augenblickes mehr Ausmerksamkeit schenkt als den Erwartungen für die Zukunst.
- S. 27, 7. Dieser prachtvolle Spruch versucht einen geradezu zu einer sinnbildlichen Behandlung, die ihn ins Geistliche umdeutet: der Satte, das ist der typische Pharisäer, der sich gut genug ist, der hungrige, das ist der typische Zöllner, der nach einem höheren und besseren Leben verlangt. Jenem ist das freundliche Wort Gottes, das süße Evangelium, durchaus nicht schmackhaft, weil er kein Bedürsnis darnach hat, dieser läßt sich auch ein bitteres Wort der Rüge süß schmecken. Warum kann man denn nicht auch einmal alte Wahrheit in neuer Form sagen?

Canges Leben.

5. 1621.

Eine Ehrenkrone ist graues Haar, durch rechtschaffenes Leben erlangt man sie. J. S. 25 <sup>6</sup>Die Krone der Greise ist Erfahrung, ihr Ruhm ist die Gottessurcht.

S. 16, 21. Diesen schönen Vers muß man sich für die Beerdigung eines ehrwürdigen, alten Gemeindegliedes merken. Ebenso ist der folgende Vers J. S. 25, 6 dafür geeignet.

Dein Ceben genieße!

3. S. 14 <sup>11</sup>hast du etwas, so laß dirs wohl sein, pslege dich, so gut du kannst,

<sup>12</sup>bedenke, daß der Tod nicht ausbleibt,

die letzte Stunde weißt du nicht.

<sup>14</sup>Caß nicht vorbei das Glück des Tages,

genieße in Ehren und Jüchten dein Ceben,

<sup>15</sup>was willst du dein Gut den Andern lassen,

gleichgiltigen Erben deinen Erwerb!

16In heiterem Austausch ergöze dich,
im hades gibts kein Vergnügen mehr.

17Ja, wie ein Kleid vergehen die Menschen,
es ist ein Geset; sie müssen sterben.

18Wie die Blätter am neuerwachten Baum,
die einen fallen, die andern grünen:
so sind die Geschlechter von Fleisch und Blut,
die einen sterben, die andern wachsen.

19auch ihre Werke müssen vermodern,
und was sie geschaffen, geht mit ihnen hin.

J. S. 14, 11. In der Theorie werden wir wohl etwas diesem Wort gegen- über die Augenbrauen hochziehen. Aber wenn wir es auch nicht selbst so machten, wie hier der epikureische Weise rät, wir würden ein Leben, wie er es empsiehlt, immerhin höher stellen als das eines Geizhalses auf der einen und das eines wilden Genießers auf der anderen Seite. Unsere Gemeinden sind auf der Kanzel so sehr an Gedanken gewöhnt, die von den uns gegebenen heroischen Dorbisdern abz gezogen sind, daß sie sich mit Recht über solche Töne entsehen möchten; aber in einem Jugendverein dürsten wir einen solchen Rat schon geben, wie er auch für die Jugend ursprünglich bestimmt gewesen sein mag. Dabei ist, wie eben anz gedeutet, der doppelte Gegensah zu betonen, in dem ohne Zweisel dieser Ratzschlag steht: Geiz und wildes Genießen; überhaupt sollten wir immer fragen, in welchem Gegensah von Hause aus irgend ein Wort oder ein Rat gestanden hat; es stellt sich dann sehr häusig heraus, daß er gegen eine andere Einseitigkeit einz seitig vorgegangen ist.

Verhalten in Krankheit.

J. S. 38 Ehre den Arzt, denn man braucht ihn, und auch er hat sein Amt von Gott. <sup>2</sup>Don Gott hat der Arzt seine Weisheit, der König zeichnet ihn mit Geschenken aus. <sup>8</sup>Ein kundiger Arzt wird weithin berühmt, er bekommt vornehmen Rang. 4Gott hat in die Erde Heilmittel gelegt, der Verständige soll sie nicht verachten; 5wurde nicht vom Holz das Wasser süß, damit offenbar würde Seine Macht? 6Auch den Menschen gab Er die Kunst, daß er Ruhm habe von seinen Wunderkräften; 7burch sie stillt der Arzt den Schmerz, 8der Apotheker bereitet die Mittel: 850 waltet er fort durch die Zeiten, von Ihm kommt heil für die Erde. <sup>9</sup>In der Krankheit versäume nichts, bete zu Gott, denn er fann heilen; 10bekehre dich, wasche die Hände, von allen Sünden mache rein dein her3;

<sup>11</sup>bring Speisopfer und Weihrauch und Tieropfer nach deinem Dermögen.
<sup>12</sup>Auch den Arzt laß gelten, hol ihn herbei, denn du brauchst ihn;
<sup>13</sup>zuweilen kommt hilfe durch ihn,
<sup>14</sup>denn auch er betet zu Gott, daß Er ihn die Krankheit erkennen lasse und seiner Behandlung Erfolg schenke.

3. S. 38, 1. Manchem überfrommen vergeben die theoretischen Bedenken gegen die herbeiziehung des Arztes in prazi schon gang von selber; wenn nicht, dann kann vielleicht dieser Ders auf ihn einigen Eindrud machen, der dagu anleitet, alle gute Gabe, auch den Argt, unter das Licht des Gebers im himmel zu ruden, selbst wenn jener gar nichts von Gott wissen will. Glaube ist doch Beleuchtung und Deutung, nämlich die alles andere überstrahlende endgültige Beleuchtung der Menschen, der Dinge und Geschehnisse, die sie in Abhängigkeit von Gott erscheinen läßt. Auch als Ceichentert für einen Arzt kann man diese Worte gebrauchen, zumal wenn es ein bekannter und geehrter Mann gewesen ist; in diesem Sall wurden unsere Derse tatsachlich schlagend sogar auf seine anwesenden Kollegen wirken. Wenn man einen frommen Arzt zu beerdigen hat und es gibt welche - dann könnte man ja noch D. 13 und 14 hinzunehmen, ohne ein großes Triumphgeschrei daran anzuknüpfen. Die  $\mathfrak{V}$ . 9-10 sind ein wohl wenig bekannter Spruch für das Krankenbett, den man zur Abwechslung gern gebraucht. Der Synergismus von Gott und Arzt in den letzten drei Dersen kann dem einen zur Beruhigung seiner Skrupel über die herbeiziehung des Arztes, dem andern als Anlaß zum Gebete dienen.

Der Tod.

<sup>1</sup>O Tod, wie bist du bitter für den, der im Wohlsein lebt, der in vollem Schaffen und Planen, in der Kraft des Genießens steht!

<sup>2</sup>O Tod, wie rufst du süß, dem der schwach ist und geplagt, der überall strauchelt und anstößt, der am Leben verzagt!

<sup>3</sup>Sürchte nicht das Todesgeschick, denke, daß hierin alle gleichen!

<sup>4</sup>Es ist das Cos alles Fleisches von Gott, willst du dich sträuben gegen Gottes Willen?

Obtausend Jahre, hundert oder zehn, im Hades fragt man darnach nicht.

J. S. 41, 1 – 4. Diesen prachtvollen Versen fehlt nur ein leiser Schimmer von hoffnung, um sie für uns verwendbar zu machen. Soweit wir menschliches Gestühl auszusprechen haben, werden wir sie gut gebrauchen können; so etwa als ein Votum im ganzen Gang einer liturgischen Feier am Totensonntag oder bei einer andern Totenseier; auch als Text am Grab, wenn wir angesichts der ganzen Lage des Falles oder unserer eigenen überzeugung uns darauf beschränken, Dolmetscher der Gefühle der Menschen und nicht Verkündiger der Hoffnung zu sein. V. 1 und 2 sinden allein für sich oft genug eine Gelegenheit zur Verwendung am Grab eines Menschen, der entweder aus dem vollen Leben gerissen oder endlich aus einem kummervollen Leben erlöst ward. Muß man nicht auch einmal darauf hinweisen, daß es unter Umständen gilt, still und gefaßt in den Tod zu gehen, wie es uns von Reisenden der "Titanic" (1912, April) gemeldet wird?

Fromme Bräuche.

Die Toten sind oft viel stärker als die Cebenden; man kommt von manchen Toten nicht los, wenn man es auch möchte. Darum ist die Stellung, die wir Cebenden zu ihnen einnehmen, von der größten Bedeutung. Da die goldene Mittelstraße oder vielmehr die über beiden Irrtümern zur rechten und zur linken Seite liegende Wahrheit doch in der Regel nur eine Konstruktion ist, fällt der einzelne und eine ganze Zeit bald in chinesische Ahnenverehrung, bald in revolutionäre Pietätlosigkeit. Beides ist verkehrt; denn beides ist richtig: der Cebende hat recht, und: die Toten sind stärker als die Cebenden. Wie immer kommt man nur so einigermaßen zu einem Gleichgewicht in seinem seelischen Seben, daß man beide Antriebe auf sich wirken läßt, um sich dann seiner Natur und seinem Gewissen entsprechend zu bestimmen. Selbstbildung zur freien Persönlichkeit bedarf der verschiedensten Antriebe, damit der Mensch in seinem dunkeln Drange des rechten Weges wohl bewußt werde.

Pflege der Toten.

3. S. 7 83 Seid mildtätig gegen jedermann, auch an den Toten karge nicht.

J. S. 38 16Um einen Toten laß die Tränen fließen,

sei betrübt, halte die Totenklage, bestatte seinen Leib würdig, entzieh dich nicht deiner Pflicht; 17erhebe bitteres Weinen und heiße Klage, halte die feierliche Trauer, einen oder zwei Tage wegen der Leute, fasse dich aber wegen des Kummers, 18denn Kummer kann einen töten und Traurigfeit schadet dem Ceben. 20 Sose deine Gedanken von dem Toten, das Ende muß doch für jeden kommen. <sup>21</sup>Denk nicht an ihn, er ist dahin, du nütst ihm nichts, schadest dir nur. 22 Sein Geschick bedenke, es ist das deine: gestern ihm, heute dir. -28 Der Tote ruht, so laß ihn ruhen, fasse dich, seine Seele hat Abschied genommen.

Im ersten Vers ist die eine Seite des Gegensatzes, im zweiten die andere betont. Mit der ersten können wir höchstens dann etwas anfangen, wenn jemand in auffälliger Weise das Gedächtnis oder ganz sichtbar das Grab eines Verstorbenen vernachlässigte. Der zweite Spruch hat sein Recht dann, wenn es sich darum handelt, gegen einen ähnlichen Unfug anzugehn, wie wir ihn hier als Anlaß zu diesem nüchternen und fast harten Worte voraussezen dürsen; und das ist ohne Zweisel die übertriebene Art, einen Toten zu seiern und eine ausreibende Art, seiner zu gedenken. Wir haben in der Bibel und auch sonstwo, wenn große, stark kritische Naturen vor uns auftreten, oft genug die Erscheinung vor uns, daß gegen die eine Übertreibung die andere nötig geworden ist; dann dürsen wir niemals die einseitig kritische Stellung zum Grundsatz für unsere praktische Ge-

staltung der Dinge machen, sondern in ihr bloß eine beständige Warnung vor jener Übertreibung erblicen. - Johannes Müller hat in seinem Buche "Hemmungen des Cebens" ähnlich scharf über den Kultus der Trauer geschrieben; sicher hat das schon viele Gemüter verlett, was er da sagt. Aber es ist nötig, daß man solche Tone anschlägt; benn es ist nicht recht, daß wir uns von etwas Totem unterjochen lassen oder gar uns noch etwas darauf zugute tun, daß wir uns so an es hängen und von ihm knechten lassen. 3. S. ist ja viel nüchterner und trodener; peinlich ist uns seine Ruchsicht auf die Ceute, um derentwillen die Trauer nicht auffällig vernachlässigt werden darf - wie gang anders Jesus in der Bergpredigt Matth. 6! Wenn ich auch jenes Wort nicht auf die Kanzel brächte, so kann es doch bei einem seelsorgerlichen Besuch einmal sehr gelegen kommen; wenigstens kann man hoffen, mit ihm eine sogenannte Trauer, die bloß im Komödienspielen vor den Ceuten oder vor sich selber besteht, ihres Unrechts zu überführen. Manchen überspannten und übersentimentalen Gemütern mag zwar diese Sprache gerade= zu entseklich porkommen; aber als Anlaß zum Nachdenken und zur Selbstprüfung ist sie nicht zu übersehn. Im ganzen stehen wir hier nicht auf der Seite von J. S.; denn das, was wir unter Religion verstehn, bedarf eher eines Mehr von Gefühl als eines Weniger.

Opfer und Abgaben. 5. 21 Rechttun und Recht üben ist Gott lieber als Opfer. 3. S. 32 1Gehorsam ist Gottesdienst, Erfüllung der Gebote ist Beilsopfer; <sup>8</sup>Wohltätigkeit ist Speisopfer, 4milder Sinn ist Cobopfer; <sup>5</sup>jüßer Duft ist's, das Böse meiden, Sühnopfer ist's, vom Unrecht abstehn. Erscheine vor Gott nicht mit leeren händen. <sup>7</sup>man muß tun, was geschrieben steht. Das Opfer der Gerechten ist angenehm, sein Gedächtnisopfer wird nicht vergessen. 10 Gib Gott die Ehre mit voller Spende, mach nicht flein die Bebe deiner hand, 11bring dar mit leuchtendem Gesicht, mit frohem Dank weihe den Jehnten. 12 Gib Ihm, wie Er dir gab, willig und soviel du vermagst: 18denn er ist ein Gott der Vergeltung und erstattet dir's siebenfach. S. 3 9Gib Gott die Ehre von deinem Wohlstand, von den Erstlingen deines Ertrags; dann ist dein Speicher mit Korn gefüllt, deine Kelter fließt über von Most.

S. 21, 3. Dieses ganz im prophetischen Geist gehaltene Wort hat außer seinem eigenen Wert noch den andern, daß es einen wieder ermutigen kann: die Arbeit der großen Propheten, die das Gute über das Opfer stellten, ist doch nicht um=

sonst gewesen; wenn auch nach vielen hundert Jahren ist ihr Geist in die Sorm eines Sprichwortes geschlüpft und zu einem selbstverständlichen Satz geworden.

J. S. 32, 1. Daß Gehorsam Gottesdienst ist, muß man allmählich wieder stärker zu betonen anfangen; denn auch in weiten Kreisen unserer jungen Theologen gilt noch als die höchste Pslicht der Individualismus und die Kritik; es wird also, wie oben gesagt war, ein gegen eine bestimmte einseitige Stellung notwendiger Grundsatz zu einem dauernd wirksamen und maßgebenden gemacht. Geshorsam gegen den Willen Gottes, wie er sich aus einer gründlichen Beschäftigung unseres Ich mit Iesu Gestalt am klarsten herausstellt, das ist Freiheit im Gehorsam gegen die Autorität. Die folgenden Gedanken bieten wenig Neues, da uns die Versitssichung der kultischen Verrichtungen bei den Propheten und bei Iesus in drastischerer und ursprünglicherer Form begegnet. Aber man kann doch einiges noch heraussesen: vor Gott soll man nicht mit leeren händen erscheinen; es sollte immer im Gottesdienst geopsert, also für irgend einen kirchlichen Iwek gegeben werden; und dann soll man mit leuchtendem Angesicht geben. Freilich auf das do ut des von J. S. müssen wer verzichten lehren.

Gebet.

S. 15 s.

Die Opfer der Bösen mag Gott nicht, das Gebet der Gerechten gefällt ihm wohl. 3. S. 7 10 Sei nicht ungeduldig beim Gebet, nicht lässig beim Wohltun.

J. S. 7 14 Dräng dich nicht in das Dertrauen der Großen, plappere nicht im Gebet.

Wir versäumen es alle, das Gebetsleben unserer Gemeinde anzuregen und pflegen zu helfen. Denn im selbständigen Gebet liegt das persönliche Christenstum. Im Gebet nicht ungeduldig zu werden, ist immer eine seine Mahnung, die wir öfter anbringen sollen. Die Ergänzung zu diesem Wort bildet dann der Gedanke, daß, wenn das Gebet selbst nicht erhört wird, wie es lautet, so vielleicht die ungeahnte Erhörung gerade in der Ablehnung der Bitte oder in der Nötigung, immer weiter, und zwar selbstloser und geistiger zu beten, liegen kann.

Sürsorge für die Priefter.

I. S. 72°Don ganzem herzen fürchte Gott und halte seine Priester heilig; und gib ihm den schuldigen Teil: Schuldopferspeise, hebeopfer, heilsopferstück und heilige Steuer.

3.5.7, 29. Manches ist anders geworden, seitdem diese Zeilen geschrieben sind; Gott sei Dank sind die Privatspenden und die Naturalien beseitigt, und trot aller damit verlorenen patriarchalischen Stimmung wünschen wir sie nicht mehr zurück. Dafür, daß er geachtet wird, muß der Priester selber sorgen, er kann keine Achtung mehr für seinen Stand verlangen, sondern er muß sie mit seiner Person erwerben. Denn es gilt heute nicht mehr das Kleid, sondern der Mann.

## b) Im Verkehr und öffentlichen Ceben.

Anstandsregeln.

S. 25 17 Überlaufe nicht das haus des Bekannten, daß er dich nicht satt kriegt und wegwünscht.

5.27 14.

Überlauter Glückwunsch am frühen Morgen gilt leicht als Verwünschung. J. S. 21 <sup>22</sup>Der Ungebildete stürmt zur Tür herein,

<sup>23</sup>Anstand ist es, draußen zu warten.
 <sup>23</sup>Der Ungebildete späht in Nachbars Senster,
 <sup>22</sup>der Taktvolle hält den Blid zurüd.
 <sup>24</sup>Es schickt sich nicht außen zu horchen,
 der Gebildete verschließt die Ohren.

Diese Sprüche eignen sich natürlich garnicht als Texte, und nur mit Vorssicht kann man sie in der Predigt heranziehen; höchstens kann das so geschehen, daß man sie, wie es immer angeraten wurde, in größere Zusammenhänge sittlichs religiöser Gedanken hineinstellt. Dann machen sie aber oft mit einem Schlag schwierige allgemeinere Aufgaben des seelischen Lebens klar. Besonders dürften sie sich eignen für Jugendvereine, um an den jungen Leuten, die ihr Alter und Stand oft zu wenig Europens übertünchte höflichkeit schäßen läßt, mit der äußeren Politur auch ein wenig innerlich zu hobeln und zu glätten.

S. 25, 17 beruht ohne Zweifel auf vielen trüben Erfahrungen. Die Dertraulichkeit mit unreifen und wenig gebildeten Ceuten oder gar die zwischen solchen, führt immer zum Krach. Man läßt sich gehen, lernt seine Schwächen gegenseitig kennen, verliert dann die Achtung und den Respekt voreinander, ein Wort gibt das andere, und der Streit ist da. Darum gilt es, nicht nur sich vor dem anderen, sondern auch den anderen vor sich selbst zu schützen. Denn überall ist Anlaß zum Zwist; hinter den Kulissen einer jeden haushaltung ist so viel zu finden, was zur Kritik Anlaß gibt. Diese unschädlich zu machen, dazu sind die Sormen, die Regeln und Sitten da, die im überschwang des Gefühls der junge oder der temperamentvolle ältere Mensch so gern verachtet und bespöttelt. sind Damme, die die Menschen zu ihrem Schutze und zum Schutz der anderen gegen sich nötig haben - ein "Geseth" gewiß, aber ein solches, das um der Unmundigfeit willen nötig ift, aber überwunden werden fann, wo die Sorm gum Inhalt und das Gesetz zum Geist wird. So sollte man mit unserem Wort einmal die jungen und die alten Ceute vor der Vertraulichkeit warnen, da nicht jeder die Nähe verträgt; ganz besonders verhängnisvoll ist nach meiner Erfahrung das allgemeine Smollis zwischen älteren Ceuten, Männern und Frauen; das tut niemals gut, zumal wenn der Wein die Freundschaft gemacht hat, die dann länger als die im Sprichwort zugestandene eine Nacht gelten soll. Aus solchen Freundschaften entstehen dann oft die bittersten Seindschaften, weil man sich kennt und nicht mehr achtet. Mancher muß sich mit Gewalt gegen sein warmes herz wehren, das immer nehmen und geben will; aber hier tritt die Tugend der Weisheit und Besonnenheit an die Stelle der sicher an sich so viel sympathischeren Tugend der Unmittelbarkeit.

J. S. 21, 22 kann Anlaß geben, diese Formen der Höflickeit als Ausslüsse und auch wieder als die Wege seiner Nächstenliebe erkennen zu lehren; Neugierde ist auch seiner Diebstahl, überraschungen oft ein Raub an der Gesundheit.

In Gesellschaft. Wahl der Tischgenoffen.

3. S. 9 16 Rechte Männer seien deine Tischgenossen, die Gottesfurcht seidein Ruhm!

so giere nicht nach den Speisen.

sonst trifft dich ein mifgunstiger Blid.

denk auf alles, was dir nicht gefiele;

greif nicht mit ihm in die Schüssel.

Gastmahlsregeln. J. S. 34, 12 - 18.

12Bist du zu einem Vornehmen geladen, denk nicht: "hier ist überfluß".

15 Ehre deinen Mitgast wie dich selbst, <sup>14</sup>wohin er sieht, das begehre nicht,

16Jk wie ein Mann, was vor dir liegt,

fahr nicht drein, daß du nicht auffällst; 17höre zuerst auf, um des Anstands willen, sei kein Fresser, das ist unanständig. 18Auch wenns eine große Runde ist. nimm dir nicht por dem Mitaast.

J. S. 35 1 Wählt man dich zum Trinkmeister,

so bleibe bescheiden den Andern gleich, nimm Plat erst wenn du alles beschickt. 2den Bedarf besorgt hast.

So hast du Freude davon.

wirst wegen deines Anstandes gelobt.

3Rede, Alter, denn es kommt dir zu.

schenk Weisheit, doch hindre nicht den Gesang;

fingt man, so halte beinen Spruch zurück, zeige die Weisheit nicht zur Unzeit.

<sup>5</sup>Karfunkelstein an goldner Kette

ist gute Musik beim Weingelage;

<sup>6</sup>goldner Wein um den Smaragd

ist Liederklang bei sugem Wein.

Rede, Jüngling, wenn du nicht anders kannst, wenn man dich zwei= oder dreimal bittet,

sfasse dich kurz, sag mit wenigem viel, schweige, auch wenn du reden kannst.

Inmitten von Greisen erhebe dich nicht,

Dornehmen werde nicht lästig.

10 Dor dem Hagel leuchtet der Blig auf, por dem Bescheidenen leuchtet Gunst auf.

11Sei nicht der letzte beim Aufbruch,

geh nach hause, sei dort vergnügt,

12dort rede, was dich noch umtreibt,

doch in Gottesfurcht, nicht in Unverstand.

18Danke por allem dem Schöpfer, der dich mit Gutem gesättigt.

Der Trinfer. S. 2329-85.

29. Wer hat Ach, wer hat Weh, wer hat Schläge für nichts

30 Die lange sigen beim Wein

81Sieh ihn nicht an, wie er so rot ist, sanft geht er ein.

wer hat Zank und Klage;

und Augen so trüb? und bechern bis auf den Grund.

wie er im Kelche perlt;

32 und beißt wie die Schlange;

38 tolles Zeug siehst du und redest wirr;
34 schwankst wie auf dem Meer, wie ein Schiffer im Sturm."
85 "Man hat mich geschlagen, und es tat doch nicht weh,
man prügelte mich, ich spürte doch nichts,
wenn ich ausgeschlasen habe — will ich's wieder versuchen.""

J. S. 9, 16. Ein christliches Haus oder eine solche Herberge mögen viele leicht dieses Wort verwenden, um es im Gastzimmer anzubringen, wenngleich die allgemeine christliche Bemalung, Bestickung und Begravierung nicht gerade in dem Sinn unseres Meisters sein dürfte, zumal wenn sie so geschmacklos verübt werden, wie das Frau Witzig-Malo in dem Pfarrersbuch "Im dritten Stadium" so lustig und betrüblich von dem Haus des Superintendenten schildert. J. S. 34 12–18. Solche Regeln über den Takt zu geben, dazu gehört selbst sehr viel Takt; vielleicht ist es aber bei manchem jungen Manne nötig. — Während J. S. 35, 1–13 eine Regel sür Kneipwarte bildet, die wir kaum anzuwenden in die Tage kommen, ist S. 23, 29–35 ein sehr dankbares Stück. Der humor, der darin liegt, entsesselt in jeder höheren Klasse Stürme von Heiterkeit; ist das auch keine richtige Zeit, um zur Abstinenz zu mahnen, so gibt doch gerade die fröhliche Stimmung eher Anlaß, die Gedanken auf diese Not des Trunkes und die Notwendigkeit der Abhilse zu richten, als eine böse Untersuchung über irgend ein Trinkdelikt, die gleich die Gemüter mit Trotz verrammeln hilft.

In der Gemeindeversammlung.

I. S.11 'Verwirf nichts, eh du geprüft, untersuche, dann magst du's bestreiten, antworte nicht, eh du gehört, rede -nicht in den Vortrag hinein.

J. S. 36 Bereite dich vor, dann rede, sammle dich erst, dann antworte.

J. S. <sup>17</sup>handfertige Meister schaffen ein Kunstwerk, der redefertige Weise regiert das Volk.

J. S. 37, 20, 21.

Manchen Weisen hört man nicht gerne, man hat keinen Genuß dabei,
 weil ihm Gott nicht Anmut verlieh, so bringt er sich um die Ehre.

Diese Regeln gehören zu den selbstverständlichen, die sich doch leider nicht immer von selbst verstehen. An anderen merkt man sosort, wann sie sie vernachlässigen, zumal wenn man selber davon betroffen wird; aber wir selbst fehlen mannigsaltig dagegen. Immer ist es unser liebes oder vielmehr böses Ich, das uns überrennt; Übereiser, Wichtigtuerei, Gehässigiet — also unsittliche Dinge sind wieder Schuld an den hier gerügten Unarten. Aus solchen kommen sie hervor, und an den Kennzeichen und Solgen kann man die Ursachen erkennen; denn wer erkennt an sich selbst Eigenschaften, wenn nicht durch verkehrtes, und zwar gestraftes handeln? Wie nötig wäre es, daß man öfter einmal eine solche Sammlung von Warnungen in eine Versammlung oder Konferenz hineinwürfe! Aber wer wagt es, über das Reden zu reden? Darum möge man schreiben; es wäre kein übler Scherz, wenn jemand auf ein Blatt mit Thesen oder auf ein besonderes Schild J. S. 11, 7 oder J. S. 36, 4 drucken ließe. Jedenfalls aber sollte der Leiter einer solchen Versammlung immer bedenken, daß sie als ein Ganzes erwarten kann, daß man ihr dient, und daß nicht einzelne sie bloß zum

Gegenstand ihrer Anreden machen. In solchen scheinbar kleinen, oft lächerlichen Dingen muß die Bucht und Selbstzucht einsetzen; denn wo hatte sie doch sonst in unserem Leben einen Plat? Ein Ehrenkrang dem Mann, der nach 3. S. 37. 20, 21 einsieht, daß ihm die Gabe anmutiger Rede nicht gegeben ist, und daß er sich durch den Versuch nicht nur um die rednerische Ehre, sondern auch die anderen um Genüsse und Freude bringt.

### Vorsicht im Verkehr.

Menschenkenntnis.

S. 20 Tiefe Wasser sind die Gedanken, aber der Erfahrene schöpft sie herauf. J. S. 217.

Der Weise sieht, wen er vor sich hat, im Augenblick kennt er den Schlechten aus. J. S. 27 Beim Schütteln des Siebs bleibt der Schmutz gurück.

so die Schlechtigkeit des Menschen, wenn man ihn ausforscht. <sup>5</sup>Congeschirr erprobt der Ofen.

Menschenkenntnis den Menschen.

Durch die Frucht erkennt man den Stand des Baumes, durch Ausforschung die Gedanken. 2 Lobe niemand, eh du ihn ausgeforscht,

dadurch erst werden die Menschen erprobt.

3. S. 19 26 Mancher tut fromm und demütig, aber sein Berg ist voll Tücke.

27Es geht einer gebückt und stellt sich taub und plöglich überfällt er dich.

28 Manchem fehlt nur die Macht zum Bösen. kommt Gelegenheit, so führt er es aus.

29 Aus den Gesichtszügen erkennt man einen, aus dem Auftreten schlieft der Kenner.

80Kleidung, Haltung und Gang des Menschen machen seinen Charafter fund.

J. S. 112. 8.

2Cobe keinen wegen seiner Gestalt, verachte niemand wegen Unschönheit; <sup>8</sup>die unscheinbare Biene

bringt süßeste Labung hervor.

Auch diese Vorsicht steht nicht nur unter dem Gesetz der von der Natur gegebenen Gescheitheit, sondern unter sittlich-religiosen Bedingungen. Dazu gehört zunächst einmal die bekannte Erfahrung, daß keiner, der gang und gar in seinen eignen, besonders in seinen gelehrten Angelegenheiten stedt, einen Menschen kennen lernt, wenn einem auch unter hundert Gelehrten kaum einer begegnen kann, der mehr so in die Welt hineintappt, wie es die Scherzblätter erscheinen lassen. Aber vor allem gehört in dieses Kapitel die Befangenheit durch unser natürliches Ich, das uns überhaupt immer im Weg steht; darin hat Johannes Müller so sehr recht. Bu dieser Befangenheit rechne man den Blid auf unsern Dorteil und Nachteil, der uns angeboren ist und manche nie verläft. Dann tann man einen Menschen immer nur unter dem Gesichtspunkt des eignen Nugens ansehn. Man sieht ihn nicht an, wie er ist, sondern wie man ihn haben möchte. Kommt man auch

natürlich nicht völlig von sich los, so muß man sich doch von dieser Befangen= heit losen können. Auch über die Richtungs= und Parteibefangenheit muß sich ein gebildeter Mensch erheben; dazu muß Bildung frei machen. Darüber sollte man nicht nur für seine eigene Behandlung der Menschen in Seelsorge und Amt nachdenken, sondern auch einmal predigen; wie schwer ist es, einen Schmeichler zu verachten und einen Seind anzuerkennen! Wie weit sind wir noch davon entfernt, von uns sagen zu können, was von Jesus gesagt ist; er wußte, was im Menschen war! Juneigung und Abneigung, die unser Urteil trüben, muffen dauernd einer sachlicheren Auffassung Platz machen; da uns aber keine Neutralität mög= lich ist, so bedarf es einer Gesinnung, die über jenen beiden steht: das ist die Liebe. Darunter ist zu verstehen der herzliche, selbstlose Sinn für die Menschen, der Persuch, an sie und nicht an uns zu denken und uns für sie zum Mittel zu machen, statt sie immer darauf anzusehn, was wir von ihnen haben können. Wer es versucht hat, der weiß, wie schwer es ist; nicht weniger als Bekehrung und Wiedergeburt gehören dazu, um auf diesen Weg zu kommen. Aber ist man darauf, dann öffnen sich einem wunderschöne Ausblicke; wie viele echte und tiefe Menschen sieht man dann, an denen man achtlos vorübergegangen ist, solange man sich blok amusieren und unterhalten wollte. So viele zeigen sich dann in ihrer tiefen Seelenschönheit, die das aufdringliche Getue anderer weit überstrahlt. hat man Liebe zu den Menschen, dann versteht und würdigt man einen jeden aus sich selbst: Daulus hätte noch seinem Loblied der Liebe hinzufügen können: sie kennet die Menschen.

Man erlebt hierbei folgenden inpischen Gang: zuerst war man mit seinem guten herzen Optimist; ein paar gründliche Enttäuschungen lassen einen in den üblichen logischen Sehler verfallen, an dem aber weniger die Logik als das Ich Schuld trägt, daß man mit den einzelnen das ganze Geschlecht verwirft: — vor allem foll man die Menschenhasser ganz besonders scharf auf ihre Selbstsucht hin an= sehen, ihnen aber auch durch Darbietung einer Ausnahme helfen; - dann im dritten Stadium kommt man dazu, sich über die naive Selbstsucht, die einen auf den beiden vorigen Stufen beherrschte, zu erheben, um von höherer Warte, der Warte Gottes aus, die Menschen anzusehen. Dazu kommt man nicht ohne viel Leiden. Durch solche kommen zumal Frauen dazu, die noch von ihrem Instinkt unterstützt werden, der uns Männern so oft gang abgeht, einen Menschen durch und durch zu schauen oder vielmehr zu fühlen. Zumal wo eine solche Frau liebt, nicht ver= liebt ist, aber liebt, da wird ihr die Seele des geliebten Mannes wie von Glas. Freilich etwas entzieht sich immer dem Blick des Menschenkenners. Vieles zwar kann er zurückführen auf Antriebe, die er bei sich oder bei andern gesehen hat. aber eine Seele ist doch kein Mechanismus, sondern etwas ganz Eigenes. wenn man die Gegensätze, aus denen jeder Mensch besteht, erfaßt hat, statt sein Wesen wie üblich einfach und roh aus ein paar schlechten oder auten Beweggründen herzuleiten, selbst dann bleibt doch noch jenes Anonyme übrig, von dem Goethe spricht, und aus dem immer wieder die Überraschungen für uns hervorbrechen. Aber bis dahin ist ein weiter Weg; in manche Eigenschaft einer fremden Seele kann man sich hineinversetzen, wenn man sich nur die Zeit und die Geduld dazu nimmt. Dann gehen einem Wunder auf. Nur darf man sich auf driftlichem Boden nicht erlauben, aus der Menschenkenntnis einen Sport zu machen, denn der Mensch ist niemals bloß Gegenstand und Mittel, sondern Selbstzweck. Darum sei auch die Menschenkenntnis immer nur ein Mittel, um einem Menschen zu helsen oder ihn dazu zu bringen, daß er an seinem Platze den andern hilft. Da nun stets dem Menschen der Mensch das interessanteste Studium bietet, so werden Worte über diese Menschenkenntnis immer einen guten Ort sinden, einerlei ob auf der Kanzel oder in einem Verein.

5.20,5. Dieser Sat gilt doppelt, für uns als solche, die erkennen, und als solche, die erkannt werden. Wie leicht fällt es dem ruhigen, seelischen Blick, in einen Menschen, derirgend etwas leidenschaftlich, wenn auch verborgen erreichen will, hineinzusehen — besonders, wenn man selbst das, was ihn noch treibt, schon überwunden hat! Wie leicht aber täuscht man sich in seiner Erregung über den Grad der Durchsichtigkeit, den auch das eigne Ich für die andern gewonnen hat, auch wenn man noch so klug zu sein meint! Darum soll man nur reine und gute Gedanken in der Seele wohnen lassen, allein schon aus Klugheit!

J. S. 21, 7. Es ist eine bekannte Sache, daß der erste unmittelbare, plötzlich gewonnene Eindruck von einem Menschen meistens der richtige ist. Durch allerlei Irrtümer, die sich der reslektierende Intellekt hat aufreden lassen, kommt man meist wieder auf ihn zurück. Aber nur die selbstlos Weisen haben dieses Orzgan zur Aufnahme im Moment; besonders für die Schlechten sind sie sehr empfindlich.

Diese Art, hinter einen Menschen zu kommen, steht ohne Zweisel über der, die J. S. 27,4 empsiehlt. Als Anfang kann man sie schon einmal jungen Leuten mitteilen, die noch nicht wieder zu der Naivität und Unbefangenheit ihres Wesens zurückgekehrt sind. Diese durchaus rationale, kühle Art tut ihnen vielleicht mehr wohl als der ihnen unverständliche Preis der Unmittelbarkeit. Dann wird man aber froh sein, daß J. S. 11, 2.3 mit seinem optimistischeren Klang neben der etwas moquierten Weisheit der ersten Stelle steht. Aus Enttäuschungen und überraschungen webt sich die Ersahrung der Jugend zusammen, aber diese Jugend dauert oft sehr lange.

Nicht mit jedermann anbinden. Dorsichtige Wahl des Verkehrs. 3. S. 8 Prozessiere nicht mit einem hohen Herrn,

<sup>2</sup>Unternimm nichts gegen einen Reichen, sein Geld ist stärker als du.

<sup>3</sup>Ink nicht mit dem Schreier, lege nicht holz auf das zeuer.

<sup>4</sup>Caß dich nicht mit dem Toren ein, er verachtet doch deine guten Worte.

<sup>10</sup>Iünde nicht an mit der Kohle des Bösen, sonst verbrennst du durch sein zeuer.

<sup>14</sup>Derklage nicht den Richter, er hat das Gericht in der hand.

<sup>15</sup>Reise nicht mit einem Waghals, sonst kommst du in große Gesahr.

<sup>16</sup>Binde nicht mit einem Jähzornigen an, nimm ihn nicht zum Begleiter.

was willst du seine Saust spüren?

17Shenk dein Vertrauen keinem Einfältigen,
er kann kein Geheimnis wahren.

18Tu nichts Geheimes vor einem Fremden,
du weißt nicht, wie er es ausnütt.

19Schließ nicht jedem dein Herz auf,
daß dein schöner Plan nicht zergeht.

I. S. 13 Was dir zu schwer ist, laß liegen,
mit einem Reicheren geh nicht um;
wie wars bei dem Topf, der mit dem Kessel ging?
dieser stieß und jener zerbrach.

J. S. 1315-20.

<sup>15</sup>Jebermann liebt seinesgleichen, <sup>16</sup>gleich und gleich gesellt sich gern.
 <sup>17</sup>Ist der Wolf gut dem Camm? so wenig liebt der Schlechte den Braven;
 <sup>18</sup>ist die hnäne freund dem hund? so wenig der Reiche dem Armen.
 <sup>20</sup>Der hochmut haßt die Demut, der Reiche haßt den Armen.

3. S. 1129.84.

<sup>29</sup>Nicht jeden Menschen bring ins Haus, ein Verleumder schlägt viele Wunden. <sup>34</sup>Fremder Gast bringt dir fremde Art, und du wirst deinem Haus entfremdet. 3. S. 1210–12.

10 Dem Feinde traue nie,

<sup>11</sup>auch wenn er sich ruhig hält, nimm dich in acht vor ihm.

<sup>12</sup>Laß den Seind nicht zur Rechten sitzen, sonst trachtet er nach deinem Sitz;

zu spät begreifst du meine Worte und seusz'st über meine Lehre.

S. 26 <sup>4</sup>Antworte dem Toren nicht nach seiner Torheit,

seine Bosheit rostet wie Erg:

5. 26 Antworte dem Toren nicht nach seiner Torheit daß du dich ihm nicht gleichstellst.

5Antworte dem Toren nach seiner Torheit, daß er sich nicht weise dünkt.

Sich nicht in Fremdes mischen. S. 26 17Einen hund am Schwanz packen:

so macht's, wer sich in fremden Streit mischt.

S. 30 10 Derleumde nicht den Knecht seinem Herrn, er flucht dir und du hast den Schaden.

Alle hier zusammengestellten Wörter enthalten ein "Nicht": und zwar ist es nicht das kategorische Nicht des sittlichen Verbotes, sondern das hypothetische des guten Rates. Hier spricht die Vorsicht, die aus der Klugheit, aus der Schlauheit und aus der Erfahrung mit Menschen ihre Lehren zieht. Diese Art berührt uns immer innerhalb der Schrift etwas unangenehm; wir wollen in ihr doch minschetens die höhe einer rückschtsloseren Sittlichkeit sehen. Wir merken hier recht, wie viel wir Jesu Wirken und zumal seinem Kreuze verdanken, das doch auf einer sehr großen "Unvorsichtigkeit" beruht und darum hundertmal mehr als noch zehn weitere Spruchbücher gewirkt hat. Keiner dieser hier vereinigten Ratschläge zwar ist schlecht; man wird sie immer einem Menschen zurusen können, der in der Gesahr ist, aus Dummheit in irgend einen entgegengesetzten Sehler hineinzugeraten. Solche pslegen keinen Anspruch auf höhere Sittlichkeit oder gar auf heroismus zu machen. Also wenn es auf Ruhe und Glück ankommt, dann streue

man den einen oder andern dieser Ratschläge auch in die Predigt hinein; im Verkehr mit den Ceuten wird man öfter Gelegenheit haben, einen hitz oder Dummkopf mit dieser Weisheit zu warnen. Aber man hat kein Recht, dem mit ihnen in den Zügel zu fallen, der die Aufgabe hat, nach Frieden und Glück nicht zu fragen, sondern einmal einen schweren Übelstand, auch unter eigenen schweren Opfern zu beseitigen. Natürlich muß er das Zeug dazu haben; sonst darf er nicht verlangen, daß man ihm zu hilfe kommt, wenn er im Sumpf steckt.

Unter diesen beiden Gesichtspunkten, Vorsicht für die hitzigen und Bewegungsfreiheit für die selbständigen Naturen aus größerem Schnitt, kann man hier oder da wieder vor allem im Jugendverein, diese Sprüche zur Besprechung stellen. Dabei wird sich herausstellen, daß sich die sittliche Pflicht tatsächlich nicht nur nach der einzelnen Gelegenheit, sondern auch nach dem Temperament und der förperlich-geistigen Kraft des einzelnen bestimmt. Dabei kann man ja auch die humoristischen Lichter zur Geltung kommen lassen, die über dieser echten Dolksweisheit spielen: der Topf, der mit dem Kessel umging und gerbrach, oder der Mann, der den hund am Schwang pactt. Eine icone übung in einer Schulklasse ist es, wenn man die Ratschläge und Gebote aus dem N. T. heranzieht, die je die höhere Cage seines Geistes zum Ausdruck bringen; so berechtigt für den gewöhnlichen Menschen das Miftrauen gegen den geind ist, so viel größer und durchschlagender ist die selbstbewufte Offenheit seiner Persönlichkeit, die es sich mit der Arglosigkeit des Genies gestatten kann, den geind ruhig zusehen zu lassen bei allem, was man tut; oder erst recht ist größer die große Güte, die den geind durch Sanftmut und Liebe überwindet. Die Vorsichtigen, die einem Streit aus dem Wege gehen, der vor ihnen entbrannt ist, handeln klug; aber selig sind die Friedensstifter, auch wenn sie nachher von beiden Seiten ihren üblichen Cohn befommen.

### Bürgerspiegel.

hier steht die Gemeinschaft im Vordergrund, ob es nun die Gemeinde oder das Dolf und das Cand ist. Auf dem Boden der Gemeinschaft kann sich besonders der Geist unsrer vorliegenden A. T.-lichen Bücher bewähren: der Erfolg der Sittlichkeit und das Gute als die Bedingung für den Erfolg, Sittlichkeit als perdichtete Weisheit. Klugheit als hilfe für die Pflichterfüllung. Solche Tone gilt es mitunter einmal anzuschlagen, wenn das eigene Bedürfnis oder ein äukerer Anlak das Gemeinwesen zum Mittelpunkt der Verkündigung machen. Es ent= spricht vollständig dem Geist der konstitutionellen Monarchie, wenn auch an einem Tage des Königs die Volksgemeinschaft in den Vordergrund tritt, deren erster Diener der Surst zu sein hat. Gehört die Verherrlichung des Sursten gum alten patriarchalischen und hoffirchlichen Stil, so verlangt der neue Geist in Kirche und Staat die hervorhebung der Eigenschaften, die ein Cand auf die Dauer zum Glude führen; und diese grenzen immer gang nahe an Tugenden heran. Ordnung, gewissenhafte Leitung, Recht und Gerechtigkeit, hingebung an das Gemeinwohl - das sind alles Dinge, die jeder einigermaßen einsichtige Mensch sowohl als die Bedingungen zum Glück einer Gemeinschaft wie als Tugenden erkennen wird.

Segen der Ordnung.

<sup>5. 21 15</sup> Der Gute freut sich der Ordnung, den übeltätern ist sie ein Schrecken.

5. 11 14 Ohne fluge Leitung verfällt ein Volk, wo Ratgeber genug find, steht es gut.

Nugen der Frommen für das öffentliche Wohl.

5. 11 11 Der Segen der Rechtschaffenen bringt eine Stadt empor, der Gottlosen Mund reift sie ein.

5. 29 2 haben die Frommen die Macht, ist überall Freude, wenn die Bosen herrschen, seufzen die Ceute.

7. 5. 16 Durch einen einzigen Gottesfürchtigen wird eine Stadt bevölkert, durch eine gottlose Samilie wird sie menschenleer.

Derantwortlichkeit für das Gemeinwohl. 3. S. 3722-26. 22 Mancher Weise ist für sich weise, nimmt die Frucht seiner Einsicht für sich. 23 Mancher ist für sein Volk weise, seine Einsicht kommt allen zu gut. 25 Wer für sich weise ist, hat viel Gewinn, jedermann preist ihn glücklich, 26 wer für sein Dolt weise ist, wird geehrt, und sein Name lebt in Ewigkeit.

S. 21, 15. hier klingt Röm. 15 an. Das ist das Wesen des Staates, Ordnung zu schaffen in den Beziehungen zwischen den Menschen; er ist in gewissem Sinn organisierte Sittlichkeit. Wir wissen gar nicht, wie starke erzieherische Kräfte hinter ihm stehen; der Schukmann als Vertreter dieser verdichteten Sitt= lichkeit - dieser Gedanke geht freilich nicht jedem leicht ein, zumal wenn er des Gemeinsinnes entbehrt. S. 11, 14 bietet einen Text für eine Predigt gur Zeit einer Wahl, die immer ihr Recht hat, wenn sie sich darauf beschränkt, die Gemissen zu schärfen, ohne für eine Partei oder einen Kandidaten einzutreten.

Nugen der Frommen. Wo noch irgend eine Verbindung mit dem bürgerlichen Ceben besteht oder einmal eintritt, wie etwa bei einem Stadtjubiläum, einer sehr aufregenden Stadtratswahl oder sonstwann, werden diese allgemeinen Sprüche willkommenen Anlaß geben, jene innerliche Verbindung zwischen Sittlichfeit und Allgemeinwohl noch einmal darzulegen.

3. S. 37, 22 - 26 eignet sich ebenso wie jene ersten Sprüche zu einer Leichenrede auf einen allgemein um ein Gemeinwesen verdienten Mann, der als Beamter oder Bürger seine Kraft seinem Gemeinwesen zur Verfügung gestellt hat. Auf manchen der häufig so verachteten Rentner trifft dieses Wort zu, die ihre Klugheit und Cebenserfahrung nicht nur für sich, sondern auch für ihre Gemeinde nugbar gemacht haben. Auch auf einen Gemeindekirchenrat fann man solche Worte anwenden, der weniger durch Jesusliebe als durch klugen und selbst= losen Rat seiner Gemeinde gedient hat.

Allgemeine Bürgerpflichten.

5. 24 21. 22.

21 Sürchte Gott und den König, nimm dir nichts heraus gegen sie; 22 diese beiden können plöglich verderben, unversehens in Unglud bringen.

S. 11 30 Rechtssinn ist ein Cebensbaum. Gewalttat bringt Menschen um.

S. 22 28 Derrude nicht die uralten Grenzen, die deine Väter einst aufgestellt.

5. 28 17 Ein Menich, mit Blutichuld beladen, fliebe zum Grab, niemand ichune ihn.

3. S. 4 mach dich beliebt bei der Gemeinde.

sei der Regierung untertan,

<sup>8</sup>leih dem Geringen dein Ohr,
erwidre seinen Gruß in Bescheidenheit,

<sup>9</sup>rette Bedrängte vor den Bedrängern,

<sup>1</sup> sei nicht ungeduldig beim Rechtsprechen;

<sup>10</sup>sei den Waisen ein Vater,
ersetze der Witwe den Mann,
so wird Gott dich Sohn nennen,
dich lieben mehr, denn eine Mutter liebt.

S. 24, 21. 22. hier spricht zum Teil ein enger und armlicher Geift, den wir nicht als mafgebend hinstellen können. Den König und Gott fürchten aus Angst vor dem, was sie einem unversehens antun können - das ist uns viel zu wenig. S. 11, 30 gibt einen oft willtommenen Anlaß, fich bei der Beerdigung einer richterlichen Person auf allgemeine Gedanken gurudzugiehen, wenn man von ihr selber nichts sagen kann oder will. S. 22, 28 bezieht ein jeder nur auf die uralten Grengsteine, an denen er selber Gefallen hat und an denen ihm liegt; wir werden das Wort nicht auf Einrichtungen und Gebote irgendwelcher Art anwenden können, weil das doch nicht möglich ist, sondern vor allem auf die großen, tragenden Gesinnungen und Grundsätze, wie etwa die der Rechtlichkeit und Berantwortlichkeit. 3. S. 4, 7 ist ein schönes Ideal für den Bürger der weltlichen Gemeinschaft und etwa auch für das Mitglied des Vorstandes der firchlichen Gemeinde. Als Tert für eine Grabrede in beiden gällen fann das Wort Verwendung finden, ebenso auch als Text für die Einführung eines Gemeindekirchenrates oder eines Gemeindediakons; auch auf die eines Pfarrers kann es wertvolles Licht werfen.

Als Richter.

S. 17 15 Den Schuldigen freisprechen, den Unschuldigen verdammen, beides ist Gott ein Greuel.

5. 24 25. 26.

<sup>25</sup>Wer den Schuldigen freispricht, den verwünschen und verfluchen die Ceute. <sup>26</sup>Wer recht richtet, dem geht es gut, über ihn kommt Glück und Segen.

S. 18 17 Der erste hat immer Recht mit der Klage, fommt der andre, so lautet es anders.

5. 28 21 Parteinehmen ist nicht recht, manchen verführt schon ein Bissen Brot.

S. 1527.

Wer sich bestechen läßt, zerstört sein haus, wer fest bleibt, erhält sein Leben.

höchstens ist etwa S. 24, 26 als Grabpredigttext zu verwenden von diesen Worten, die den Geist einer ganz andern Zeit atmen. Dagegen sinden S. 28, 17 und 15, 27 ihre Stelle, wenn wir einmal eine Eidespredigt halten müssen oder halten wollen, ebenso wie die Worte, die den Bürger

Als Zeugen angehen.

5. 14 <sup>25</sup>Der wahrhaftige Zeuge ist ein Lebensretter, wer Lüge vorbringt, ist ein Verräter. S. 25 18hammer, Schwert und scharfer Pfeil ist, wer falsch zeugt gegen den andern.

S. 24 28 Caß dich nicht ohne Not als Zeuge rufen, du könntest leicht das Salsche sagen.

Der Eid ist nun einmal eine sehr schwierige Sache; man erreicht mit ihm sehr viel, solange der Gottesglaube noch feststeht; kommt der aber ins Wanken, dann meint mancher, wenn es keinen Gott mehr gibt, dürse man es ruhig wagen, falsch zu schwören. Über diese Schwierigkeiten sollte eine rechte Eidespredigt hinz weghelsen, indem sie, statt auf die furchtbaren Folgen der Beleidigung Gottes im Meineid, auf die Pflicht der Wahrhaftigkeit um der Gemeinschaft willen hinweist, deren Verlezung diese um ihrer selbst willen mit äußeren Strafen ahnden muß, wie den Meineidigen auch sein Gewissen innerlich nicht in Ruhe sassen.

Surforge für Niedrige und Arme.

J. S. 41. 2. 5.

Achte das Wohl des Armen nicht gering, laß den Betrübten nicht schmachten.

Laß den Darbenden nicht stöhnen, erbittre den Unterdrückten nicht,
wende dein Auge nicht ab vom Bittenden, gib ihm nicht Anlaß, dir zu sluchen.
wenn einer in Verbitterung schreit, so hört sein Schöpfer auf sein Geschrei.

S. 22 Reiche und Arme stellt das Ceben zusammen, beide bat Gott geschäffen.

S. 327. 28.

27 Weigre dich nicht, dem Bedürftigen zu helfen, wenn es in deiner Macht steht.
 28 Sag nicht zu ihm: "komm morgen", wenn du's doch heute kannst.
 5. 19 17 Wer dem Armen bilft, leibt Gott; Er verailt ihm seine Guttat.

3. S. 21 <sup>5</sup>Das Gebet des Armen geht von Mund zu Ohr und sein Recht kommt schnell herbei.

S. 14 81 Bedrückst du den Geringen, so schmähst du seinen Schöpfer, bist du dem Armen freundlich, so ehrst du Gott.

S. 23 10 Derrücke nicht den Grenzstein der Witwe, nimm dir nicht vom Feld der Waise; 11 ihr Rächer ist stark,

er wird ihre Sache führen gegen dich.

S. 11 26.

Wer Korn zurückhält, wird verwünscht, wer's herausgibt, den segnen die Ceute. S. 28 <sup>8</sup>Wer sein Vermögen durch Wucher mehrt,

sammelt für den, der dem Armen hilft.

hier ist die Tat besser als das Wort, die Einrichtung einer Gemeindepslege, die immer wieder frische Kräfte in ihren Dienst zieht, besser als eine Predigt. Ein Wort über die Aufgabe der Armenunterstützung hat aber doch z. B. die Aufgabe, den Ceuten über den Pessimismus hinweg zu helsen, der sich nach den vielen Entzäuschungen auf diesem Gebiet einstellt. Wenn man immer einmal wieder beschwindelt worden ist, dann läßt man es gar zu leicht irgend einen nun einmal wirklich notleidenden Wanderer oder Stadtarmen entgelten, weil er nicht die Frechheit besitzt, wie andere, uns zu verwirren und uns das Geld aus der Tasche zu ziehen; denn jede Verallgemeinerung, wie sie ost starten Gefühlen entspringt, ist verstehrt, weil sie uns einem Grundsatz unterordnet und also passiv macht. Das

Ideal aber ist die herrschaft über jeden einzelnen Sall, die durch Rube und Gerechtigkeit angebahnt und in der sachlichen Behandlung gerade dieses por uns stehenden Menschen zur Ausführung gebracht wird. - Wer den Mut hat, in das Wespennest der sozialen Verhältnisse hineinzugreifen, wird auch fräftigere und ursprünglichere Texte suchen, als sie hier sind, also Worte aus den ersten Propheten; diese Worte hier überzeugen uns einmal wieder, wie sich doch im Caufe der Zeit das unter großen Mühen und Schmerzen an den Tag gebrachte Gedankengut einzelner erhält und in das Bewußtsein der Sührer einer späteren Zeit als etwas Selbstverständliches übergeht. Mit einem Tropfen sozialen Öls sollte jeder Prediger gesalbt sein; Predigt, Unterhaltung und vor allem eigenes Verhalten geben Anlaß genug, diesem Geiste jum Ausdruck zu verhelfen. - Den selbst= süchtigen Geist in einzelnen unserer Sprüche kann man durch Schüler kritisch feststellen lassen; auch heute haben wir ihn noch weit und breit; wenn er nicht mehr auf Gott und seine Gaben schaut, weil Gott weggefallen ist, so macht er sich in Wohltätigkeitsveranstaltungen breit oder wütet in anderen Erscheinungen. die, sittlich genommen, vor jener selbstfüchtigen Barmherzigkeit nichts voraus haben. Der brauchbarste Spruch unter den hier aufgeführten ist ohne Zweifel S. 22, 2. über ihn kann man eine soziale Predigt halten. In ihm liegt einmal, daß das Nebeneinander von Reich und Arm nun doch gang offensichtlich eine so unabänderliche Tatsache ist, daß wir auf sie, wenn auch nur mit Schmerz, die Bezeichnung: Gottes Wille und Gottes Ordnung anwenden mussen. Alle wichtigen Umstände, die wir auf Gott zurückführen, also die Verschiedenheit der Anlage, Glück und Unglück usw., werden es nicht zulassen, daß eine Gleichheit in der Welt hergestellt wird. Aber zu dieser kausalen Betrachtung muß dann noch die teleologische treten: Gottes Wille ist nicht nur erkennbar im harten Muß der Zustände, sondern auch im ernsten Soll der Ideale. Reiche und Arme mussen auch untereinander sein, wie Luther übersett, damit sie sich gegenseitig dienen, d. h. die Reichen haben sich der Armen anzunehmen. Wenn man bedenkt, daß in manchen Staaten 2/5 der Bevölkerung keine Staatssteuern bezahlt, weil das Einkommen einen sehr geringen Satz, etwa 900 Mt. nicht erreicht, dann erschrickt man doch über das Elend, das es trok der guten Zeiten noch immer unter uns gibt. Unsere reichen Ceute können gut noch mehr Steuern gahlen, denn sie verhungern so leicht nicht.

Die Kunst des Wohltuns
J. S. 12 <sup>1</sup>Wohltat erweise dem Würdigen,
damit du selbst Freude davon hast.

<sup>2</sup>Wohltat am Frommen kommt wieder herein,
wo nicht von ihm, so von Gott.

<sup>8</sup>Wohltat am Gottlosen bringt keinen Dank,
man stiftet auch nichts Gutes damit.

<sup>5</sup>Gib ihm nicht die Wasse des Brots,
er könnte sie gegen dich wenden.

<sup>6</sup>Auch Gott haßt die Bösen
und übt Gericht an den Gottlosen.

<sup>7</sup>Gib dem Guten, weigere dem Bösen,

<sup>5</sup>labe den Bescheidenen, versage dem Frechen.

I. S. 18 <sup>15</sup> Verdirb deine Wohltat nicht selbst,
begleite sie nicht mit verletzendem Wort.

<sup>16</sup> Stillt nicht der Regen den Wüstenwind?
so mildert das Wort die Gabe.

<sup>17</sup> Ist doch das Wort wichtiger als die Gabe.
Beides schenkt der gütige Mann.

Diese Kunst denken wir uns anders. Dem Bösen muß man nur anderes geben als Geld: Arbeit, Lebensmittel usw. und vor allem eine Erziehung, die sest und hart ihn auf bessere Wege zurückzuführen sucht. Der dafür maßgebende Optimismus Jesu und Pauli hängt mit ihrer Vorstellung von Gott zusammen, wie zumeist, wenn nicht immer, das Ideal mit dem Bild von Gott zusammenhängt; was das erste und was das zweite ist, ist dabei schwer auszumachen.

Ceihen und Bürgen.

J. S. 29 <sup>1</sup>Wer dem Andern leiht, tut ein gutes Werk, wer ihn unterstüht, hält das Gebot.
<sup>2</sup>Leih ihm, wenn er in Not ist, und du, zahle zurück auf die bestimmte Zeit.

5.61-5.

<sup>1</sup>Hast du Bürgschaft übernommen, <sup>2</sup>bist du durch dein Wort gebunden, <sup>8</sup>so sorg, daß du dich herausbringst, <sup>4</sup>Gönne keinen Schlaf deinen Augen, <sup>5</sup>entrinn ihm wie eine Gazelle, S. 2226, 27.

handschlag gegeben für einen Andern, durch deine Zusage gefangen, du bist in der Gewalt des Fremden. keine Ruhe deinen Lidern.

wie der Sink aus der Hand des Sängers.

<sup>26</sup>Sei keiner von denen, die Handschlag geben, die sich für Darlehen verbürgen,
 <sup>27</sup>Warum soll man dir dein Bett wegnehmen, wenn du nicht zahlen kannst?
 3. S. 8 13.

Bürge nicht für einen Dornehmen, und bürgst du, mach dich aufs Zahlen gefaßt.

Der erfahrene Seelsorger, der mit seinen Ceuten lebt, kennt Beispiele genug, wo Ocrarmung durch pflichtmäßiges oder leichtfertiges Gutsprechen eingetreten ist. Auch ohne diese vorsichtigen Worte wird er seinen Einfluß einzusehen wissen, um solches zu verhüten; wo die Bibel noch eine Autorität ist, kann man ja zeigen, wie nüchtern und praktisch auch in ihr über solche Dinge geurteilt wird.

Kaufmännisches Leben.

5.16 11 Wage und Wagschalen stammen von Gott, die Gewichtsteine sind von ihm gemacht.

S. 11 'Salsche Wage ist Gott ein Greuel, rechtes Gewicht gefällt ihm wohl.

S. 20 103 weierlei Maß, zweierlei Gewicht, eins wie's andre ist Gott ein Greuel.

3. S. 27 23 wischen zwei Steinen stedt der Pflock,

zwischen Kauf und Verkauf sitt die Sunde.

J. S. 26 <sup>29</sup>Schwerlich bewahrt sich der Kaufmann vor Schuld, bleibt der händler von Sünde frei.

J. S. 20 12 Der eine kauft um wenig Geld, der andre zahlt das Siebenfache.

Daß auch im Gewerbe die höchsten Normen als göttliche zu gelten haben, kann man auch einmal betonen; daß sie göttlich sind, bedeutet zweierlei; einmal

sind sie wirklich Normen, und dann rächt sich ihre dauernde und allgemeine übertretung mit bösen Folgen. Denn Gott ist die Norm und er ist die Macht: Gott ist die Macht der Norm über die Wirklichkeit.

So allgemein werden wir heute nicht den Kausmann für einen Betrüger und Spitzbuben ansehen; G. Traub hat uns in seiner "Ethit des Kapitalismus" von der Ehre und der Moral des besseren Kausmanns gesprochen; denn auch er muß doch erfahren, was der Begriff der Weisheit zum Ausdruck bringt, daß man schließlich am besten fährt, wenn man sich nach den sittlichen Regeln richtet, die die längste und allgemeinste Erfahrung als einen "Auszug" aus allen erprobten Regeln hingestellt hat.

In höfischem Dienst.

S. 22 29 Wer in seiner Arbeit tüchtig ist, wird in des Königs Dienst erhoben.

S. 14 85 Ein kluger Beamter hat des Königs Gunst, der nichtsnukige fällt in Ungnade.

5. 1613.

Aufrichtiges Wort gefällt dem König, er liebt den, der die Wahrheit spricht. S. 25%.

Die höhe des himmels, die Tiefe der Erde, der Könige Sinn ergründet man nicht. S. 16 15 Das buldvolle Antlik des Königs macht glücklich.

seine Gunst ist ersehnt wie Frühlingsregen.

S. 19 12 Cowenknurren ist des Königs Groll,

seine huld wie Tau, der die Pflanzen nett.

S. 16 <sup>14</sup>Des Königs Jorn ist ein Todesbote, der weise Mann beschwichtigt ihn. S. 256, 7.

<sup>6</sup>Dränge dich nicht vor beim König, stell dich nicht auf den Plat der Großen.

<sup>7</sup>Besser, man sagt dir: rücke herauf! als offene Zurücksetzung.

7. S. 2314.

Wenn du an fürstlichem Hof verkehrst, denk an Vater und Mutter, daß du nichts Unziemliches tust, nicht taktlos dich zeigest, den Tag deiner Geburt verwünschen mußt und wünschest, du wärest nie geboren. 3. S. 74-6.

Erbitte nicht hohes Amt von Gott, nicht einen Ehrensitz vom König.

5 Wolle nicht gerecht sein vor Gott, nicht weise vor dem König.

<sup>6</sup>Begehre nur dann leitende Stellung, wenn du dem Unwesen zusteuern vermagst, sonst weichst du vor Mächtigen zurück und dein Charakter wird brüchig.

Von diesen Worten dürfte sich vor allem das erste, S. 22, 29, zum Text für eine Kasualansprache im gegebenen Fall eignen, also wenn es sich um Abschieds- oder um eine Leichenrede handelt. Die anderen Sprüche gehören entweder einer ganz anderen Zeit an oder haben mit unserer Aufgabe nichts zu tun.

Sürstenspiegel.

J. S. 10 <sup>1</sup>Ein weiser Herrscher baut sein Volk, sein Staat ist wohlgeordnet.

<sup>2</sup>Wie der Regent, so die Minister, wie das Stadthaupt, so die Bürger. <sup>8</sup>Ein zuchtloser König verdirbt sein Volk, die Klugheit des Fürsten vermehrt das Reich. <sup>5</sup>Gottes ist das Regiment,

ottes ist das Regiment, der Sürst regiert an seiner Statt.

S. 16 10 Gottesspruch ist, was der König spricht, er greift nicht fehl im Gericht.

S. 25 2Gottes Herrlichkeit ist's, im Dunkel zu bleiben,

des Königs Herrlichkeit ist's, ans Licht zu bringen.

S. 254.5.

<sup>4</sup>Entfernt man die Schlacken vom Silber, so ist es durch und durch sauter, <sup>5</sup>entfernt man die Schlacken vom Hofe, so besteht der Thron in Gerechtigkeit. S. 29 <sup>12</sup>Wenn ein Herrscher auf Lügen hört, werden alle seine Diener Schurken.

S. 294.

Durch Recht erhält der König das Cand, durch harte Steuer geht es zu grund. S. 2028.

Liebe und Treue hüten den König, schützen seinen Thron in Gefahr. S. 28 15 Knurrender Löwe, gieriger Bär ist ein böser Fürst für ein armes Volk. S. 21 1.

Das Königs Herz ist in Gottes Hand dem flusse gleich: Er lenkt es, wohin er will.

S. 31 <sup>1</sup>Spruch für Cemuel, den König von Massa, wie ihn seine Mutter mahnte: <sup>2</sup>Was soll ich dir raten, mein Sohn, Sohn meines Leibs, Sohn meiner Gelübde!

3Gib nicht deine Kraft den Frauen, bein Geschick den höfischen Gelagen!

<sup>4</sup>Nicht ziemt Königen, beim Wein zu liegen, noch den Fürsten beim Rauschtrank;

<sup>5</sup>er könnte trunken des Rechts vergessen, der Geringen Sache versäumen.

6Gebet dem Elenden den Trank, dem Traurigen den Wein,

7der soll trinken und die Not vergessen, seines Leides getröstet werden!

<sup>8</sup>Tu den Mund auf für den Stummen, führe die Sache aller Gedrückten,

<sup>9</sup>öffne den Mund zu gerechtem Spruch, schirme die Armen und Schwachen.

J. S. 10,1 vermag einen Tert für den Geburtstag des Candesherrn zu bilden; man kann daran den großen Einfluß des Königs, den er immer noch auch in einem modernen Staat besitzt, anschaulich machen, um darauf die Bitte um Gottes Geist für den Fürsten zu gründen.

S. 25, 4 u. 5 und 29, 12 würden nur dann Texte sein dürfen, wenn ganz verzweifelte Zustände nach einem offenen Worte schreien. Dagegen ist S. 20, 28 wieder ein schönes Wort für den Ehrentag eines Fürsten: Liebe des freien Mannes gründen den Herrscherthron wie Fels im Meer — ein Ders, der, wie man hörte, einmal sehr wenig in den höchsten Regionen beliebt war. S. 2, 11 enthält die

höchste religiöse Deutung für die wichtige Person des Sürsten: Gott lenkt sein Berg. Das werden wir aber nur sagen für solche Entschlüsse, die wir mit Gottes Wesen und Wirken in Einklang setzen können; nicht alles, was Sürsten tun, kommt von Gott. Das übernatürliche Gottesgnadentum, das bloß auf das Recht des Sürsten sieht, ist immer mehr einem sittlichen gewichen, das seine Verantwortlichkeit betont; demgemäß fühlen wir uns nur da von Gott durch den Sursten gesegnet, wo es unsere höchsten Gedanken über Gott gestatten; und die weisen uns auf den Begriff der guten und heiligen Macht, nicht auf den der Macht überhaupt.

Cemuels Spruch ist sehr wahr, aber ob eine Verwendung in dem Oflichtenfreis eines Durchschnittpfarrers liegt, ist mir ungewiß.

Es sei noch einmal darauf aufmerksam gemacht, wie sehr sich diese ganze Art religiös-sittlicher Spruche gerade für die Jugenderziehung eignet, wie sie ja auch für sie bestimmt gewesen waren. Junächst sei an den Schulunterricht gedacht. Als Einführung in die Bibel kann man eine Auswahl unserer Sprüche der obern Volksschulklasse oder den Konfirmanden vorlesen, was stets besser ist als sie durch die Schüler lesen zu lassen. Den oberen Klassen der höheren Schulen kann man sie als Ertrag der sittlichen Erziehung des Volkes durch die Propheten oder als ein Kennzeichen der großen allgemeinen Aufklärungsperiode noch dazu verständlich machen. Die Behandlung habe ich verschieden gestaltet: das eine Mal bliebe ich bei jedem Spruch des Biblischen Cehrbuchs stehen, - der Erfolg war Langeweile und eine sehr üble Erinnerung an diese Stunden bei den bessern Schülern; das andre Mal habe ich nach den "Schriften des A. C." fast alle Lieder und Sprüche vorgelesen, wozu ich drei Stunden brauchte; der Erfolg war größte Spannung und beste Erinnerung. Gang besonders wertvoll scheint mir, es muß wiederholt gesagt werden, diese ganze Gruppe biblischer Worte für die in der kirchlichen "Schonzeit" stehenden Jünglinge und Mädchen zu sein. ist die Zeit eines meist noch anständigen Rationalismus, soweit die für uns überhaupt erreichbaren Personen in Betracht kommen. Ihnen kann man, wenn sie sowohl des besonders Christlichen Erbauungsstoffes wie auch des alten Schulstoffes überhaupt müde und überdrüssig sind, hiermit etwas Neues und nichts Nugloses anbieten. Im Sinne S. W. Försters kann man versuchen, mit hilfe unserer Sprüche von der aufgeklärten Selbstliebe aus den Weg zur Sittlichkeit zu lehren. Das wäre also eine Lebenskunde, wie sie auch für die Christenlehre paste. Oder wer die schwere Aufgabe hat, in einer fortbildungsschule Religions= unterricht zu geben, bediene sich unserer Sprüche.

Sehr gut ist nebenbei die Schrift von dem katholischen Pfr. Dr. Kruchen "Stoff und Methode der Lebenskunde für Schulentlassene" (M. Gladbach 1911. 1 Mf.). So wie es dieser Priester mit seinen Mädchen in der Fortbildungs= schule macht, können wir es auch in Jugendvereinen machen; bann hörten die Klagen über die schlecht besuchten Bibelstunden in ihnen auf, wenn statt schwerer oder hoher Bibelabschnitte, die in jugendfremdem Geist besprochen werden, frijd und padend behandelte Stellen aus unsern Spruchen die Geister

au fesseln beginnen.

# Die Psalmen.

Unsere Aufgabe seben wir ichon im allgemeinen darin, dazu anzuleiten, das A. T. für den gangen Umfang des pfarramtlichen Wirkens fruchtbar zu machen, und nicht allein für die Predigt. Um so mehr gilt es für die Behandlung der Psalmen, daß sie unter viel mehr Gesichtspunkten angesehen werden müssen, als blok unter dem einen homiletischen, Texte oder Zitate für Predigten zu liefern. Die rabies homiletica weiß es freilich meistens nicht anders, als daß vor allem die Schrift auf diese Verwendungsmöglichkeit hin angesehen werde. Das paßt aber am allerwenigsten grade für Erzeugnisse der religiösen Enrik. Denn unter diesem Gesichtspuntt wollen wir einmal grundsählich die Psalmen betrachten, um von da aus ihre Bedeutung für die Praxis festzustellen: es ist religiöse Cyrik, was wir in ihnen vor uns haben. Darum mullen wir zuvor fragen, welches die Art der Enrik überhaupt und die der religiösen besonders ist, um von da aus zu Regeln für ihre Verwendung fortzuschreiten. - Reden über Goethes Inrische Gedichte oder gar Predigten über sie - an diesem Ausdruck muß man sich einmal die ganze Schwierigkeit der Sache klar gemacht haben, um die Anwendung auf unfre Pfalmen zu machen, und um auch den üblichen Mißbrauch in ihrer Behandlung zu verstehn. Enrit - schon ihre form weist darauf hin, daß es höhere Seeleninhalte zu sein pflegen, die ihren Gegenstand bilden. sind entweder wirklich vorhandene Gefühle idealer Art, oder der Dichter schwingt sich mit seiner Phantasie in ideale Cagen empor, um dann seinen Gefühlen, die er haben möchte und haben könnte. Ausdruck zu geben: immer ist es erhöhtes Seelenleben, das sich in einer vom gewöhnlichen Ausdruck abweichenden Sorm Diese Sorm ist im Dergleich mit der gewöhnlichen gehoben, darstellen will. poetisch, bildlich, rhythmisch oder sonst dem höhern Inhalte angepaßt. die Aufgabe und, wo sie echt ist, die Gabe der Enrik, daß sie uns durch diese ihre Art tief in die Seele von Menschen hineinschauen läßt, denen Gott gab, zu sagen, was sie leiden und was sie überhaupt bewegt. Je mehr es dem Iprischen Dichter gelingt, allgemeine menschliche Erlebnisse und die Gefühle, die sie er= weden, in einer Gestalt darzustellen, in der das Persönliche in das Invische übergeht, um so leichter gleitet unsere nachfühlende Seele auf der gebahnten Straße des Gedichtes dabin. Sur unsere Psalmen hat Cuther in seiner pracht= vollen zweiten Vorrede den Nagel auf den Kopf getroffen, wenn er von ihnen rühmt: Da siehest du allen heiligen ins herz. Das ist es aber grade, was wir heutzutage am allerbesten brauchen können, die Berührung mit dem innersten Empfinden und Eigenleben großer religiöser Gestalten; wir hungern ja gradezu banach, weil wir uns bloß mit Geschenissen nicht mehr begnügen können:

persönliches religiöses Leben ist ja unsere heilstatsache, wie man überall hören und lesen kann. Wir lauschen überall dahin, wo die Seele spricht, und suchen den Nachhall aus ihren Worten zu vernehmen, weil sie ach! nicht mehr spricht, wenn sie spricht. Mit diesem Bedürfnis nach Seele ist auch unsere Empfindlichteit für seelisches Leben gewachsen — gewachsen bis zum Ausgeben der Eigenzheit, bis zur Selbstsuggestion. Diese Gefahr dürsen wir nicht außer Acht lassen; aber sie überhebt uns nicht der Aufgabe, uns an fremdem starkem Seelenleben zu sinden und zu stärken.

Damit kommen wir zur Verwendung unserer religiösen Enrik. Sie war uns ja doch Ausdruck von Eindrücken, die Welt und Leben auf besonders empfängliche und mit der Gabe des Ausdrucks begnadete Seelen von großer religiöser Kraft gemacht hatten. Zu diesen Erlebnissen, die sie zum Ausdruck bringen, gehört alles, was einen stark religiös zu erregen pflegt: und das ist alles, was unsern menschlichen Grundtrieben Anlaß gibt, in Gefühlen der Freude und des Schmerzes, der Bewunderung und des Abscheus und wie die einzelnen polaren Gefühle noch heißen mögen, zu den Eindrücken und Einflüssen der Außenwelt Stellung zu nehmen. Denn nur wenn das Cebensgefühl start erregt wird, schwingt und läutet das Glöcklein des Glaubens mit. Zu jenen Ereignissen der Außenwelt gehört nun mancherlei; zunächst alles, was als Glück und besonders was als Unglück von dem gewöhnlichen Lebenstrieb empfunden wird, also Krankheit, Seindschaft und vor allem der Tod. Dann aber steigt die Reihe solcher Ereignisse ins Ideale empor, und zwar wirkt ein derartiges Ereignis in dem Make, als der Sinn für höheres, also die Wertschätzung idealer Größen in der Seele erwacht ist. Zu jenen Begebenheiten gehört darum zuerst einmal alles, was das Volk, die Gemeinde und den Staat angeht; dazu aber kommt vor allem, was als Beeinträchtigung oder Förderung des innern Lebens, also des Cebens im Guten und des Lebens in Gott, erfahren wird. Solcherlei Dinge sind es, die unsere heiligen bewegen, sodaß sie das Echo, das jene in ihrem innersten Cebensgefühle finden, zum Ausdruck bringen und uns damit in ihr herz schauen lassen.

Das kommt uns in mannigfacher Weise zu statten. Es ist schon etwas, wenn sie uns, um das Bild von eben wieder zu gebrauchen, Wege gebahnt haben, auf denen sich unsere Seele ergehen kann. Es hat immer etwas Befreiendes für jeden Menschen an sich, wenn man einem solchen Dichter mit ahnlichen Gefühlen nachgeben kann, um sie in seinem Gedicht ausgedrückt zu finden. Ober ist es nicht ein Glück, das zu irgend einem Glück noch dazu kommt, wenn man sein hochgefühl in einem gesungenen oder auch nur innerlich gesummten "Cobe den herrn" ergießen kann? Und hat es nicht schon etwas Tröstliches an sich, wenn man im Leid den Pfaden nachgehen kann, die ein Leidensgenosse etwa mit dem Liede "Was Gott tut, das ist wohlgetan" oder irgend einem anderen Kreuzund Trostlied gebahnt hat? Oder welche Erlösung und Befreiung gebundener Gefühle ergibt sich, wenn an einem großen patriotischen Tage ein Pfalm, wie der 118., gut verlesen durch die Kirche hallt! Durfen wir nicht dazu noch die mehr oder weniger rein afthetische Freude an dem Kunftwerk selbst hinzufügen, die einem jeden feinfühligen Menschen etwa ein Psalm wie der Psalm 23 oder 90 bereitet? Wir wollen nicht so eng sein, um nicht die tiefe Befriedigung, ja sogar

auch den Genuß eines solchen Ausdrucks fremden großen Seelenlebens zu den Gaben Gottes zu rechnen. Denn die Grenzen zwischen ihm und der übertragung solchen Seelenlebens, an der uns ja natürlich als Erziehern zur Religion das meiste liegt, sind doch sehr fliegend: wie ein feiner Duft von einem Gemach ins andere zieht, so dringt der Geist eines solchen Liedes oft ganz unspürbar aus dem frohen Genuß von fremdem Seelenleben in den Willen hinüber, um ihn qu seiner Aneignung zu verlocken. In den tiefen Gründen unseres Seelenlebens fann dann ein solches Lied der Erweiterung unseres Innenreichtums dienen: wie sind wir denn überhaupt geworden, was wir sind, wenn nicht durch den Einfluß fremden Cebens, das uns gur Entfaltung des eigenen veranlafte? Diesen Vorgang kann man auch bewuft und absichtlich einzuleiten versuchen: man stellt klassisches Seelenleben, wie es in manchen Psalmen pulsiert, dar, um es auf andere zu übertragen. Man zeigt ihnen, wenn sie es noch nicht selbst unmittelbar erfassen, mit leise nachbelfendem Derständnis, wie schön, wie groß und wie selig solches Leben ist, um sie dann in dieselbe Höhe hinaufzuziehen. Ist es auch oft nur eine feine Linie, die das falsche Verfahren, das große Gefühle aufzureden sucht, von dem rechten, das sie durch Darstellung in den Empfänglichen anbahnen möchte, unterscheidet, so wird sich unser Catt zu einer immer größeren Sähigkeit auszubilden haben, die uns den schmalen Weg zwischen zurüchaltender Wahr= haftigkeit und dienender Liebe finden heißt. Schließlich kommt alles auf die Wahrhaftigkeit der Menschen an, denen wir dienen wollen, ob sie sich bloß an ästhetisch nahegebrachten Gefühlen berauschen ober ob sie sie in ihr eigenes Innere einlassen und einarbeiten wollen.

Fragen wir nach der Verwendbarkeit der Pfalmen in der kirchlichen Praris, so erscheinen ihre einzelnen Seiten in der umgekehrten Reihenfolge, als wir sie sonst aufzuzählen pflegen. Denn es ergibt sich aus den vorhergegangenen Bemerkungen von selbst, daß jene Verwendbarkeit um so größer und leichter ist, je unmittelbarer sie sein kann, weil eine solche Verwendung dem Wesen der Enrik am besten entspricht. Darum steht der seelsorgerliche Gebrauch voran, ob man nun einen Bitt- oder Bufpsalm einem Menschen in seiner Not vorliest oder ihn anleitet, selber im Psalter hilfreiche und fördernde Ausdrücke seiner Gefühle zu finden. An zweiter Stelle kommt die Verwendung im Gottesdienst und bei Kasualien in Betracht: die Ausschmückung der gewöhnlichen und besonders der festlichen Liturgie mit Psalmen und Psalmstellen ist um so mehr angebracht, als wir im Pfalter eine Fülle von Liedern haben, die einst diesem selben Zwecke gedient haben. Je mehr ferner der Religionsunterricht religiöses Leben aufzeigen und wenn möglich erwecken will, je mehr er also sich religionspädagogisch und auf religionspsnchologischer Grundlage gestaltet, um so mehr wird er gerade nach dieser Enrik greifen. Das gilt einmal für besondere dristliche Gefühle und Gedanken, die wir immer mehr statt im Katechismus im Gesangbuch suchen müssen: das gilt ferner auch für allgemeinere Empfindungen religiöser und sittlicher Art, die wir statt in Sähen und Sprüchen, in der form von unmittelbaren Lebensausdrücken. also im Lied und Gedicht unseren Schülern nahebringen sollen. Sehr aut hat diese Aufgabe Chr. Tränkner in einem Büchlein, "Die biblische Poesie, besonders die alttestamentliche und ihre Behandlung in der Schule" dargestellt (Gotha, Thiene= mann 1902). Er untersucht zuerst die Art und die padagogische Bedeutung der

Enrik überhaupt, dann die der religiösen im besonderen; als Gehilfe des Dichters soll der Cehrer die inpischen Anschauungen und die gewollte Stimmung eines Gedichtes den Kindern zuführen. Dazu dient eine einheitliche Gesamtanschauung, die aus den einzelnen anschaulichen Zugen des Gedichtes zusammengestellt wird, eine Einführung in die Lage, in der es entstanden ist, und dann por allem ein Tr. gibt zu diesen Regeln einige Beispiele, bei denen aber doch guter Vortrag. wohl die geschichtliche Einführung etwas zu ausführlich ist; besser ist es doch sicher, wenn man, statt zu den Liedern die Geschichte herbeizuholen, die Lieder in die Behandlung der Geschichte hineinstellt. Sehr aut ist der Rat, man möge doch ja nicht mit erbaulichen Phrasen unmittelbar Gefühle erwecken wollen. - Diese Art, Enrik zu behandeln, hat Cehmensick an Kirchenliedern klar gemacht: es entspricht seinem Verfahren, wenn wir die Psalmen einmal an wirklich geschichtliche Gestalten und Ereignisse, dann aber auch an erdichtete anknupfen, soweit uns jene nicht erreichbar sind; so haben es ja auch die Männer gemacht, die unsere heutigen überschriften über die Psalmen gesetzt haben; denn sie haben damit demselben Bedürfnis nach Anlehnung der Lieder an bestimmte Personen und greifbare Lagen entsprochen.

Es gilt für jede dieser bisher besprochenen Arten, die Psalmen zu verwenden, was Chr. Tränchner für den Unterricht einschärst: es kommt bei der Seelssorge wie vor allem im Gottesdienst darauf an, daß das Lied möglichst gut vorgelesen wird. Gut vorgelesen ist halb erklärt; denn es kommt weniger auf die Erklärung und das Verständnis der Einzelheiten an als auf die Darbietung und die Erfassung der ganzen Stimmung und Gesinnung eines solchen Liedes. Man bereite sich auf die Vorlesung mehr vor, als es unserer einseitigen Wertlegung auf unser Predigtwort entspricht; man fühle sich ganz in das Lied hinein, dis man es im Innersten ergriffen hat; dazu hilft Luthers Übersehung am besten, weil er stets das ganze Lied, und nicht bloß die Summe der Verse übersetzt hat. Hat man sich das Lied so erobert, dann mache man sich etwa seine Lesezeichen in sein Buch, um ja den Rhythmus und den Tonfall recht zu treffen.

Wie steht es mit der Predigt über Psalmen und Psalmtert? O. Baum= garten hat welche herausgegeben "Altes und Neues aus dem Schatz des Pfalters" (Göttingen 1911, Moderne Predigtbibliothet). Wie verfährt er hier mit seinem Terte? Einmal versucht er der Grundstimmung, nicht dem Gedankengang eines Psalms zu folgen, um das Leben des Sängers sich und seinen hörern durch die Seele giehen zu lassen, und dadurch gum Gewinn von Mut und Freude für die Kämpfe des Lebens beizutragen; dabei handelt es sich für ihn um eine Art von Nachdichtung des Liedes, die uns in die Seele seines ersten Schöpfers uns einleben helfen soll. Dazu analysiert er es mit nachfühlendem Verständnis und umschreibt mit eigenen Worten, was der Dichter mit den seinen ausgesprochen hat. Ferner holt Baumgarten entweder aus der Fülle der Tone einige wenige heraus, um ihnen weiter nachzugehn, oder er knüpft in der Weise der homilie seine Gedanken Jug um Jug an die des Dichters an. Dann aber verfährt er auch wieder gang anders: er nimmt irgend einen Ders oder einen Gedanken aus dem Pfalm heraus, um auf Grund des Textes etwa von der "offenen Schuld", dem Bekenntnis der Sunden im Gottesdienst, oder von dem Recht auf den Lurus oder von dem Darwinismus zu reden. Während im ersten fall das Gepräge des Tertes als einer subjektiven Außerung der Frommigfeit bewahrt bleibt, erscheint er im zweiten als Stuge, um die eigenen Gedanken des Predigers zu tragen. In beiden gällen bekommt man die Schwierigfeit zu spuren, die in der homisetischen Verwendung von Eprik liegt. Das erste Mal wird leicht die Umschreibung matt und fremdartig modern, so daß man lieber zu dem Pfalm felbst greift, um ihn in seiner urtumlichen Kraft auf sich wirken zu lassen: oder man läkt es an einem großen haupt- und Mittelpunktgedanken fehlen, der das Ganze leuchtend und machtvoll beherrscht, und gibt dafür eine matte modernisierende Paraphrase, die fein Psalm und feine Predigt ift. Im zweiten Sall wird ja die Predigt einheitlich und zielsicher, aber man fragt sich, warum diese Gedanken gerade an einen solchen Psalmtert und nicht an einen Cehrtert angeschlossen wurden. Jene erste Gefahr zu vermeiden, gelingt nur dem, der über eine so starte Empfindungs= und Ausdruckstraft wie Baumgarten verfügt; man muß viel innerlich arbeiten, bis man sich so in ein Lied eingelebt hat, daß man auch andere hineinführen tann. Die zweite Gefahr wird um so geringer, je lehrhafter der Tert selbst von sich aus gehalten ist. Wo ein lehrhafter oder ermahnender Ton und Geist in einem Liede herrscht, ist der Unterschied zwischen ihm und einer Predigt nicht größer als der zwischen einem prophetischen Tert und einer solchen Predigt. Die großen altbekannten Pjalmen würde ich freilich von der Predigt auf jeden Sall ausschließen, höchstens in der Bibelftunde darbieten; das sollte dann so geschehen, wie es im guten Unterricht geschieht: man führt knapp in die Cage des Dichters ein, beseitigt einige Schwierigkeiten im Gedankengehalt oder im Wortlaut und läft dann sich das Lied voll und stark in die Seele der hörer ergießen. Das ist besser, als es zum Anlag von lehrhaften und ermahnenden Redensarten zu machen, wie so viele unserer Philologen die Klas= siter als Turngeräte zur Einübung grammatischer Sormen mißbrauchen. Zu unterscheiden, was Mittel und was Zweck im Leben ist, das ist eine feine Kunst, die mehr mit dem herzen als mit dem Kopf gelernt sein will.

Wir folgen dankbar der Anordnung von Staerk in den "Schriften des A.-T."; wir befolgen die Methode, daß wir sowohl einigen der größeren Gruppen von Psalmen je eine allgemeine Einleitung vorausschicken, wie auch die meisten Psalmen einzeln behandeln. Die Eigenart beinahe eines jeden Liedes ist zu groß und wertwoll, als daß darauf könnte verzichtet werden. Es sind dabei eine Reihe von Psalmen behandelt worden, die man kaum unmittelbar verwerten kann. Dann soll aber deren Kenntnis und Verständnis mittelbar von Wert sein; entweder um den Sinn für das zu klären, was nun einmal auf eine christliche Kanzel nicht paßt, oder um eine ästhetische und religions-psychologische Analyse eines solchen Liedes zu geben, die auf jeden Fall tieser in das Verständnis solcher religiösen Dichtungen einführen kann.

## I. Gruppe: Hymnen.

## 1. Kultische Hymnen.

## a) Prozessionshymnen.

Die Gruppe von Psalmen, mit der wir zu beginnen haben, führt uns gleich in ein Gebiet ein, das ihnen im gangen ebenso wertvoll ist, wie es für unser Empfinden nicht in erster Linie steht, nämlich in das Gebiet der kultischen Darstellung religiöser Gefühle. Unsere nüchterne abendländische und nordische Veranlagung hat, im Bunde mit der aus ihr entsprungenen Reformation, das Ihre getan, um uns dieser Außerung der Frommigkeit gegenüber recht argwöhnisch und gleichgültig zu stimmen. Und doch ist es ein großes Verdienst unserer heutigen liturgischen Arbeit, daß sie uns wieder mehr Verständnis und Sinn für diese Dinge erweckt hat. Dazu kommt noch mehreres Allgemeines: einmal nämlich hat uns die Religionswissenschaft gezeigt, eine wie große Rolle in allen Religionen solche Darstellungen des Heiligen im Schönen spielen, und dann kann uns die Kunst- und Religionspsnchologie auch darüber unterrichten, wie ein starkes religiöses Gefühl nach solchen Ausbrücken geradezu drängt, und wie es sich auch wiederum an solchen Ausdrücken entzündet und nährt. Wir fassen doch wohl den Glauben noch nicht klar genug auf als das Glück, in Gott zu leben Sonst mußte das Bedürfnis, allen Wert auf die Seier und in ihm zu ruhen. dieser Gemeinschaft mit Gott zu legen, schon größer sein. Wir sind dazu wohl noch zu ernst, und trauen der Macht des Schönen im Gottesdienst, durch die verführende Pracht des katholischen Kultus gewarnt, noch zu viel Gefährliches und zu wenig förderliches zu. Wir brauchen ja noch garnicht zu Prozessionen überzugehen, davor warnt uns der Anblick so manches Aufzuges an festlichen Gelegenheiten in unserem firchlichen Leben, der einen wenig erhebenden Eindruck macht: wir Protestanten, können so etwas im allgemeinen überhaupt noch nicht machen. Darum hat die eigentliche Aufgabe dieser hymnen, die sie für Israel hatten, für uns keinen Wert. Aber sie kann uns doch im allgemeinen etwas mehr Cust machen, auf die Darstellung des heiligen im Schönen Acht zu haben. tonnten wir an ihrer hand der Frage des Wechselgesanges im Gottesdienst nachzugehen anfangen. Daneben aber gibt fast jeder Psalm reichlich Stoff zu Predigten, weil er große religiöse Grundgedanken zum Inhalte der Cobpreisungen hat. Unterrichtlich eignen sich manche dieser Lieder dazu, einen Eindruck von dem israelitischen oder überhaupt von dem antiken Kultus mit seiner Pracht und mit seinem Glück zu verschaffen.

#### 100.

Festlicher Jubel tönt hell und warm durch dieses Cied; der Dichter will der Seele der anderen die Richtung geben, die seine Seele beherrscht, die Richtung auf den gütigen und treuen Gott. Jubel, Dank und Jauchzen soll alle erfüllen: wer nicht einmal so voll Glück seinem Gott gegenüber gestanden hat, weiß gar nicht, was Glaube ist. Und kommt dieses Jubeln nicht aus dem tiessten Bedürfnis hervor, dann ist es einsach eine Pflicht, sich seines Gottes so laut zu freuen. Jedenfalls aber ist es ein großes Glück, sich einmal zu dieser höhe der Freude an Gott zu erheben, ein Glück, das nicht

nur viel Verdrossenheit wegsegt, sondern auch viele andere böse Keime von Sünden ertötet, die in der Unzufriedenheit und in der Verbitterung ihren Grund haben. Denn was ist Evangelium anders als der Versuch Gottes, mittels der höchsten Dinge, die er zu vergeben hat, die Menschen glücklich und froh, und dann auf diesem Umwege rein und gut zu machen? Darum wohl dem, der so glücklich ist, in diesem Lied seine eigensten Gefühle ausströmen zu lassen. Aber es ist auch so stark, daß es in seine hohe Freude andere mit hereinziehen kann, die sich nicht recht freuen wollen, die sich aber freuen sollten. Denn es liegt eine starke Macht der Ansteckung darin, zumal wenn es uns als vielstimmiger Chor überslutet. Dann trägt es uns empor und hebt uns über uns selbst hinaus, um uns eine Ahnung von der höhe zu geben, wo unser Gott wohnt. Freilich gehört dann doch noch ein starker Nachruck durch den Willen dazu, wenn der ganze Ersolg nicht ein vorübergehender heiliger Rausch von Gefühlen gewesen sein soll.

Der Gegenstand der Freude ist ein doppelter. Wir gehören zu dem Gott, der allein Gott ist. Er hat mit keinem anderen Gott die Welt zu teilen, sodaß wir uns etwa irgend eines übels versehen müßten, das gegen seinen Willen von einem anderen Gott herkäme; sondern alles kommt von seiner hand: er ist der Weltherr und zugleich unser persönlicher Schöpfer und Regierer. Hier spricht sich das Glück aus, in der hand der Allmacht sicher zu ruhen, ein Glück, das den innersten Kern alles biblischen Glaubens ausmacht. Diese Gewißheit sindet dann noch einen erläuternden Ausdruck in V. 5; dieser herr ist gütig und ewig gnädig. Das macht das Glück voll. Das, was die illusionistische Auffassung des Glaubens Größenwahn nennt, ist ganz unabtrennlich von allem biblischen Glauben: das Sicherheitsgefühl, in der treuen hand der Allmacht zu ruhen und Gegenstand besonderer Fürsorge des herrn der Welt zu sein.

Mit dem Jubel über dieses Glück zieht die Schar der Frommen ein in den Tempel, um ihm dort für seine Gnade und Treue zu danken.

An diesen besonderen 3med tann die Verwendung des Psalms bei der Ein= weihung von Kirchen anknüpfen, auch wenn es eine umgebaute und wiederhergestellte Kirche ist, in der schon früher von den Dorvätern ber die Treue Gottes gepriesen wurde. Dann hat man wirklich nicht blok einen festlich gestimmten Text, sondern auch etwas gang Sestes in ihm, was diese Stimmung rechtfertigt: wir gehören zu dem treuen Gott, und er gehört zu uns; davon wollen wir hier in diesem hause hören. wir und die fernsten Geschlechter nach uns, D. 5b. Wie schön ist es aber auch, wenn man unseren Psalm als Lektion dabei verlieft oder, was das Allerschönste wäre, pon einem Doppelchor vortragen läßt. Sonst kann man ihn als Text nehmen, wo immer eine große Freude in die Kirche hineinführt, bei Ernte-, Sieges-, Gedächtnisfesten mannigfacher Art, die Gottes Macht und Treue der Seele gum Bewußtsein bringen und sie jubeln lassen wollen. Ohne einen bestimmten Anlag bloß allgemein Freudigkeit mit ihm erweden und Vertrauen pflegen gu wollen, empfiehlt sich nicht; dazu ist er zu schade. Die Einteilung der Predigt ist leicht gegeben; auf die Aussagen von Gottes Treue und unserem Geborgensein in ihr gründen sich die Aufforderungen zum Coben und Danken, oder diese werden mit jenen begründet. höher steigt ohne Zweifel die Predigt im ersten Sall, wenn die Tatsachen vorangehen und der jubelnde Dant den Schluß macht.

95.

Dersclbe Grundgedanke bestimmt dieses Lied wie das vorige, aber ein gang besonderer Klang gibt ihm eine wertvolle Abwandlung. Es ist wieder die Aufforderung und die Begründung wie soeben: die Gemeinde soll jubelnd einziehen in den Tempel und dem herrn danken; denn der große herr und Schöpfer der Welt ist zugleich unser besonderer herr und Ceiter; wir sind geborgen mit allem. was uns am Herzen liegt, in der Hand der Allmacht — das eigentliche Credo aller Religion und der driftlichen nicht am wenigsten. Neu ist die Stimme, die 7b beginnt: der Dank wird an die Pflicht erinnert. Niemals liegt uns die Verstockung, also die Gleichaultigkeit gegen Gott näher, als wenn wir dem überströmenden Gefühl des Dankes nach einem frohen Erlebnis oder in Tagen des Glüds Ausdruck gegeben und Gott den leichten Boll eines dankbaren Wortes Die Reihe von guten Tagen braucht nur sehr furs zu sein, um entrichtet haben. von vielen nicht ohne Leichtsinn ertragen zu werden. Wie es die Israeliten bald nach den großen Rettungstaten, die sie ju einem freien Dolke machten, bei Massa und Meriba taten, so hat es auch das deutsche Volk nach seinen großen nationalen Erlebnissen gemacht; so macht es jeder, der Großes erlebt; es kommt nach kurzer Erhebung der Seele der Rudichlag, also die Gleichgültigkeit und der Weltsinn; denn wir haben ja jest Gott nicht mehr nötig. Dem will dieser harte Con wehren, in den das so schön und hoch beginnende Lied, gang abweichend von dem gewöhnlichen Gang der Gefühle in den Pfalmen, ausklingt. Diefer Bußflang ift so grob, den Glücklichen warnen zu wollen vor dem Gift der Gottverlassenheit, das in der Regel gerade im Glücke liegt. Das ist gang im Sinn und Geist der religiös-sittlichen frommigkeit, die den roten gaden bildet, der durch das Alte und Neue Testament geht. Auf hohen Dank tiefe Bufworte und Bußgefühle folgen zu lassen, entspricht diesem Geist der Wahrhaftigkeit und des Ernstes, wie er noch in Luthers Erklärung zum ersten Artikel spricht: "ohn' all mein Derdienst und Würdigkeit". Geläutert durch solche ernsten Gefühle steigt dann freilich der Dank um so reiner und sicherer empor. Wer dies unterläft, steht dem Born Gottes sehr nahe; dieser äußert sich in der Ruhelosigkeit und in dem Sernbleiben von dem Ziel des Lebens, wie man ohne Gefahr, der Allegorisierung geziehen zu werden, den letten Vers umdeuten kann.

Die besondere Note dieses Liedes ist die Ergänzung und Korrektur der einseitig hymnologischen und kultisch gerichteten Frömmigkeit durch die religiösssittliche, die Korrektur des Leviten durch den Propheten. Ob man es einmal wagt, bei einem Kirchengesangfest diesen Ton anzuschlagen? Aber bei jeder frohen Gelegenheit ist er am Platz, die Grund zu der Sorge gibt, die in der Seele des ernsten Dichters wohnt; so etwa, wenn man Grund hat, eine Kircheneinweihung oder ein Kirchweihsest ernster zu gestalten, weil zu viel Menschliches vorangegangen ist, oder weil die Gemeinde wenig hoffnung gibt, daß sie die Kirche würdig oder überhaupt gebraucht. Wenn es dieser ernstzsche Charakter verträgt, kann man ja die Darstellung auch etwas beleben, indem man davon ausgeht, wie sich der einstige Vortrag des Liedes wohl denken läßt: der Chor singt, aber auf einmal erhebt sich eine Stimme mit diesen ernsten Tönen dazwischen. Oder man kann die zweite hälfte als die Stimme des Gewissens einsühren, um der des leichten, frohen, sestlichen und frommen Jubels ein Gegengewicht zu bieten. Im

ganzen sind wohl protestantische Gemeinden weniger in der Gefahr, über dem Jubel den Ernst als über dem Ernst den Jubel zu vergessen. — Daß das Bild. vom hirten und den Schafen D. 7 nur ganz leise ausgedeutet werden darf, versteht sich von selbst.

#### 24.

Es empfiehlt sich nicht, dieses Lied, wenn man es als Text nehmen will, ganz zu nehmen; denn die Analyse zeigt doch nun einmal, daß drei ganz versschiedene Lieder zu einem Ganzen verschmolzen worden sind. Wem es dagegen bei der Verlesung als Lektion weniger auf den Sinn als auf Klang und Stimmuug ankommt, der mag es ganz vorlesen. In höheren Schulklassen gibt es eine seine und für alle sessenden übung, wenn das Lied in seine Bestandteile zerlegt und deren verschiedene Art herausgefunden wird.

Den Hymnus, der die beiden ersten Verse füllt, kann man mannigsach verwerten; als Introitus, als Text, als kurzer Ausdruck für das israelitische Tredo; der Schöpfergott ist es, auf den sich das Vertrauen richtet, seine Macht und seine Treue ziehen es immer an. Hier kommt der durch und durch praktische Grundzug zum Vorschein, der allem, was der biblische Glaube über die Schöpfung und das Verhältnis Gottes zur Natur enthält, das Gepräge gibt; der Schöpfer ist es wert, daß man sich ihm in Vertrauen und Ehrsurcht hingibt. Froh und ernst ist der Mensch gestimmt, der an seinen Schöpfer denkt. Weil die Erde Gottes ist, ist er voller Ruhe und Sicherheit, aber er fühlt sich seinem Gott auch verantwortlich — dies die beiden Seiten an dem Wesen jedes biblisch Frommen.

Gang anderen Geist atmet die prachtvolle Liturgie in den vier folgenden Versen 3-6. Es ist echt prophetischer Geist: die Voraussekung für das Recht. am Kultus teilzunehmen, ist der sittliche Stand des Herzens. Das kann auf jedes Glied der Gemeinde bezogen werden, wenngleich dann der Zöllner sein Recht zu verlieren icheint vor dem Pharifaer. Aber ist die Voraussekung für sein Bekenntnis und sein Sernestehen nicht doch gerade sein im Grunde sittlicher Sinn und Geist? Denn wer kann Reue empfinden und um Vergebung bitten ohne einen solchen Sinn? Ohne ihn ist für niemand Erbauung möglich; denn Kultus darf nicht bloß ein Mittel zu ästhetischem Genuß oder gar ein solches im Dienst irdischster Wünsche ein. Darum wird man öfter einmal Kirchengangern, wo man sie noch hat, als Text oder als Cektion diese Worte nahebringen mussen. ferner aber empfehlen sie sich für solche, die berufsmäßig an der heiligen Stätte zu stehen haben, für die Pfarrer und auch die Altesten. Dabei wird es wohl seine Schwierigkeit haben, wenn nicht eine feine und taktvolle Behandlung leichter mit ihnen fertig wird, die negativen Ausdrücke zu behandeln, die hier die sitt= liche Bedingtheit alles Kultischen bezeichnen. Darum wurde sich die Stelle besonders als Cektion etwa bei einer Ordination oder Einführung empfehlen.

Der Rest des Ganzen, das echte Prozessionslied D. 7–10 bringt in den Zwiespalt, in den der geschichtlich gebildete Theologe so oft kommt, wenn er zugleich praktisch wirken soll: es ist der Zwiespalt zwischen der Freude an diesem einzigartigen alten Kulthymnus, die wir mittels unserer übergeschickten Einfühlung so gut nachempsinden können, und unserem protestantischen Gefühl, das uns jede Annäherung an diese Gedankengänge und Gefühlswege streng ver-

holen wir zwar jest wieder oft genug im Gottesdienst aus asthetisch= psnchologischen Gründen herein, was unsere Alten aus dogmatisch-religiösen binausgetan haben, so versagt bier jede Anpassung. hier muß das afthetische Gefühl dem protestantischen Gewissen ein Opfer bringen. Wir können den eigent= lichen Sinn des Liedes der römischen Kirche überlassen, die in der Monstrang die richtige Nachfolgerin der Bundeslade hat. Oder dürfen wir mit Bewußtsein den uns bekannten Sinn des Hymnus so vergeistigen, daß er sich für den Advent eignet? Für diesen Tag gibt er sicher mindestens eine schöne Cektion. die ohne Zweifel start wirkt und hohe Seststimmung erzeugt, wenn sie, gut verlesen, die beiden Stimmen des Fragenden und des Antwortenden zum Ausdruck haben wir doch im Kirchenjahr überhaupt und im Advent besonders etwas von dramatisch bewegtem Leben und von anschaulicher Bewegung, ohne welche unsere Verkündigung doch zu abstrakt und langweilig wäre. Als Dredigt= tert wurde ich die Stelle kaum nehmen, wenn die Predigt nur einigermaßen über die allgemeine Stimmung und Anlehnung an dies Wort auf den Wortlaut und eigentlichen Sinn eingeben wollte. Aber im Unterricht auf höheren Stufen kann man mit diesem prachtvollen hymnus eine Ahnung von antiker kultischer Freude erwecken. Man kann das Lied anwenden, wenn man von Begebenheiten ergählt, die die Bundeslade angehen; so etwa wenn man die überführung der Lade durch David nach Jerusalem oder ihre Beimholung aus dem Cande der Philister zu behandeln hat. So dient unser Lied dazu, eine Ahnung von dem Geist und der erhebenden Kraft solcher Begehungen zu erwecken, der man sich um so unbefangener hingeben kann, als unsere geistige Auffassung von Gott und gottesdienstlicher Seier uns über jedes Bedenken erhebt, als könnten wir wieder in solche dinglid-magischen Auffassungen gurudfinten. Gang erschöpft sich die reiche frohe und fromme Stimmungstiefe der Verse in dem prächtigen Chorlied "hoch tut euch auf, ihre Tore des herrn."

15.

Licht und klar steigt dies entzückende Lied empor. Man hat die Empfindung, als könne das, was fromm und rein ist, nicht schöner zum Ausdruck gebracht werden als mit diesen Dersen. Man sieht dem heiligen, der dieses gedichtet hat, tief in sein reines und gottgeweihtes herz. Mit solchem Geiste, sollte man glauben, könne man alle kleinen und eklen Gedanken vertreiben, die uns Menschen durch die Seele gehen, wenn sie sich nur nicht da, wo sie stark sind, durch alles, gerade oft auch durch den Gegensatz hervorrufen lassen, der in seelisch-geistigen Dingen eine so große Rolle spielt. Es ist reinster prophetischer Geift: nur der Reine hat das Recht, vor Gott zu treten, aller Kultus ist nichts, wenn das herz nicht rein ist. Oder muffen wir nicht besser sagen, wenn das herz nicht rein werden will? Und dazu gehört auch die Vergebung der Schuld und die Erneuerung des herzens, Dinge, die sich gerade im Gottesdienst anbahnen können. Dann kommt also Reinheit nicht als Voraussetzung, sondern als Folge der Berührung mit Gott in Betracht. Aber auch als Turhuter fann diefer Pfalm mitunter vortreffliche Dienste tun; es gibt tatsächlich auch Gemeinden genug, in denen das moderne Ceben noch nicht als ein Sieb gewirkt hat, das die Gewohnheitskirchgänger von den ernsten schied. Ihrem Tugendstolg, der sich auf kultische Verdienste grundet,

kann man mit diesem Lied einmal ordentlich zu Leibe gehen, wenn man dafür nicht prophetische oder neutestamentische Worte vorzieht; denn unser Wort ist doch zu schade, um wie ein Kehrbesen gebraucht zu werden. Sicher aber eignet es sich für alle Gelegenheiten, wo Kirche und Gottesdienst im Mittelpunkt stehen, wenn nicht sein etwas moralistischer Grundzug die festliche höhe der Stimmung beseinträchtigt. Oder man kann auch einmal das Bild des Frommen malen, wie es uns hier entgegentritt; es steht auf einer höhenlage, wie sie zwar nicht an das N. T. heranreicht, aber doch manchem bäuerlichen Ideale überlegen sein mag. Dabei wird sicher der Vers 4 b seinen Eindruck nicht versehlen; mit ihm allein kann man auch einmal über den Eid predigen, auch da, wo es nicht die alls jährliche Eidespredigt gibt.

48.

Kein lauter Jubel, aber ein stilles, frobes Glück liegt über diesem Lied. Es ist das Glud derer, die sich lange etwas Großes gewünscht haben, und nun ist es erreicht. Und was sie sich gewünscht haben, das war, Zion, die heilige Gottesstadt zu sehen. Nun sind sie im Tempel und schauen mit verklärtem Auge lauter Wunder. Sie schauen alle ihre Erinnerungen, sie schauen alle ihre Liebe in den Tempel hinein. Wieder verstehen wir nur zu gut die Freude an der heiligen Stadt. Wir wissen, was Jerusalem den Juden, was Rom den Katholiken, was die hagia Sofia den Griechen, was Mekka den Muhammedanern und was Benares den Indern ist. Wir verstehen es, wenn sich das Bedürfnis der Menschen, ihr heiliges sinnlich sich zu gestalten, heilige Städte und beilige Sluffe schafft, um dort all ihre Andacht auszuströmen, weil sie einer solchen Dermittlung bedürfen. Aber wir sind froh, daß wir teine heilige Städte haben. Oder vielmehr wir haben so viele, daß keine einzige der anderen den Rang ablaufen kann: wir haben die Wartburg, Wittenberg, Spener, Worms. Glücklicherweise hat der Gott der Weltgeschichte, der die Reformation ins Wert setzte, zugleich dafür geforgt, daß wenigstens an den letten beiden Orten nichts mehr zu sehen und zu verehren ift, was uns von dem hohen Geist abbringen könnte, der sich dort ausgesprochen hat. Aber die Gefahr ist überhaupt nicht groß: aus Wittenberg und der Wartburg bringen wir hohe, starke Gefühle mit, die uns die Erinnerung an die großen Tage, Gestalten und Geschehnisse erweden, die sich an diese Orte knüpfen. Und wenn man auch einmal mehr als ergriffen in der Kirche Luthers sigen kann, so ist doch unser Geist von der Art, daß er immer wieder in seine geistigeren Wege zurückbiegt. Unfer Lied bietet uns trogdem manchen Anknupfungspunkt, wenn wir an Zion als an die geistige heimat der Diasporajuden denken, in deren Mund dies Lied der Ausdruck ihres erfüllten Verlangens war. Die geistige heimat von Menschen, die weit über die Erde zerstreut, sich wieder an einem ihnen teuren Orte zusammenfinden - können wir uns als solche nicht eine Anstalt, etwa ein Missionshaus oder eine Brüderkirche vorstellen, wo also der geistige und der örtliche Mittelpunkt der Gemeinschaft zusammenfällt? Aber dazu eignet sich noch besser das folgende Lied.

87.

Dieses Lied atmet dieselbe leise Freude und ist von derselben seierlich frohen Stimmung erfüllt, wie das vorige. Der stille Stolz auf das geliebte und herr=

liche Zion verbindet sich mit dem Glück, einmal wieder in der heimat der Seele zu weilen. Die Pilger sehen sich alle gegenseitig verklärt im Glang der erfüllten Sehnsucht und des festlichen Tages. Don allen Enden her kamen sie und füllen sich einander mit dem erhebenden Gefühl, einer so großen Gemeinschaft als Glieder anzugehören. Draufen die Fremde, aber hier die heimat, und dieser heimat verdankt man das Beste, man verdankt ihr viel mehr, als was man draußen gesucht und gefunden, Arbeit und Brot. Gustav = Adolf = oder Missionsfeststimmung weht durch das Lied hindurch, zumal wenn man sich die Zusammenkunft an einem geschichtlich bedeutenden Orte denkt. Oder irgend eine ökumenische Kirchenversammlung fände sonst hier ihren festlichen Ausdruck, wenn unsere landeskirchlichen Zäune eine solche ermöglichten. Der Katholik kann sich noch mehr in diesem Psalm beimisch finden. Aber wenn wir aus dem Großen in Kleineres zurudgehen, so paft die Stimmung des Liedes überall bin, wo die heimatkirche im Mittelpunkt steht. Ist sie doch so vielen Menschen der geometrifche Ort, wenn man fo fagen darf, für ihre höchsten seelischen und gemütlichen Werte. Sachsengänger, Seeleute, Soldaten, alles was fremd war und heimkehrt, das kann hier einen Ausdruck für Gefühle finden, die das höchste der geistigen Welt, wie es nun einmal Menschenweise ist, an traute Örter binden, an denen man mit ihm in Berührung gekommen ist. Aber ich könnte nicht über die heimatfirche hinausgehen, also etwa die ewige heimat unter Jion gemeint sehen. Einmal ist uns überhaupt nicht mehr das Bild von Jerusalem oder Jion für die höchste geistliche Welt willkommen, und dann geht jene Deutung weit über den Vergleichungspunkt und die Grenzen der Analogie in unserm Liede hinaus, die nur den örtlichen Mittelpunkt für geistige Werte und hohe Gefühle betonen lassen.

## b) Sest: und Siegeshymnen.

Das Kulturgebiet, das in den folgenden Liedern mit dem Glauben in Verbindung tritt, ist das nationale Leben. Genauer ist es der Krieg und der ihm folgende Sieg, der die herzen zu Gott emporschauen läft. Man mag über den Krieg denken, wie man will, man mag ihn für durchaus unvereinbar mit driftlich-religiöfer Gefinnung halten; man mag einem jeden diefe Gefinnung absprechen, der nicht nur nichts tut, um ihn unmöglich zu machen, sondern vielleicht noch etwas dazu beiträgt, um ihn in die Wege zu leiten; davon haben wir hier nicht zu reden. Es mag in der Tat die vernünftige Friedensbewegung driftliche Gewissenspflicht sein. Aber ebenso gewiß ift doch dieses: ist der Krieg einmal da, dann wird er, wie kaum ein anderes Ereignis, in das Licht des Glaubens gestellt, der hinter allen Geschehnissen den Gott schaut, welcher sie herbeigeführt oder zugelassen hat, aber sie auch zu ihrem Ziel und Ende bringt. Denn was regt die Seelen der Menschen tiefer auf als ein Krieg? Und wann fommt der lette Rest von Glauben zum Dorschein, wenn nicht dann, wenn die Seele in so tiefer Erreaung über das Geschick von allem ist, was sie lieb und wert halt, wie es in einem Kriege geschieht? In dem Kriege spricht wie im Gewitter der große, furchtbare Gott, der erbarmungslos niederstreckt, was sich nicht mehr halten, aber auch manches zerstört, was sich noch halten fann. Spricht Gott im Kriege furchtbar und gewaltig, so spricht er gut und freundlich im siegreichen Friedensschluß. Man muß noch eine Ahnung in der

Seele haben von dem Glück, das vor 40 Jahren die Worte: Sieg und Friede! in dem deutschen Volke erweckt haben. Es greift auch dieses Glück in die tiessten Gründe der Seele hinunter, wo der letzte Rest von Gottesahnung wohnt, und erregt sie ebenso freudig, wie der Krieg sie schrecklich erweckt hatte. Dann aber hat sich zumeist das religiöse Gefühl genug getan und ruht sich wieder einmal für lange Jahre aus; denn dann tritt die Gegenwirkung ein, die ein durchgehendes Geset des seelischen Sebens ist. Sür solche matten Zeiten sind Gedächtnisseiern am Platz: und es ist durchaus angebracht, daß auch die Kirche, die Volks- und Candestirche sein will, sich nicht die Gelegenheit entgehen läßt, die alten Gefühle religiöser Art, die Krieg und Sieg erweckten, wieder in den herzen der nachgeborenen Gläubigen erklingen zu lassen. Gottes Sprache in der Geschichte, das ist die Sprache, die viele noch am ersten zu vernehmen wissen.

Darum wollen wir es nicht verfäumen, die großen Gedächtnisfeiern, denen wir entgegengeben, in diesem Sinne feiern zu helfen. Unmittelbar geben wir dem Gedächtnis der Befreiungstriege entgegen. In acht und neun Jahren feiern wir die fünfzigste Wiederkehr der großen Tage von 1870/71. haben keine bessern hilfen, um diese Feiern religiös und gottesdienstlich zu begehen als unsere Psalmen; denn sie zeigen gerade die Siegesfreude eng mit jener religiösen Deutung verwoben und in die prächtigsten Gewänder eingekleidet. Daß nicht alle Lieder für uns brauchbar sein werden, ist von vornberein schon klar; denn sicher haben sie vieles, was zu besonders jüdisch ist, an sich, um ohne Anstoß vorgetragen zu werden, zumal wir bei solchen geiern nicht bloß Ceute aus unsern Kreisen haben, denen Geist und Sprache Kangans nicht nur erträglich, sondern im Gottesdienst unentbehrlich ist. Was sich aus diesem Grunde für den Gottesdienst nicht eignet, findet immer noch seine Verwendung im Unterricht; denn ihm kommt es ja darauf an, das, was gilt, auch mittelbar klar zu machen, nämlich durch einen Vergleich mit dem, was nicht mehr gilt. lehrhafte Zweck aber stört die Stimmung der Feier zu sehr, um ohne Einschränkung empfohlen zu werden.

Sollte uns die Zukunft nicht nur Gedächtnisseiern vergangener Kriege und Siege, sondern auch noch Kriege und Siege selbst zu bringen haben, dann würden diese eindrucksvoll genug sein, um uns noch eifriger nach solchen klasssischen und typischen Ausdrücken für die Gefühle, die jene dann in uns erwecken, greifen zu lassen, wie wir sie in unsern Liedern für alle Zeiten zu sinden haben.

#### 2. Moj. 15, 1-17.

In echter starker Begeisterung, die auf jeden Empfänglichen ansteckend und mitreißend wirken muß, preist dies Lied mit seinen erhabenen Bildern und mächtigen Ausdrücken die grundlegenden Taten Jawehs, mit denen er einst sein Dolk geschaffen hat. Glück und Dank strömen aus der Seele des Dichters, wenn er daran denkt, wie der große Pharao im Kampf mit seinen Vorvätern unterzgegangen ist, und wie die Völker erschraken vor dem surchtbaren Eindringling, den so schreckliche Wundertaten seines Gottes begleiteten. Aber troß allem Stolzist das Lied kein Preis der nationalen Krast allein, sondern es spricht die Deutung aus, die der Fromme jenen Ereignissen gibt, weil er gar nicht anders kann, als wichtige Geschehnisse zu Taten seines Gottes zu machen. Gott hat in seiner Gnade

und Treue, Gott hat mit Macht und Wundertaten sein Dolk an sein Ziel geleitet. Dabei zittert spürbar noch das leise Grauen unter allem Jubel nach, das Grauen vor dem furchtbaren Gott, der in solchen elementaren Ereignissen sich jedem bemerkbar machen muß, wie es jener Untergang Pharaos im Roten Meere gewesen ist. Dies Lied wird sich immer als Ausdruck darbieten, wenn ein surchtbares Naturereignis plöglich ein Volk von einem gefährlichen Feinde befreit hat, wenn das Grauen vor dieser Naturgewalt verschlungen wird von dem heißen Dank für die unerwartete Rettung.

Judozentrisch ist natürlich diese religiös-poetische Deutung der großen Ereignisse, wie sie sich für ein fräftiges Volksgemut gang von selbst versteht. Die Beziehung auf den nationalen Zweck ist so naiv, wie sie in einem Volke sein muk, das als das Natürlichste von der Welt dies eine ansieht, daß es lebt und nicht untergeht, auch wenn andere darüber zugrunde gehen muffen. Soll Volk und Daterland sein, dann darf dieses eherne Selbstgefühl nicht geschwächt werden durch sentimentale Reflexionen über Recht und Unrecht, über Schmerz und Verlust des Gegners. Nationales Selbstgefühl, gegründet auf das unmittelbare Bewuftsein, den höchsten Wert in der Welt, wenn auch noch nicht darzustellen, aber erreichen zu wollen, ist der Ausdruck für das starte und zukunftssichere Leben eines Dolkes, das eine Aufgabe in der Welt zu erfüllen hat. Man kann nicht einem Dolk große Aufgaben aufbürden und ihm dazu den Rat geben, daß es sich doch ja nicht "fühlen" soll. Das geht nicht bei einem Einzelmenschen, geschweige denn bei einem Volk. Dabei muß und kann man gewiß einen Chauvinismus bekämpfen, der der scheinbar notwendige Schatten an diesem Licht ist, wie die Intoleranz der der Glaubensgewißheit. Nicht nur der einzelne, sondern auch ein Volk schwantt immer hin und her, wie nach Cuthers prachtvollem Bild der trunkene Bauer auf dem Pferd; so schwankt jest unser deutsches Volk, nachdem es lange gleichsam eine immerwährende Bitte an die anderen Völker um Entschuldigung für sein Dasein gewesen, nach der anderen Seite, dem nationalen übermut und der Derachtung der Fremde, hinüber; wenigstens findet man schon darüber allerlei Klagen. Aber wo solche zutreffen, da sind das noch Rückschlagserscheinungen und Kinderfrantheiten. Ein rechtes Selbstgefühl zeigt sich darin, daß es sich gerade nicht immer zeigt; Schwachheit aber hat immer Angst, übersehen zu werden und bläht sich darum auf. - Jedenfalls aber wollen wir uns nicht wieder so sehr von Rudfichten auf das Ausland bestimmen lassen, daß wir 3. B. auf unsern Sedantag Denn der ist es für unser Geschlecht, der uns ähnliche hochgefühle erweckt, wie sie unser Lied ausspricht: "Nun last die Glocken von Turm zu Turm durchs Cand frohloden im Jubelsturm! Des Flammenstoßes Geleucht facht an, der herr hat Großes an uns getan! Ehre sei Gott in der höhe!" - Don hier aus finden wir uns in die weihevolle und fräftige Art unseres Liedes hinein. Darum ist es aber auch gültig für uns, wenn es sich darum handelt, einen hohen religiösen Ausdruck für nationale hochgefühle zu finden, die das Gedächtnis oder gar das Erlebnis einer ähnlich großen Gottestat erweckt, die zugleich das Grauen vor dem furchtbaren und gerechten Gott, dem Richter der Welt in großen Geschehnissen, und den heißen Dank für die Rettung des Daterlandes in uns aufruft.

Wir wollen uns unseres Liedes erinnern, wenn wir im Jahre 1912 an den grauenvollen Untergang der französischen Armee in Rußland, besonders an

die Berefina denten. Wenn die Natur allein ein folch furchtbares, aber beilsames Zerstörungswert vollbringt, dann ertont die Stimme Gottes um so lauter daraus hervor: "Mit Mann und Roft und Wagen hat sie der herr geschlagen." -Wenn England an den Untergang der Armada denkt, dann ist wieder die Erinnerung an den Gott nahe, der Israel rettete, indem er seine furchtbarste Waffe, das Meer, gegen die Seinde seiner Freunde gebrauchte. Und wenn einmal ein feindlicher Truppentransport von furchtbaren Sturmen an die gelsen der Kufte geworfen und vernichtet wurde, wir wurden uns doch nicht im geringsten befinnen, mit Tonen, wie sie dieses Lied uns bietet, Gott für diese furchtbare Rettungstat zu banken; ein schwächlicher Verräter des Vaterlandes, wenigstens dem Geiste nach, wer dann zuerst an die armen Menschen dächte, die da an der Küste oder auf dem Grund des Meeres liegen. Den armen Leuten kann natürlich ein herzliches driftliches Erbarmungsgefühl gelten, aber das erste überwiegende Gefühl muß dennoch der Dank an den Gott sein, der unser Vaterland, das er uns als ein hohes Gut zur Pflege anvertraut, aus der hand des Seindes gerettet Das Vaterland nimmt für uns die Stelle ein, die Zion in unserm Liede einnimmt. Es ist uns auch heilig und teuer, freilich vor allem, weil wir Christen sind, und zwar als eine Stätte, da wir Gottes Reich an den uns stammverwandten Nächsten, in der uns durch Anlage und Geschichte gebotenen Art, nach Gottes Willen zu bauen haben. Die Gesamtheit geistig-geschichtlicher Werte umklammern wir mit heißer Liebe und halten sie für wichtig genug, um sie, wie alles, was uns wertvoll ist, im letten Grunde allein mit der religiösen Kategorie anzuschauen, also aufs engste mit Gott in Derbindung zu seten.

Im Unterricht liegt ja die Derlesung des ganzen Ciedes, wenn man den Durchzug durch das Meer und den Einzug ins gelobte Cand behandelt, zu nahe, als daß man sie über geographischen oder naturwissenschaftlichen Fragen übersehen könnte. Jedenfalls ist es wichtiger, den Schülern eine Ahnung von der Stimmung zu verschaffen, mit der Israel diese Grundtat Gottes ansah, als sich über jene Fragen den Kopf zu zerbrechen. Der hinweis auf D. 8 erklärt die Entstehung des wunderhaften Berichtes über die Vernichtung Pharaos in ähnlicher Weise, wie der Stillstand der Sonne im Tale Ajalon erklärt werden muß: eine poetische Ausmalung, die das Recht auf Übertreibung hat, ist als solche verkannt und — buchstäblich aufgesaßt worden. Das gibt für Obersekundaner, oder eine Bibelstunde für Suchende eine sessells und fördernde Unterhaltung.

#### 114.

Auch hier wird das große Ereignis, das das jüdische Dolk und den jüdischen Staat gegründet, in hohen frohlokenden Tönen und prächtigen Bildern geseiert. Gott stellt dem Siegesgange seines Dolkes die Natur zur Versügung; denn er ist beider herr, der Gebieter der Natur und vor allem der Cenker der Geschike der Welt und seines Volkes im besonderen. Darum soll auch die Erde erbeben vor ihrem herrn, der sie so in seinen Dienst gezogen hat, um seines Volkes willen.

— hier sehen wir wieder in die Art des Glaubens hinein, der seine höchsten und beglückendsten Ersebnisse garnicht anders ausdrücken kann, als indem er nach den Mitteln der poetischen Sprache greist. Und diese bestehen in der Verpersönslichung und in der übertreibung. hier sliehen Meere und Ströme, Berge springen

und hügel hüpfen — alles dies gehört zur Sprache der Begeisterung des Frommen, der sich im Mittelpunkt des Geschehens weiß und hinter diesem Geschehen seinen Gott sieht, der sauter Wunder tut. Springende Berge und hüpfende hügel haben denn nun doch Schwergewicht genug gehabt, um jedem pedantischen Dersuch zu widerstehen, der in ähnlicher Weise "geschichtliche Wahrheit" aus diesen poetischen Bildern machen wollte, wie zurückweichende Meere und Ströme und eine stillstehende Sonne zu Tatsachen geworden sind.

So kennzeichnend und vorbildlich unser Lied auch für die gläubige Deutung großer volksgeschichtlicher Ereignisse sein mag, so tiese Ehrfurcht auch die letzte Strophe durchweht, als Text oder auch nur als Lektion könnte ich es nicht nehmen, weder bei dem Gedächtnis noch gar bei der zeier eben geschehener Großtaten Gottes. Dazu stößt uns doch zu vieles ab, was damals als schön und und wahr galt. Aber als Ausdruck für das israelitische Hochgefühl, mit dem man auf jene Errettung am Roten Meer zurückjah, und als Beispiel für die heilsgeschichtliche Deutung der Natur empsiehlt sich dieses Lied für den Unterricht.

81.

Der Dankesjubel, der begleitet von festlicher Musik zum himmel emporsteigt, um dem starken Gott in vollen hohen Tönen Dank zu sagen für seine großen Taten, sindet plöglich ein ganz besonderes Echo in dem Worte Gottes, das von oben herunterschallt. Gott erinnert das Volk an seine Rettungstaten, um die alte, immer wieder notwendige Mahnung daran zu knüpsen: Dulde keinen anderen Gott bei dir, als mich. Weil sie aber ihrem eignen Sinn gesolgt waren, hatte Gott sie preisgegeben. Kehrt aber das Volk zu ihm zurück, dann wird sein Gott es erhöhen und ihm seine alte Stellung unter den Völkern wieder verleihen.

Wir haben hier das Grundschema aller Frömmigkeit: Not, Anrufung Gottes und Rettung, aber in der ethisch bedingten Erweiterung; diese läßt vor die Not die Schuld, und zwar die religiös bedingte Schuld treten, und ebenso läßt sie die Rettung erst auf die Rückfehr zu Gott folgen. Dieser Gedankengusammenhang ist hier auf das nationale Leben angewandt. Und in dieser form gehört er zu den wertvollsten Gaben, die wir vom A. T. erhalten haben. Denn wenn jener Jusammenhang im Einzelleben oft genug versagt, so haben wir um so viel mehr Beispiele für seine Gultigkeit auf dem Gebiet des Völkerlebens. Ein Dolk hat viel mehr Zeit, um ihn zu erproben als ein einzelner, der darüber wegstirbt, ehe die heilsamen Solgen seiner Bekehrung eintreten können. Natürlich dürfen wir aus diesem Jusammenhang auch feine unbedingte und unverbrüchliche Regel machen. Wir brauchen bloß an das Geschid der Buren zu denken, das viel zu schnell vergessen und viel zu wenig religiös verwertet worden ist, wenn man noch an die große Begeisterung in patriotischen und an die vielen Fragen in religiösen Kreisen denkt, die der Burenkrieg damals erwedt hat. Aber für unsere preußisch-deutsche Geschichte stimmt die Regel; wir sollten doch viel mehr als in gelegentlichen Gebächtnispredigten diese große Cehre der Geschichte fruchtbar machen. Die Rudtehr zum Idealismus und zum Glauben hat doch vor hundert Jahren die innere Wiedergeburt, und diese hat dann die politische Rettung Deutschlands zur Folge gehabt. - Unser Lied setzt zwei Notzeiten vor-

aus: aus der einen hat Gott einst vor langen Zeiten sein Volk gerettet, in der anderen ist es noch. Sie sind in die zweite gekommen, weil sie dem Gott nicht treu geblieben sind, der sie aus der ersten gerettet hat. Sie werden aus ihr gerettet, wenn sie sich wieder zu diesem Gott wenden. - Diesen Zusammenhang finden wir wohl häufiger als einen gewissen Kehrwechsel wieder: er liegt ja auch in der Natur des Menschen. Auf die Rettung folgt übermut und Leichtsinn und darauf wieder neue Not. So war es nach 1815, so war es nach 1870. Beidemal war es die Pflicht der Kirche, nicht nur mit Dank und Jubel die Taten Gottes zu begleiten, sondern auch die Grundmauern für die Dauer des Glückes zu legen oder zu stärken. Ganz den Geist, der in dem Abschnitt von  $\mathfrak{V}$ . 9-12herricht, atmet das wunderbare Lied Schenkendorfs: "Wie mir deine Freuden winken nach der Knechtschaft, nach dem Streit"; und besonders die eine Strophe: "Aber einmal mußt ihr ringen." Und dann gählt er den wahren inneren Seind auf, den nicht die Sozialdemokratie darstellt, sondern der schlimmer ist als die Sozialdemokratie: Haß und Argwohn, Streit und Neid und bose Lust, - "dann nach schweren, langen Kämpfen kannst du ruhen, deutsche Brust." Dieses Lied und den Geist, der in ihm waltet, sollten wir doch bei den bevorstehenden Ge= bächtnisfeiern in den nächsten Jahren immer wieder in den Mittelpunkt stellen. Es atmet so gang und gar das Glud der Errettung und strömt für jeden Empfänglichen spürbar die Freude am wiedergeschenkten deutschen Vaterland aus, das im hellen grühlingsschein vor dem Sänger liegt; und es vereinigt doch mit dieser Freude den hohen sittlichen Ernst, der alle Vaterlandsliebe vor Chauvinismus schützt, der sie erst adelt und für Christen erträglich und wertvoll macht.

Wenn der Kehrwechsel in der Geschicken der Dölker nicht auf einmal durch eine Ordnung abgelöst wird, die eine ganz neue Stuse der geschichtlichen Entswicklung bedeutet, dann gehen wir Zeiten entgegen, die uns wieder einen Anlaß bieten, uns auf solche Klänge zu besinnen, wie sie unser Sied enthält; wir gehen solchen Zeiten entgegen, wie man dem Tal entgegen wandert, wenn man, auf der Wanderung über hügelland, einen hügel hinaufgeht. Unsere Stimme vermag ja herzlich wenig im politischen Seben; wenn wir sie aber in sein großes Stimmengewirr hineinzusenden wagen, dann sollte sie immer im Geist dieser religiös-sittlichen Frömmigkeit der Propheten erschallen: nur innere Tüchtigkeit kann ein Volk wieder hochbringen; und innere Tüchtigkeit hängt allein an dem Glauben. — Die anderen Götter sind natürlich nicht andere Gottesnamen, sondern andere geistige Mächte, die das Volksleben beherrschen und zerstören.

Iwar macht der besonders stark ausgeprägte jüdisch-nationale Grundzug unseren Psalm für viele nicht geeignet zum Text oder zur Lektion; aber wir haben wenig andere Lieder, in denen die Verbindung von religiös-sittlichem Geist und nationaler Freude so stark ausgeprägt ist wie hier. Darum werden wir jene Züge ruhig mitnehmen und das Typische herausarbeiten, das er in so starkem und reichem Maße enthält.

99.

Ohne Trübung ziehen die feierlichen Klänge dieses Liedes vorüber. Welch ein tiefes Glück erfüllt hier die Seele des Mannes, in dem die Liebe zu Gott

sich vereint mit der zu seinem Volk! Welche seine Form weiß er zu sinden für die höchsten Gesühle, die seine Brust durchziehen! Man spürt den hauch der Sestesfreude, der dieses Lied zum Ausdruck dient. Ungetrübter Freude ist es voll, denn die Erinnerung an vergangene Not erhöht nur die Empfindung für das gegenwärtige heil. Gott hat verziehen, Gott sucht nicht heim unsre Taten. Welch ein Glück und welch ein Ansporn für seine Seelen, sich geborgen zu wissen in den händen einer Macht, die bei aller Strenge auch verzeihen und üble Folgen menschlicher Taten beseitigen kann! Diese reichen Töne warmen Glückes, wie sie immer auf abgewandtes übel und auf erfüllte Wünsche zu solgen pslegen, geben unserm Lied seinen vollen, satten Klang und seinen Charakter als eines schönen Ausdrucks für eine hohe Feier.

Wir können uns wundern, daß hier der Gedanke so ganz umgebogen ist, der sonst die Psalmen erfüllt, nämlich der harte Satz des Glaubens: die Weltzgeschichte ist das Weltgericht. An seine Stelle tritt die Freude über Gottes verzeihende Gnade, die alles zum Guten gewendet hat. Aber es ist subjektiv nötig, daß der Glaube große glückliche Geschicke so auffaßt: Welch eine Wendung durch Gottes Führung! (nebenbei: Führung hieß es und nicht Fügung; jene Fassung ist viel wärmer und entspricht viel mehr dem lebendigen Glauben an den Gott, der voller Teilnahme und Krast die Dinge der Geschichte in der hand hat.) So nur kann der Glaube reden, der von sich eben so gering denken muß, wie er von Gott groß denkt. Die Vergangenheit spricht noch mit in die Gegenwart hinein; ein Volk, das solche Helden hatte, hat noch eine Zukunft, kann nicht untergehn.

Als Muster für die demütig-gläubige Deutung großer glücklicher Weltereignisse kann dies Lied überall da dienen, wo man sich an dem stark israelitischenationalen Zug nicht stößt, sondern ihn als Erhöhung der ganzen Stimmung in die Region des Heiligen hinein mit Ehrfurcht und Gewinn empfindet. Da ist auch der Dersuch nicht ausgeschlossen, von den drei hier genannten religiösenationalen Größen aus eine Linie nach unseren großen Helden zu ziehen, die uns immer dann geschenkt wurden, wenn die deutsche Geschichte einen starken Anlauf in die höhe nahm, und an denen sich jede Gegenwart und jede Zukunst immer wieder neues Vertrauen auf die starken Kräfte holen kann, die im Grunde unseres Volkslebens als Bürgschaft für unsere nationale Zukunst liegen. Als Text eignet sich unser Lied dann aber besser denn als Lektion, weil jene Beziehungen erst herausgestellt werden müssen.

### 149.

hählich klingt in den frohen Jubel dieses Psalms der Ruf nach Rache hinein. Hat die Harfe das Schwert abgelöst, so wird das Schwert wieder die Harfe ablösen. Offen bricht der Drang nach Rache aus der Seele hervor; der Hah wohnt dicht neben dem Preis und dem Dank.

Das ist der haßvolle nationale Judengeist, das ist der schlimmste Chauvinismus. Hier ist die Schattenseite der Kriegsbegeisterung, die einem die Frage vorlegen kann, ob es überhaupt möglich ist, Krieg zu führen, ohne zu hassen. Uns klingen Töne aus unserer nationalen Lyrik ins Ohr, die ähnlichen Geist atmen: "Schlagt sie tot, das Weltgericht fragt euch nach den Gründen nicht."

Wir verstehen, wie die Leidenschaft des Hasses gegen den Unterdrücker solche Töne finden und wie auch ein Frommer alles vergessen kann, was er von dem gütigen und heiligen Gott weiß, wenn er nur den heißen Wunsch hat, diese Gerechtigkeit seines Gottes gegen die Unterdrücker aufzurufen.

Wir können nur von Herzen wünschen, in keine Cage hineinzukommen, die uns wieder solche Tone auf die Lippen zwänge. Es ware schrecklich; wir fönnten sie ja doch nur mit bosem Gewissen anstimmen, wir hatten nicht mehr die naive Selbstgewißheit, wie sie noch der haß unserer großen Sanger vor hundert Jahren hatte. Dann kann für uns dieses Lied nur eine geschichtliche und unterrichtliche Bedeutung haben. Wir können mit ihm die Stimmung der Makkabäerzeit klar machen, und diese ist für uns viel wichtiger als ihre geschichtlichen Daten; wir tonnen mit unserm Psalm die Greuel des Bauernfrieges, wir können den 30jährigen Krieg verständlich machen; denn in jenem hat Thomas Münzer, in diesem hat Kaspar Scoppius ihn benutt, um zum fanatischen haß anzufachen; diefer hette die romifchetatholischen gurften, jener seine Bauern mit ihm auf. Die Verbindung von politischem haß und Religion hat hier ihren häflichsten Ausdruck gefunden. Wenn sich in dieser Verbindung die Politik den Glauben dienstbar macht, um sich mit ihm die stärksten Leidenschaften gu sichern, so sollte umgekehrt in jener Verbindung, die tatsächlich gar nicht völlig aufge= hoben werden tann, die Religion den politischen haß zügeln und jenes Kompromiß 3u Wege bringen, das uns als das höchste scheint, was wir vorläufig erreichen tönnen: das Kompromiß, daß man den Angreifer abwehrt und den mit den Waffen überwundenen Seind noch einmal mit jener Klugheit überwindet, die unser Bismarck Österreich gegenüber betätigt hat. Freilich Frankreich gegenüber hat bisber scheinbar diese Politik versagt; aber es kommt bei ihr auch darauf an, ob sie nicht den Eindruck einer Schwäche macht, die zum Nachlaufen peranlaßt und darum gerade zur Vergeltung und Revanche reizt. Wenn aber selbst= bewußte Stärke klug die hand bietet, dann ist der Erfolg mahrscheinlich.

Im Unterricht ist der Psalm gut zu gebrauchen, um reiseren Schülern zu helsen, den Geist und das Wort Gottes in der Bibel herauszusinden. Es wird sicher ein jedes Glied einer höheren Klasse sofort entscheiden, daß hier der Geist unseres Gottes nicht spricht. Solche "Übungen" empsehlen sich mehr als die gebräuchlichen Übungen im Ausschlagen von Bibelstellen; denn nur so können wir helsen, wieder Sinn für die Schrift zu erwecken. Die Gesahr, Besservisserei auf solche Weise großzuziehen, ist nicht so schrift zu derwecken. Und dann, wann sollen wir denn anfangen, den spiritus sanctus mit seinem testimonium auszurussen?

33.

Dieses Lieb atmet wieder dasselbe volle Glück wie unser deutscher Sang "Wie mir deine Freuden winken nach der Knechtschaft, nach dem Streit", nur daß es einen stärkern religiösen Grundzug hat. Eben darum kommt es an das niederländische Dankgebet heran "Wir treten zum Beten vor Gott den Gerechten." Es ist dieselbe frohe, glückliche Stimmung eines noch vor kurzem allseitig gebrückten und zerschlagenen Volkes, das sich nun auf einmal ganz unvorhergesehen und kaum erhofft frei vom Drucke der Feinde sieht. Umso lauter bricht darum

der Jubel empor, und er wird in den frommen Herzen zum Dank gegen Gott, den Cenker der Welt und der Geschichte, der seine Macht dazu gebraucht hat, sein Volk wie durch ein Wunder zu erretten. In der hand des Gottes geborgen zu sein, der alles lenkt, nicht nur die Weltgeschichte, sondern auch das große weite-All mit allem, was darinnen ist, das ist der größte Gewinn eines Gläubens, der es wagt, einen guten und gnädigen Willen über Natur und Menschenwelt zu schauen und sich ihm anzuvertrauen. So ruht nach schweren Zeiten und großen Siegen der Glaube froh und sicher im Schirm des Allmächtigen aus, dessen wiß, daß Gott immerdar mit seinem Volk sein wird, wenn es sich auch zu ihm hält.

Das Besondere an unserm Liede ist die Lage, in der das Volk war: es scheint von vielen Feinden umgeben zu sein. Wenn ihm trohdem Sieg und Freiheit geschenkt wurden, dann war dieser Ausgang um so mehr ein Anlaß, allen Erfolge Gott zuzuschreiben, als die eignen Kräfte, weder Massen noch Rosse, nicht imstande gewesen waren, allein den Sieg zu erringen. Hier seht die Deutung ein, die der Glaube allen großen Ereignissen gibt, die förderlich und heilsam sind: Gott allein hat alles gemacht und gegeben.

Darin liegt für uns der Wert des Psalms. Wir können keinem Volkesagen: Gott muß dich erretten; aber wir können sagen: wenn du errettet worden bist, dann danke es Gott. Denn der Glaube begleitet immer das Geschehen, wie es eintritt und verläuft, mit seiner Deutung; er führt alles auf Gott zurück. Und da Gott und der Glaube ethisch und auf das heilige gerichtet sind, bestommt diese Deutung immer einen praktischen, einen teleologischen Zug; die Ereignisse, die Gott schickt, sollen etwas sagen. Denn nur so spricht Gott, daß er etwas tut, und er tut nichts, ohne daß er etwas damit sagt. Das ist die naive und echte Art des Glaubens, alles im Licht Gottes zu sehen, und alle Ereignisse als Wirkungen Gottes zu deuten, der als ihr Urheber und Lenker gedacht ist. Diese Deutung wird immer dann angeregt, wenn es sich um lebenswichtige Besgebenheiten handelt.

Eine solche lag hier offenbar vor: die Befreiung des Volkes von einem schweren Joch. Für alle ähnlichen Fälle ist darum unser Psalm typisch. Er kann um so eher für solche Fälle verwandt werden, als er wenig besonders Israelitisches enthält. Er ist wie ein großes "Nun danket alle Gott", das auch nach dem Friedensschluß gesungen wurde, der einem furchtbaren Krieg ein Ende machte. In irgend einer Verbindung mit großen, schweren Kriegen kann man darum unseren Psalm brauchen, sei es daß es sich um den 30 jährigen, um den Siebenjährigen Krieg oder um den niederländischen Befreiungskrieg handelt. Hoffentlich haben wir es nicht nötig ihn einmal anzustimmen; aber wenn der europäische Krieg kommt, dann wollen wir ihn lieber selber singen, als ihn aus dem Munde unserer Seinde hören.

Als ein schönes Wort für den Geburtstag des Kaisers empfiehlt sich. 16-19, wenn dies als Sinn hineingelegt oder herausgeholt wird: der Könige und der Völker Geschicke sind in Gottes hand; das Beste, was man tun kann, ist, sich an diesen Gott zu halten. Und zwar halte man sich an ihn, nicht nur mit dem Vertrauen, daß er alles wohl machen wird, sondern auch mit seinem ganzen. Ceben und Verhalten. Religiös-sittliche Tüchtigkeit ist das Mittel, mit dem Gott

arbeitet, um ein Volk gegen äußere und innere Schäden (Zeiten des Hungers) zu bewahren. Man kann auch ein allgemeineres Thema gewinnen, wenn man Gottes Macht über die Welt der Natur und über die Menschengeschicke behandelt, also 0.6-9 und 10-12 als materia laudis (Delitsch) mit dem Eingang und dann noch mit dem Schlusse zusammennimmt, der auf das "Gott hat geholfen" ein "Er wird weiter helfen" folgen läßt. Die Hauptsache aber wird es doch immer sein, daß wir unsere Gemeinden immer mehr in diese Deutung der Welt und der Menschengeschicke hineinziehen, die Gott in letzter Linie als Urheber und Tenker ansieht und ihm vertraut und gehorcht.

68.

Es ist schade, daß der Psalm als Ganzes unverwendbar für uns ist, so= weit es sich um die Predigt von Gultigem handelt. Zwar schreitet er prächtig einher, zwar klingt in ihm hell auf die Freude über Sieg und Errettung; aber es ist zu viel nicht bloß der gräflichen Freude am Blute der Seinde, sondern auch des besonderen israelitischen Gedankengutes darin, als daß wir ihn verwerten könnten. Doch für den geschichtlichen und unterrichtlichen 3wed ift er sehr brauchbar: denn er gibt eine fülle von anschaulichen Bildern, die Israels Glauben und Kultus beleuchten; Israels Kriege Gottes Kriege, Israels Seinde Gottes Seinde; Gott wohnt auf dem Basam, Myriaden Wagen hat er gur Derfügung, der Zion ist ein heiliger Berg, unberührbar für die Beinde. Und dann lese man das prächtige Bild V. 25 – 28, das uns den Dankgottesdienst des Volkes malt. Man könnte unser Lied gebrauchen, um die Stimmung unter Judas Makkabäus zu zeichnen: "Seht er kommt mit Preis gekrönt, weil Posaunen ihn empfahn." Damit gibt man einen Eindruck von dem gangen Geist seiner Zeit, von dem Jubel, mit dem er begrüßt wurde, der noch denen in die Seele klang. die später Jesu einfaches Auftreten nicht mit seinem Anspruch, der Messias zu sein, gusammenreimen tonnten. - Sur eine Predigt mit sozialem Inhalt empfiehlt sich etwa das Stud V.5-7: Gott der Vater der Waisen und Anwalt der Witwen; der V. 6 kann auch einmal für sich an einem Grab oder im Gespräch gute Dienste tun.

# c) Liturgische Hymnen.

Ein weiteres Stück "Kultur" und "Welt", das uns die Psalmen in einem engen Verhältnis zur Frömmigkeit zeigen, ist natürlich der Kultus. Die Frage, ob er nicht so sehr zur Religion gehört, daß man ihn nicht in dieser Weise bezeichnen kann, geht uns aber hier nichts an. Auf jeden Fall spielt der Kultus im N. T. keine solche Rolle; hat sich ja doch dessen Gedankenwelt zum guten Teil im Gegensatz zur überschätzung des Kultus entwickelt. Wir haben aber wieder einen Kultus und wir lernen ihn immer mehr schätzen; und zwar tun wir das um so mehr, je weniger auch unser evangelisches Volk dazu neigt, die Teilnahme an ihm als ein gutes Werk anzusehn. Zwei Dinge sind es, die ihn uns immer wertvoller erscheinen lassen: einmal seine Bedeutung als Gemeinschaft sir das Wachstum aller Religion ist, und weil sich im Kultus wie auf einem neutralen Boden noch sehr viele oft recht verschiedene Ausprägungen des religiösen

Lebens zusammenfinden, die eine genaue Durchforschung ihres dogmatischen Bestandes von einander trennte. Dann aber haben wir noch im Gegensatz zu allem Intellektualismus die Bedeutung der irrationalen Kräfte, also des Gefühles und des Gemütes, für jenes Wachstum der Religion schähen gelernt. Ein Lied voll Innigkeit und Tiefe, ein echtes, warmes Gebet bekommt eine immer größere Wichtigkeit für das Innenleben und steigt für manche hoch an Wert über die Predigt empor.

Das ist die allgemeinste Bedeutung, die wir diesen kultischen Liedern zusschreiben müssen: sie machen einmal wieder auf den Wert eines schön gestalteten und durchgeführten Anbetungsgottesdienstes ausmerksam. Sie erinnern uns daran, wie man Frömmigkeit pslegen kann, wenn man die Fülle frohen und heiligen Glückes entbindet, die in allen wahrhaft frommen Menschen gelebt hat. Auf den Flügeln froher Lieder und inniger Gebete sollte jeder lernen, eine Gemeinde in die höhe emporzutragen, der nur irgend eine religiöszästhetische Ader in sich hat. Und wenn dieser Sinn für das heilige im Gewande des Schönen auch die Predigtweise bestimmt, wie das z. B. mit den Predigten von Smend der Fall ist, dann ist das ein Weg, auf dem ohne Zweisel sehr viele einem so mit dieser Kraft bezahten Prediger solgen werden. Don anderen Weisen, die sich für anders gezartete Prediger und Gemeinden schiefen, haben wir hier nicht zu reden. — Wie weit sich unsere Lieder jeweils für die Ausschmückung des Gottesdienstes selbst eignen, darüber wird bei der Behandlung der einzelnen Psalmen zu reden sein.

### 134.

Dieses entzückende, schlichte Lied muß man bekannter machen, als es ist. Welche weihevoll-freudige Stimmung liegt doch über den wenigen Versen! Wahrscheinlich ist es sein klerikaler Grundzug gewesen, der es nicht in allgemeinern Gebrauch hat eingehen lassen. Aber ihm zum Trop sollte man es sich für allerlei Gelegenheiten merken. Welches schöne und eindrucksvolle Bild gibt es zunächst für allen Unterricht über Tempel und Kultus; der Wechselgesang zwischen dem Chor der Leviten und dem Einzelgesang des Priesters vor dem Tempel in der Nacht: daran kann man die Schönheit des israelitischen Kultus veranschaulichen und überhaupt Sinn für die Verehrung Gottes im Gottesdienst erwecken. Aber unser Lied hat nicht nur schöne Klänge, sondern auch einen hohen Inhalt: Gott preisen seine Diener, und Gott segnet sie reichlich, Er, der als der Schöpfer himmels und der Erde, der Inhaber alles reichen Segens ift. Preis und Segen das ist auch ein Weg, auf dem sich Gott und seine Frommen begegnen; er darf über den anderen: Enade und Vertrauen – und: Gottes Wille und Gehorsam – nicht vergessen werden. Dabei kann man ja dem Worte Segen jeden möglichen Inhalt geben; was hindert uns daran, als solchen auch Gottes heiligen Geist und das frohe Ausruhen in seiner gütigen Gemeinschaft zu sehen!

Zu verwenden scheint mir der Psalm zunächst einmal für alle Gelegenheiten zu sein, wo Pfarrer und andere am Werk der Kirche und der Liebe bestellte Leute zussammen sind. Dann muß man natürlich die Schilderung von V. 1 b fallen lassen. Pfarrern, Ältesten und Missionaren kann man auf Sesten, bei Versammlungen aller Art in der üblichen Eingangssprache unser Wort zurusen: Preiset den Herren! — Dabei braucht man nicht gleich auf das Preisen im Leben übers

zugeben; man kann sich auch einmal mit dem ruhigen, glücklichen Preisen begnügen, das entweder unserem Mund entströmt oder das gang still in unserem Innern ertont. Es gibt fein besseres Mittel, immer wieder gufrieden gu werden, als wenn man sich daran gewöhnt, möglichst viel unsere schönen Cob- und Dantlieder zu singen. Sie haben etwas von der glücklichen Stimmung in sich, die in unseren großen Liederdichtern gelebt hat. Und welche innere Befreiung und Erhebung gibt es erst, wenn man Grund hat, gludlich zu sein, und wenn sich dann die Seele, ihrer tiefsten Regung folgend, auf den flügeln eines Liedes wie etwa "Cobe den Herren" oder "Nun danket alle Gott" zu Gott emporschwingen kann! - Es kommt in unserem Pfalm auf die Aufforderung gum Preis noch der liebe Gebetswunsch: Es segne dich der herr! - welchen Eindruck macht er, wenn es etwa Missionare sind, die auf ihr Missionsgebiet abgeordnet werden! Aber wem tut sonst nicht auch ein solches Wort wohl, wenn uns ein ehrwürdiger Mund den Segen des großen herrn im himmel für haus und Amt anwünscht! Ein soldes Wort kann immer einmal wieder einen Blicktrahl der hoffnung und neuer Freude auf irgend einen harten Ader werfen lehren, wo scheinbar nur Dornen gedeihen.

Wenn es nicht bloß "Geistliche" und zum Dienst berusene Amtsträger sind, die der Sänger hier versammelt denkt, sondern die zur nächtlichen zeier versammelte Gemeinde, so gewinnt das kleine Lied auch dafür manchen wertvollen Jug. Wo etwa ein Sylvestergottesdienst um die Mitternachtsstunde stattsindet, welche Töne lassen sich da unserm Liede entloden: Preiset den herrn! — Es segne euch der herr, der Schöpfer von himmel und Erde! — Wir haben hier die ganze Stimmung, wie sie an der Grenze zweier Jahre zu herrschen pflegt: Preis und Segenswunsch, das eine für das alte, das andre für das neue Jahr.

### 113.

Ruhig und froh gleiten die Klänge dieses Siedes dahin. Sie fordern auf zum Preis des herrn, der seine Frommen sicher ruhen läßt im Vertrauen auf seine Allmacht und Gerechtigkeit. Ein erhebender Eindruck von Gott liegt dem Sang zugrunde: Er ist die große, hohe Gewalt, die alles in Ordnung bringt, was auf der Welt in Unordnung geraten ist. Es ist sein Majestätsrecht, solches als höchste Revisionsstelle der Welt im Sinn seiner Gerechtigkeit wieder zurechtzurücken. Das Vertrauen auf die Gerechtigkeit des herrn der Welt spricht sich hier noch ungebrochen in der alten dogmatischen Weise aus: wenn auch erst nach kurzem Schwanken stellt sich der normale Lauf der Welt immer wieder her.

Was sagen wir dazu? Unser erster Eindruck ist, daß der Sänger weder hiob noch Jesus und Paulus erlebt hat. Seither ist das Dogma von der Gerechtigkeit Gottes auf Erden gefallen. Wirklich? Ja, vielleicht als Dogma, das darüber bestimmen wollte, wie die Dinge geschehen müssen. Aber wir können doch davor nicht die Augen verschließen, daß tatsächlich grade im wirklichen Cauf der Welt häusig genug wieder Dinge in die Reihe gebracht werden, die in Unsordnung geraten waren, z. B. daß jemand endlich auf den Platz kommt, der ihm gebührt, wenn auch nach langer Enttäuschung, daß ein Aussteigen vorkommt, das den Geringen dem Edlen an die Seite bringt. Das kann man auf das Leben des einzelnen, das kann man aber besonders auch auf das politische und

soziale Ceben beziehen. Wo solches vorkommt, da führt es der Glaube auf den Gott zurück, der seine Allmacht der Gerechtigkeit zur Verfügung stellen kann. Das ist der Unterschied dieser gläubigen Betrachtung von jeder dogmatischen; diese will sagen, was geschehen muß, wenn Gott so ist, wie man ihn sich denkt; jene will Gott für etwas danken, was in diesem Sinn geschehen ist, wie der Glaube immer alles Geschehen deutend begleitet, indem er es auf den Willen Gottes zurücksührt.

115.

Es ist derselbe Ton freudigen Vertrauens auf Gott, der auch durch diesen Psalm hindurchklingt. Wir haben ihn schon oft gehört und werden ihn noch oft hören; aber man hört ihn immer wieder gern. Wir müssen es immer mehr lernen und immer eindrücklicher lehren, daß Religion in unserem biblischen Sinn Vertrauen auf Gott ist, so schwer es einem auch fallen mag. Vertrauen auf Gott, das die Seele mit so überlegener Ruhe und Freudigkeit erfüllt, wie sie hier zu uns spricht. Dieses Vertrauen muß den Menschen auch gut machen, wenn nur irgend die Reformation Recht hat, die ja Gottes Pädagogie so auffaßt, daß er am tiessten mit seinem Vertrauen auf Menschen einwirkt.

Besondere Kennzeichen des Liedes sind der Vergleich des lebendigen Gottes mit den Heidengöttern, die so spöttisch geschildert werden, serner der Wunsch nach Mehrung des Volkes Israel, der Hinweis auf die Erde als das Erbe der Menschen, während sich Gott allein den Himmel vorbehielt; und endlich der trübe Gedanke von den Toten, die Gott nicht mehr loben können.

All diese Züge machen den Psalm für uns unverwendbar. Mit unsern Missionsbestrebungen vereint sich die spöttische Schilderung der heidengötter nicht; sie zu einer dristlich gearteten Begründung der Mission umzuschmelzen, dürfte doch auch einem gewiegten Sestredner schwer fallen. Auch die andern beiden Kennzeichen des Psalms, die zwiefache Beschränkung auf das Diesseits, machen ihn für unsern Gebrauch unmöglich. Er muß darum zu den bloß geschichtlich und unterrichtlich verwertbaren gerechnet werden, an denen man die Religion Israels und damit ihren Unterschied von der driftlichen klar machen kann. Brauch= bar ist nur D. 1, aber dieses Wort ist auch voll hohen religiösen Geistes. Sinn des Unser-Dater-Gebets kann man es einmal verwenden, um die theozentrische Betrachtung des Cebens zu stärken, die Gott als die hauptsache ansieht, statt nach unserer Gewohnheit ihn als Mittel für uns anzusehen, worin uns die böse religionswissenschaftliche Erkenntnis so leicht bestärkt. Ist immer das Recht des andern die Grenze für die Gewinnsucht des einen, so ist Gott für uns gang unentbehrlich, damit wir zu seinen Gunsten auf die beständige Geltendmachung unseres Nugens und Interesses verzichten lernen. Wir sind zuletzt für ihn da; damit ist auch der feinste Egoismus aufgehoben, der sonst so leicht in das Ceben des Glaubens eindringt und es verdirbt. So wohnt in diesem Gedanken, den die reformierte Theologie an die Spige ihres Systems stellt, ein hoher unaufgebbarer Wert.

135.

Das einzig Besondere, das dieser Psalm besitht, ist die Aufforderung an die Diener des Herrn, ihm zu lobsingen; ob man neben Psalm 134 diesen Vers

nötig hat, bezweifle ich. Die materia laudis zeigt Gott wie immer als den Herrn der Natur und der Geschichte, während die Heidengötter nichtig sind. Hier ist also nichts für unsern Zweck zu gewinnen, was nicht sonst besser zu haben wäre.

### 136.

Diel festlicher bringt diese Litanei die grundlegenden Gedanken der Religion Israels zum Ausdruck. Aber auch sie ist für uns unverwendbar; es müßte denn gerade sein, daß sie uns einmal wieder daran erinnerte, daß die gläubige Deutung der Geschichte, also die religiös geartete Geschichtsphilosophie, von uns weniger vernachlässigt werden sollte. Hin und wieder einmal ist eine Geschichtspredigt am Plaze, die die magna gesta Dei an der geschichtlichen Entwicklung klar macht; denn in geschichtlicher Entwicklung muß es sich immer um ethische und geistige Werte handeln, nicht bloß um natürliche, die bloß den einzelnen angehn. Darin beruht der große klassische Fortschritt, den die israelizische Religion gemacht hat. Zur Abrundung unseres Glaubens an den einzigartigen Wert dieser Werte gehört aber die Erkenntnis, daß sie Zwecke Gottes in der Cenkung der Geschichte sind. Der maßgebende Standpunkt einer jeden solchen gläubigen Betrachtung der Geschichte kann aber kein anderer sein, als dieser große Optimismus, der in diesen seierlichen Worten der Litanei ausgedrückt ist: Seine Gnade währet ewiglich!

### 147.

Und wieder erschallt derselbe Ton: Unser Gott, der uns helfen will, ist auch der allmächtige herr der Welt! Aber in welcher höhe und in welcher Schönheit tritt der Gedanke hier auf! Es sind fast neutestamentliche Klänge, die D. 3 und 6 a ertonen: Gott heilt das gebrochene herz und die schmerzende Wunde. Der zweite Teil des Psalms von D. 12 ab gibt uns ein wenig befanntes, prächtiges Naturlied; dies zeigt einmal wieder Gott in seiner überwältigenden Größe und Güte, die sich sogar den jungen Raben nicht entzieht. So muffen wir Gott auch einmal zeichnen. Man beachte aber, wie das Lied sich nicht auf Naturschilderungen beschränkt, sondern wie die zweite Strophe in D. 11, so auch die dritte in D. 19 die eigentliche Grundrichtung dieses Gottes betont, welche auf Frömmigkeit und auf Gebot und Gesetz hinzielt. Es wäre durchaus verkehrt, diese Beziehung fallen zu lassen, nur um sich an die Naturfreude zu halten; denn das wäre ganz und gar gegen den Geist unseres Dichters. der fest auf dem Boden unserer geistigen und ethischen Religion steht. Die Beranziehung der Mauern Jerusalems darf uns nicht so viel stören, daß wir darum auf dieses schöne Lied verzichteten. Es eignet sich mindestens als Cektion, aber auch als Text für einen Erntesonntag oder für eine andere Gelegenheit, wo die Natur in den Vordergrund tritt.

### 148.

hier singt eine Seele ihr Glück in vollen Tönen aus sich hinaus. Sie muß es tun, weil sie ihr Glück in andere überströmen lassen möchte. Wir wollen es doch nicht vergessen, daß es unter den heiligen, denen wir im Psalter ins herz sehen,

auch solche Glücklichen gibt, und nicht nur gequälte herzen mit ihren Klageliedern. Unser Sänger hört sein Glück überall heraus, oder vielmehr er hört es überall Eine starte übertragung seines Glücksgefühls auf seine gange Umgebung fennzeichnet sein Lied, wie sie ruhigeren und nüchternen Leuten etwas übertrieben erscheinen will. Aber wir können uns doch der starten universalistischen Richtung nicht entziehen, die hier spricht, zumal da sie uns in hochpoetischer form ent= gegentritt. Wir hören ja auch unser Glück aus Wald und geld im Echo wiederklingen - man denke nur an das Lied "O daß ich tausend Jungen hätte - ". Mur die belebte Schöpfung, die Wale, die wilden und die gabmen Tiere, sind wir nicht gewöhnt, als unser Echo zu betrachten, da wir nur der leblosen stillen Natur, grade weil sie über feine Stimme verfügt, unsere eigne Stimme zu leihen pflegen. höchstens die lieben Döglein dienen uns als Echo unserer Gefühle. Aber wenn es den herrn zu loben gilt, blok weil er der herr und der Center der Welt ist, dann konnen wir uns ichon eber dazu versteben, die ganze Welt zu einem Jubelhnmnus aufzurufen, der alles, was sich sonst befehdet, im Cobpreis des Schöpfers vereinigt. Es entspricht gang und gar dem Geist der biblischen Religion, wenn zulett die Gedanken des Sängers sich auf sein Dolk sammeln; benn Mensch und Dolf sind doch die wichtigsten Gegenstände der gursorge des preiswerten herrn der Welt. So klingt denn der Jubel aus in die Zuversicht, der D. 14a seinen Ausdruck gibt, der leider nicht ohne weiteres für uns verständlich ist. Tropdem läft uns der hobe, festliche Klang dieses Liedes nur ungern auf seine Verwendung an großen, aber auch nur gang großen Tagen des nationalen und auch firchlichen Lebens verzichten. Entweder maa man darauf rechnen, daß die Jubelstimmung, die es als Cektion erweckt, so mitreißt, daß man sich weder an dem horn des Volkes noch an den Israelsöhnen stößt; oder man deute knapp in der Predigt über den Pfalm an, daß das horn, das Gott seinem Volk erhöhen wird, nichts andres bedeutet, als den Retter und heiland. Die großen Jubiläen, denen wir entgegengehn, sei es das des großen Krieges, sei es das der Reformation, werden sicher eine Verwendung dieses prachtigen hymnus mit seinem genus grande ermöglichen.

### 146.

Wunderbar, wie reich die israelitische Dichtung ist, um ihren großen Gedanken immer neu zu formen! Ohne großes hymnologisches Beiwerk spricht dieser Psalm gehalten und straff das Vertrauen auf den Gott aus, in dessen Hand wir uns so wohl und froh fühlen. Es sind schlickte und darum so eindrucksvolle Klänge voller Kraft und Nachdruck, die das Herz zu dem Gott der Güte erheben wollen. Die einfachen Sätze und der einfache Eingang geben dem Lied etwas Wahrhaftiges und Männliches, das uns im Unterschied von anderen Liedern sehr angenehm berührt. Dieser Eindruck der Wahrhaftigkeit wird durch V. 3 und 4 gehoben, die einen eigenartigen Hintergrund zu dem alleinigen Vertrauen auf Gott schaffen: Fürsten sind Menschen und darum sind sie nichts. Es ist doch ein prächtiger Geist, der hier hindurchweht, ein seltener Geist. Denn Gottvertrauen ist oft genug mit Byzantinismus verbunden, weil es sich beidemale um bedingungslose Hingebung an die Autorität handelt; Gottvertrauen ist auch oft genug mit Selbstuckt verbunden, weil man ja doch Gott oft nur darum vers

traut, um ihn für sich zu gebrauchen. Aber hier herrscht eine andere Stimmung; das Gottvertrauen kehrt eine gewisse Spike gegen das Vertrauen auf fürsten hervor und es ist zugleich durch und durch sozial. So könnte sozialdemokratisches Christentum aussehen, wenn es ein solches gabe: Gott ist nicht ein Gott der Großen, er ist ein Gott der Gedrückten und der Niedrigen; sie richtet er auf und stärkt Wie start spricht aus diesen lapidaren Sätzen Gottes ernste und gerechte Gute! hier ist der große, prophetische Gottesglaube, der uns immer noch not tut. Wenn diese Gute, die alle retten und heben will, der Sinn der Welt ift, dann durfen aber die Menschen nicht hinter ihr gurudstehen. Darum ift unser Pjalm ein prächtiger Text für alle Gelegenheiten, wo hilfe und Beiftand von Mensch zu Mensch gefeiert und gefordert wird; also 3. B. besonders für Seiern des Evangelisch-sozialen Kongresses, der seit zwei Jahren wieder eine kirchliche Seier abhält. Aber die Innere Mission sollte es doch trot jenes offenherzigen Berses wagen, diesen Psalm einmal in den Mittelpunkt au stellen. Sicher werden allerdings dieselben Ceute, die den zweiten Ders des nach unserm Psalm gedichteten Liedes: "Cobe den herrn, o meine Seele", nicht gern singen lassen, von diesem Vorschlag nicht sehr erbaut sein. Noch seltener wird sich hier jemand finden, der unsern Psalm am Geburtstag des Candes= fürsten zu verlesen magte; denn man würde sofort die Absicht dahinter wittern, die Majestät zu beleidigen oder sich als Demokrat aufzuspielen. Töne geziemten sich denn mehr an einem solchen Tag für eine christliche Kirche als diese: Der Kaiser ist vergänglich, aber Gott ist ewig; dieses Gottes Wille ist auf die Beseitigung der Nöte aller Unterdrückten und Leidenden gerichtet; darum kann man auch an einem solchen Tage Gott sich nicht anders hingeben, als wenn man sich in dieser sozialen Gesinnung stärken läft. - Das wäre doch ein männliches und würdiges Wort; denn in driftlichen Gottesdiensten handelt es sich doch immer und gerade auch an Tagen hoher Persönlichkeiten um nichts anderes als um Gott und um die Menschen; die fürsten aber haben ihre höchste Ehre darin, daß sie an den Menschen unserm Gotte dienen dürfen.

# d) Eschatologische Hymnen.

Warum wollen wir so wenig von der Eschatologie wissen? Aus demselben Grunde, der uns auch von der Schöpfung nicht so viel reden läßt. Denn beidemal handelt es sich um die Hauptpunkte eines jeden Glaubensganzen, um den Anfang und um das Ende. Aber um Anfang und Ende handelt es sich in einem besonderen Sinn, nicht in dem Sinn, als ob es auf einzelnes oder allzgemeines Wissen um die Begebenheiten und Tatsachen ankäme, die an diesen Stellen zu sinden sind, sondern es handelt sich um die Beziehung zu dem Gute, das der Glaube als die Hauptsache umfaßt. Die Glaubenslehre, die von der Schöpfung etwas zu sagen weiß, behauptet, diese habe ihren höchsten Sinn darin, daß dieser Hauptwert der Welt in ihr angelegt sei. Und die Glaubenserkenntnis, die sich mit dem Ausgang der Welt beschäftigt, behauptet dazu, daß dieser Wert am Ende allen Schwierigkeiten zum Trotz verwirklicht werde. Das bringt die Naivität eines Glaubens leicht fertig, der von dem Mißverhältnis zwischen Soll und Sein, zwischen Welt und Wert keine Ahnung hat und sich vor den ungeheuren Schwierigkeiten, die zwischen einem solchen Anfang und einem

solchen Ende liegen, die Augen verschließt. Und so kommt man leicht dabin, daß man alles, was der Glaube auszusagen hat, als eine Sache ansieht, die sich irgendwo und irgendwie zwischen himmel und Erde abspielt, wie sich so viele andre Dinge auch in der Welt abspielen. Wer wollte leugnen, daß ihm diese Gefahr, das Christentum als etwas Relatives anzusehn, nicht immer so außerordentlich nahe liegt und die schwersten Bedenken macht? Wer das leugnet, der hat sich die Einfalt seiner Seele in einer Weise allen großen Problemen gegenüber bewahrt, daß er zu allem andern eher fähig ist, als Leuten von heute religiös zu dienen. Wer sich aber gar nicht aufschwingen kann zu der Überzeugung, daß unfre biblische Religion Weltsache ist, der hat sich auf der andern Seite so von der Massenhaftigkeit der Welt imponieren lassen, daß auch er nicht imstande ist, der Erbauung von Christen seine Arbeit zu widmen. - Unsere Lieder können uns wenigstens einmal jene hoffnung nahebringen, die den Kern der biblischen Religion ausmacht, daß sich das große göttliche heilsgut noch einmal in der Welt durchsetzen wird, wenngleich wir auch in diese Zukunft mit unserm Entwicklungsbegriff hineindenken, der eine lange Linie erkennt, wo die Naivität nur einen Punkt sieht. Diese hoffnung ruht auf der starken überzeugung, daß Gott, der Urheber des Heils, und Gott der Weltenlenker ausgmmenfallen; es handelt sich in der Welt um die Herausarbeitung eines geistigen Reiches, wie es in der biblischen Religion angestrebt und erhofft wird. Wenn man als drittes zu jener hoffnung und diesem Glauben noch den Sinn für die große Gemeinschaft und ihre Sache selbst treten läßt, um die es sich doch schließlich handelt, so hat man die wertvollsten Antriebe zusammen, die unsere Lieder erfüllen. Zumal dieses lette, der Sinn für die Sache Gottes und der Gemeinschaft, sollte man doch öfter einmal ohne hohe Redensarten einer Gemeinde vortragen, deren Glieder oft genug die Religion nur als ein wertvolles Mittel für ihre eigene Derson zu ichäten pflegen.

### 98.

Ein Jubel, der sich gar nicht fassen kann, zieht nicht nur die lebendige, sondern auch die leblose Schöpfung in hochpoetischen Worten in seine Kreise hinein. Es muß denn doch ein großes Glück unserm Sänger und seinem Volke zugefallen sein, wenn er sich als Mittelpunkt für die Aufmerksamkeit der gangen Erde weiß. Und wenn Gott in der vergangenen Groftat seine Gnade so reich= lich erzeigt hat, dann wird es auch nicht ausbleiben, daß die Zukunft noch Größeres bringt. Und das ist nichts anderes, als daß das Volk Gottes den Nationen der Welt den Weg zu Gott weist. Das ist die rechte Stellung, die es zu den Dölkern einzunehmen hat, das ist der Erweis der Gerechtigkeit und Enade seines Gottes. - Es bedarf keiner großen Umänderung, um wenigstens diese Stimmung auf unsere driftliche Gemeinde zu übertragen. Freude in der Gegenwart, weil Gott Grokes an uns getan hat, und weil er noch Größeres tun wird, indem er uns zum Träger seiner heilsbotschaft an die Völker macht - dieses Grundschema unseres Psalms paßt durchaus in driftliches Leben hinein. Wem überhaupt nicht nur an sich selbst und seiner Seele, wem auch am Werke Gottes in der Welt etwas liegt, der hat unbedingt den Wunsch, daß Gottes Werk in der Welt vorangeben foll. Es sind darum junächst pfingstliche Klänge, die wir hier heraushören; die großen Taten Gottes berechtigen zur Hoffnung, daß die ganze Dölkerwelt noch einmal ihre Freude an ihnen haben wird. Dann sind es natürslich auch Missionsgedanken, die sich hier gewinnen lassen. Ob wir es wagen dürfen, hervorzuheben, daß die Missionserfolge auch ein Erweis der göttlichen Gerechtigkeit sind? Mit dem Erfolg der Mission wird, so könnte man sagen, allerlei Unrecht gesühnt, das in der Verkennung des Christentums in der Heimat liegt. Tritt es im Heimatlande immer mehr zurück, so geht es draußen immer mehr voran, das ist auch ein Erweis der göttlichen Gerechtigkeit.

Dielleicht kommt uns nüchternen Ceuten das große kosmische Orchester, das der Sänger ausbietet, doch etwas zu pathetisch vor, als daß wir es in eine Predigt hineinziehen könnten. Jedoch vor einer großen festlichen Missionsgemeinde, die sich aus solchen echt orientalischepoetischen Übertreibungen nichts macht, kann man diese Verse mindestens in der Cektion aut verwenden.

96.

Mit reichen, hoben Sestklängen rauscht dieser Psalm daher. Mannigfach berührt er sich mit dem vorigen und dem folgenden Lied. Dasselbe Drängen durchzieht ihn, das alle mitreißen möchte, wenn sich das herz des Gläubigen nicht fassen kann por greude über seinen Gott. Besonders hat sich der Drang, andere in diese Freude an Gott hereinzuziehen, den heidenvölkern zugewandt. Ihnen ist Gottes Gericht bestimmt, also Gottes Wille, einen Zustand beraustellen, wie er ihm gefällt. Denn dieser unser Gott ist der Gott der Welt, alle anderen Götter sind nichts. Gott ward König - wir werden etwas ruhiger sagen: Gott ist auf dem Wege, der herr der Welt zu werden. Die ersten Bitten des Unser Dater-Gebetes sind daran, sich zu erfüllen. Es ist doch ein gang unentbehrliches Stüd aller echten und starken grömmigkeit, daß sie uns mit der Zuversicht erfüllt: Unsere Sache wird noch einmal die Sache der Welt. Wir können und dürfen gar nicht anders, als hoffen, daß die Welt noch einmal Gottes wird. Und geschieht es auch nicht völlig, so doch immer mehr, geschieht es auch nicht auf einmal, so doch langfam. Diese endzeitlichen Gedanken unterdrücken, heißt dem Glauben das herz ausbrechen. Wenn man einmal gefühlt hat, wie alles, was Menscheit heißt, unbewußt nach Gott schreit, weil sie ihn braucht, und wenn man des Glaubens lebt, daß Gott nicht nur die Welt am Singer laufen läßt, sondern ein Verlangen hat, seiner Menschen höchstes Glück und ihr Leben zu sein, dann mussen sich diese beiden Ahnungen zur Freude an der Mission per= binden. Das Mittelstück unseres Psalms bietet dem Missionsprediger Imperative genug, um diese einer Missionsgemeinde innewohnende überzeugung auch in Taten umsetzen zu helfen; daß er sich dabei den Imperativ von 8b entgehen läßt, ist wohl kaum anzunehmen. Die letzten Verse, die himmel und Erde, Meer und flur mit in den Jubel hereinziehen, sind ein poetischer Ausdruck für das, was wir trockner die Absolutheit des Christentums nennen. Das Leben des Geistes in Gott ist das Wertvollste in der Welt; die Natur hat allen Grund sich mit= zufreuen; wie so oft, wenn nicht immer, tritt auch hier die Natur nicht für sich allein auf, sondern sie stellt sich dienend dem Gott des Geistes und seinen grom= men zur Verfügung. Dieser hinweis auf die Allgültigkeit unseres Glaubens ist gerade für ein Missionsfest ein dankbares Motiv.

47

Wie groß ist die festliche Erregung, die sich in diesem prächtigen Liede ausspricht! Und welchen Inhalt hat diese jubelnde Freude? Es ist nichts, was das persönliche Glud des Sangers angeht, wie etwa Genesung oder irgend ein anderer Gewinn, sondern es ist allein die Erhöhung Gottes zum König der Welt. Wie groß aber muß die Begeisterung, ja die Leidenschaft für Gott sein. wenn man sich so über seine Erhöhung zum König der Welt freuen tann! Dor einem solchen hohen Worte selbstloser Freude schämt man sich, wie ruhig und praktisch man doch die Dinge Gottes ansieht und gebraucht. Dielleicht kann dieser starke und frohe Ausbruch der Freude an Gottes herrschaft dazu dienen, einem wenigstens die Mattigkeit seiner eigenen Stellung zu Gott klar zu machen, wenn er auch noch nicht imstande ist, uns in dieselbe Wärme der Begeisterung hineinzuziehen. Nur über einer solchen großen hingebung an etwas, das über uns ist, vermögen wir uns selbst zu vergessen, und dies haben wir doch oft so überaus nötig. Oder wir bedürfen der Zuversicht, die die Sänger Israels so eigensinnig und unermüdlich der Geschichte der Menscheit eingehämmert haben: der Träger aller idealen Werte und die Macht, die die Welt lenkt, sind ein und dasselbe; beides ist ja Gott. Darum kann es gar nicht anders sein, als daß die ganze Welt Gottes sein mußt: die Werte sind für die Wirklichkeit, und die Wirklichkeit ist für die Werte bestimmt; Gott ist der herr der Welt und die Welt ist unseres Gottes. Diese Zuversicht bildet das Rückgrat aller religiösen Betätigung, wie immer irgend ein Glaube das tätige Leben beherrscht.

Es gehörte gewiß damals eine unendliche Zuversicht dazu, etwas derartiges für möglich zu halten, daß Israels Gott der Gott der Welt würde. Hat sich unsere Welt gegen damals bedeutend erweitert, so hat sich auch unsere Erfahrung von dem Siege Gottes vermehrt. Wir leben mitten in der größten Missionszeit der Geschichte. Aber schließlich dürfen es nicht nur die Erfahrungen sein, die wir mit der Mission machen, was uns im Glauben und in der Teilnahme für die Mission bestärkt; es muß zuleht reiner Glaube sein, also das ganz unzbedingte Zutrauen, daß Gottes und Christi Sache allgemeine Weltsache sein muß, weil sie die tiesste Menschenz und Gemeinschaftssache ist. — Mit Recht hat die Kirche in unserem Psalm eine frohe himmelfahrtsstimmung herausgefunden; denn worin besteht diese anders, als in der Gewißheit, daß Christi und Gottes Sache siegen müssen, weil die Allmacht ihr zur Verfügung steht? Weil unser Psalm mehr Stimmungen als Gedanken für das himmelsahrtssest bringt, empsiehlt er sich als Cektion mehr denn als Text. Ein Missionsfest am himmelsahrtssest oder in seiner Nähe wird in ihm einen prachtvollen Stimmungsausdruck sinden.

93.

hier spricht einmal wieder jenes unerschütterliche Vertrauen auf Gott, das das Kennzeichen der höchsten Stufe alttestamentlicher Religion ist. Der, der das Lied gedichtet, fühlt sich ganz sicher mit seinem Gott. Der höhe dieser seiner Seelenstimmung entspricht die Pracht und die Knappheit der Sprache; wer etwas Eigenes zu sagen hat, macht nicht viel Worte. Es beherrscht unser Lied der Dreiklang aller tiesen Frömmigkeit; Gott hat geholsen, er hilft, er wird weiter helsen. Und der Gang des Liedes ist ein lebhaftes Auf und Ab; es beginnt

mit der prächtigen Aussprache, wie zuverlässig Gott ist; dann taucht die Erinnerung an furchtbare Zeiten auf, in benen sich gottfeindliche Mächte gegen Gott erhoben; dann aber steigt wie mit einem Jubelruf das Lied wieder empor: herrlich im himmel ist Gott! Endlich klingt es aus in die hoffnung, daß dem Hause Gottes ewige heilige Scheu zuteil wird, daß also die Völker ihm huldigen werden. - Es ist schon ein praktischer Gewinn, wenn man sich hier die innere Struttur der normalen religiösen Gedanken- und Gefühlsbewegung klar gemacht hat. Darüber hinaus durfte noch die Bedeutung unseres Liedes darin bestehen: unerschütterliches Gottvertrauen, wie es ein jeder braucht, der mit dem Leben fertig werden will, läft sich nicht mit Beweisen erzwingen. Darum hat es keinen Wert, wenn man an der buchstäblichen Auffassung der Wunder festhält, die uns beweisen sollen, daß man sich auf Gott verlassen könne. kann ja doch auf diesem Gebiet ein Gegenbeweis entgegengesent werden. besser ist die andere Art: wie Gefühle sich überhaupt nicht durch Beweise, aber durch Ansteckung übertragen lassen, so ist es auch mit dem Gottvertrauen. Ein so starkes Zeugnis von ihm, wie es unser Lied ist, vermag einen leise und langsam in seinen Bannkreis zu ziehen: so ist es auch mit den Wundererzählungen. die ebenfalls ihre Stärke weniger in dem berichteten Geschehnis, als in der starken Zuversicht des Berichterstatters haben.

Für ganz große und schwere Zeiten, vor und nach großen Kriegen oder bei Gedächtnisseiern von solchen kann unser Lied einen Hauch der hohen, großen Zuversicht erwecken, die angesichts untergehender Welten getrost und tapfer den Gott über den wilden Fluten sieht, zu dessen Schon manche brausende Woge des Völkerlebens wieder ihre Ruhe gefunden hat. Eine schöne Geschichtspredigt könnte das geben, wenn man einmal in raschem Fluge auch nur durch die christslichen Jahrhunderte eilte, um zu zeigen, wie mehrmals große Welten zusammenstürzten, aber Gott derselbe bleibt immer und ewiglich. Auf ihn kann man sich verlassen und ihm müssen alle Völker noch zu eigen werden.

97.

In diesem Liede spricht mit starken, hoben Tonen die hoffnung des Es ist ein tiefer und unausrottbarer Trieb in aller Frömmigkeit. zu hoffen, daß auch einmal kräftig zutage trete, was ihr das höchste ist. Der Glaube weiß zwar die Gewißheit festzuhalten, daß die Werte, die er hochhält, stärker sind als alle Wirklichkeit; aber davon allein kann der gromme doch nicht leben. Er braucht die Aussicht auf eine Zeit oder auf eine Welt, die eine Verwirklichung seiner Ideale und die Erreichung seiner Ziele bringt. Das ist der tiefste Beweggrund von aller hoffnung auf eine heilszeit. Ift in aller Vergangenheit und in jeder Gegenwart das Gute dem Bosen untertan, und verschwindet so oft der Wert in der Wirklichkeit, dann labt sich das Auge an der Ahnung, daß es einmal anders werden wird. Je stärker und echter ein Glaube ift, je mehr es einem wirklich auf die göttlichen Dinge und nicht nur auf sich selbst ankommt, desto mehr spricht er seine Gewisheit in solchen Bildern aus. Wir können ohne solche einfach nicht leben. Und wären es bloß Illusionen, dann wären es lebensnotwendige Illusionen, also Erziehungsmittel in der hand Gottes, um unsre Kräfte anzuspannen. Ist es doch auch in dem profanen und privaten Leben genau so. Denn auch die tiefste Einsicht in die biologisch-psphologische Entstehung und Bedeutung der Hoffnung hat es noch nicht fertig gebracht, die Hoffnung auf zukünftige bessere Tage selbst zu zerstören. Im Gegenteil, auch bei kritischen Leuten hüpft sie ihrem Lebensgang immer mit flatternden, bunten Gewändern voraus; hat man einen Hügel erstiegen, zu dem sie einem hinaufgewinkt hatte, gleich sliegt sie weiter voran auf den folgenden, wenn man auf dem ersten die volle Verwirklichung seiner Wünsche nicht gefunden hat. So löst sich unser Hoffen, das das große Glück in einem Bilde der Zukunst geschaut hat, auf in die Wahrenehmung von aufeinander folgenden Bildern, die uns immer weiter weisen; es ist ein perspektivisches Schauen in die Zukunst hinein.

So ist auch unser hoffnungspsalm aufzufassen. Echt poetisch sieht er natürlich die große Zukunft, die Verwirklichung der herrschaft Gottes, in einem Bild. Aber es ist eine lange Entwicklungsreihe, die nur perspektivisch als ein Bild gesehen wird. Aber was macht denn das aus? "Geh deinen unmerklichen Schritt, ewige Vorsehung! Nur laß mich dieser Unmerklicheit wegen an dir nicht verzweiseln! Laß mich an dir nicht verzweiseln, wenn selbst deine Schritte mir scheinen sollten zurückzugehen! Es ist nicht wahr, daß die kürzeste Linie immer die gerade ist."

Worin liegt hier der Inhalt der hoffnung? Gott wird zur herrschaft gelangen, die zweite Bitte des Unser Dater-Gebetes wird erfüllt. Dor der Seele erhebt sich das Bild eines Zustandes, da Gottes Gerechtiakeit überall wahrnehmbar und seine Hoheit sichtbar ist: Gott ist alles geworden. Was wollen Gottes Gläubige anders? Aber wollen sie es alle wirklich? Oder ist er nur ein angenommener Schein, ein ansuggerierter Wunsch? haben wir wirklich das starte echte Bedürfnis, daß Gottes Herrschaft kommt? Kann man auch nicht immer in folden hoffnungen leben, so mussen sie doch gang tief in uns sein, um überhaupt alles Wünschen und hoffen zu regeln und auch einmal bei starken Anlässen ins Bewuftsein emporgusteigen. Gott soll gur herrschaft kommen: die Solge wäre eine doppelte. Die Anbeter anderer Götter werden beschämt und geben Gott recht. Und die Guten innerhalb des Bereichs der Gottgläubigen befommen das heft in die hand. Was ist es denn anders, was wir wünschen, als daß in der Christenheit der Einfluß der "Bosen" immer mehr gebrochen und der der "Guten" gestärkt werde? Und darüber hinaus liegt das Ziel der Aukeren Mission, daß die ganze Welt sich zu Gott wende. Solche Ibeale braucht man für einen je und je vorzunehmenden Ausblid in die Weite, wie wir ihn einmal nötig haben, um unser Alltagsleben immer richtig aufzufassen und unsere Aufgabe immer richtig anzufassen. Das ist die herrliche Zukunft, daß das Licht zu den Sugen der Gerechten und Wonne in den frommen herzen sproft; das ift der hohe Zustand der Vollendung der Menschen und der Vollkommenheit der Welt, der Zustand, der die Freude aller bildet, denen wirklich etwas an hohen, edlen Dingen liegt, was sich noch lange nicht für jeden "Christen" von selbst versteht.

Daß ein solcher Zustand der Herrlichkeit nicht nur ein Traum ist, dafür bürgt die Macht Gottes. Das Göttliche als höchste Herrlichkeit und Seligkeit wird verbürgt durch das Göttliche als höchste Macht. Davon wollen die ersten Verse eine Ahnung geben. So altertümlich sie uns anmuten, so poetisch kräftig

sind sie doch auch. Durch das ganze Lied zieht also der frohe, starke Glaube, daß es mit der Welt auf einem guten Wege ist: es muß Gottes Wille mit ihr geschehen. Wenn eine Predigt über diesen Gedanken einmal mit hohem Klang und weitem Blick Predigten von gewöhnlichem Schlage unterbricht, so wird das eine heilsame Erweiterung des Gesichtskreises und die Einfügung eines nicht unwirksamen Gedankens sein, der eine leise Motivierungs= und Trostkraft aus= üben kann. Daß die Äußere wie auch die Innere Mission, daß auch große Zeit= predigten hier ihren Text sinden, versteht sich nach dem Gesagten von selbst.

46.

Es ist keine angriffslustige Marseillaise, aber eine starke "Wacht am Rhein" des Glaubens, was wir in diesem so außerordentlich sesten und siegessgewissen Siede vor uns haben. Wie ehern, sicher und unerschütterlich das klingt! Seider gewinnt unser schwächlicher Relativismus zu solchen Klängen, wie auch zu Luthers aus unserem Psalm erwachsenem Sied, oft nur ein armseliges ästhetisches Verhältnis, das weniger ein Gefühl der Stärkung als das hoffnungslose der größeren Schwäche im Gefolge hat. Nur wer etwas hat, dem wird hier gegeben, daß er die Sülle habe. Wenn einen doch dies Sied auf dem Wege der Einstühlung nur langsam mit seiner großen Kraft anwehen und erfüllen könnte! Wenn doch in unserer Seele nur etwas mehr von diesem frohen und tapferen Glauben wahr und wirklich würde, daß wirklich in diesem wirren und oft ganz verrückten Weltenlauf schließlich doch Gott die Oberhand gewinnt und alles, was sich ihm entgegenstellt, zu nichte macht!

Der besondere Reiz dieses Liedes ist der wirkungsvolle Gegensatz zwischen den ersten und letzten vier Versen und den beiden Versen in der Mitte: rings=
um das Toben der seindlichen Mächte, aber dazwischen die große Ruhe und der Friede der Stadt Gottes. Es ist Ruhe, nicht Stille, um mit einem bekannten Worte zu reden. Das ist ein tieses Geheimnis des Glaubens: mitten im Kampf und Streit um die höchsten Werte hält er sich den Blick offen auf eine Welt des Friedens. Es ist gleich, ob man diesen Blick als einen Ausblick oder als einen Ausblick saßt, ob man also diese Welt des Friedens in der Zukunst oder in der höhe sucht, ob man sie als eine ewige vorhandene oder als eine erst zu erringende Wirklickseit faßt. Jedenfalls unterscheidet dies den Kampf des Glaubens von jedem anderen Ringen um große Ideale: der Glaube weiß, daß er nicht allein steht, sondern, daß Gott die Hut und Wacht über seine Ideale hält. Ein solcher Blick auf das sicher zu erwartende Ziel beslügelt den Schritt und hebt den sinkenden Arm. Der Allmächtige ist mit uns. Ohne eine solche Schauung, um nicht Disson zu sagen, hält es kein Kämpfer aus.

So ist unser Lied angebracht, wenn es sich darum handelt, von Kämpsen um große Dinge zu sprechen, sei es, daß es die Feier vergangener Kämpse mit ihren Siegen ist, sei es, daß es sich wirklich um schwere gegenwärtige Kämpse handelt. Vielleicht werden wir noch einmal froh sein, daß wir solche starke, seelische Kampsmittel in dem Arsenal der Bibel zur Verfügung haben. — Dabei ist es gleich, welcher Art diese Kämpse sind, ob es sich um große Ideale vater=ländischer Werte oder um religiös=geistliche Güter handelt. Beider Hort ist für uns Gott. Natürlich läßt es der hohe und gewaltige Ton unseres Liedes ge=

raten sein, es erst als ultima ratio zu verwerten und nicht in den Sehler zu verfallen, daß man aus rhetorischen Bedürfnissen kleinere übelstände gum Anlaß nimmt, mittelstarke Gefühle mit hilfe unseres heldenliedes aufzubauschen. sich eine Predigt über die Friedensbewegung der letten vier Derse bedienen kann, muß ich der Entscheidung des einzelnen überlassen. Im Unterricht kann man den Pfalm sehr gut an die Befreiung Jerusalems von Sanheribs Belagerungsheer schließen. Serner trägt es sehr zur Belebung bei, wenn man ihn mit Cuthers Nachdichtung vergleicht und dabei Ähnlichkeit und Verschiedenheit flar macht. Dabei kann ja den Ausgangspunkt für eine solche Behandlung sowohl der Psalm als auch Luthers Lied bilden. Gleich ist bei beiden die starke zuversichtliche Stimmung; Cuther hat wohl einen größeren Kampfestrot in sein Died gelegt, weil die Schilderung der Seinde eine größere Rolle darin spielt. Dafür tritt aber auch der liebliche Jug der mittleren Verse des Psalms stark zurud; man kann ihn höchstens in der letten Zeile wiederfinden: Das Reich muß uns doch bleiben.

### 76.

Wieder geht hier durch das Lied die Stimmung der großen Wendezeiten Wenn Niedrige erhöht und hohe erniedrigt werden, wenn starke Reiche bersten und Dulder errettet werden, wenn furchtbare Kriege ein Ende finden, die lange die Cander verwüstet und die Menschen verstört haben, dann zeigt sich der Gott der Weltgeschichte in der gangen gurchtbarkeit und herrlichkeit Die Gewalt Gottes, des Weltenlenkers, sein 3orn, der endlich seinen Gläubigen Bahn brechen und die Widersacher vernichten wird, tont schrecklich durch dies Lied hindurch. Waffenklirren, Stöhnen sterbender Krieger, berstende Throne und das Jauchgen der Befreiten sind die Klänge, die Gottes Tun be-Wir brauchen Lieder für das Gedächtnis großer Zeiten, wie etwa der Schlacht bei Lügen oder der großen Befreiungsfriege in den legten Jahrhunderten, um unfre religiose Deutung solder Weltkatastropben an klassische Zeugnisse anzuschließen, die ähnliche Zeiten in demselben Geiste gedeutet haben. Als Cektion würde an solchen Tagen unser Psalm sogleich aus der ganzen Stimmung heraus Er ist ein "Allein Gott in der hoh sei Ehr" aus dem Alten Testa= ment; es klingt in ihm wie aus diesem Choral das Wort: "Nun ist groß Fried ohn Unterlak, all fehd hat nun ein Ende." Das ehrfürchtige Grauen vor dem gewaltigen Gott vermischt sich mit dem Dank für die Befreiung oder mit der Hoffnung auf zukunftige Errettung. Es ist doch gut, daß wir solche Lieder Im N. T. wüßte ich nichts, was so treffend in eine gewaltige Zeit haben. hineinpafte wie dieses Lied.

### 75.

Auf Grund eines Vertrauens, das in schweren Prüfungen bewährt gefunden ward, spricht hier ein Frommer, allem Spott und Hohn entgegen, seine feste Gewißheit aus, daß Gott doch die Welt gehört und daß er darum die Oberhand gewinnen muß. Der Dichter bleibt im Zorn über die Feinde stecken, ohne zu einem "Vater, vergib ihnen" oder "Gott, überwinde Böses mit Gutem" vorzudringen. Es geht der harte Geist der Weltgeschichte hindurch, die das Welt

hochmut kommt vor dem Sall - diese weltgeschichtliche Tatsache gericht ist. wird mit dem grandiosen Bilde von dem Taumelkelch religiös gedeutet. Wenn sich die Menschen in ihrem übermut selbst zugrunde richten, dann ist es für den Frommen der harte und zornige Gott selber, der, wie er ja alles macht in der Welt, so auch die übermütigen verstockt und verblendet, oder, um in unserm Bilde zu sprechen, mit Taumelwein berauscht, um sie dann zu verderben. unfre driftliche Sentimentalität fann nichts daran ändern, daß es in der großen Geschichte Zusammenhänge gibt, die sich nun nicht anders religiös deuten lassen, als so. Es ist nicht nur eine grandiose Poesie, es ist ein unübertrefflicher Ausdruck für religiöse Wahrheit, wenn wir sagen, daß Gott etwa den beiden Napoleons einen solchen Taumelkelch kredenzt hat. Oder wie kann man das Geschick von Bonifazius VIII. schlagender und erschütternder beschreiben? stedt eine harte Geschichtsphilosophie, wie sie als Ergänzung unsrer weicheren Auffassung privater Verhältnisse unbedingt vonnöten ift. Wer es wagt, eine Zeitpredigt im großen Stil zu halten, wird auch unfrer Zeit einen solchen Taumelkelch in Aussicht stellen können, der sie berauscht macht angesichts ihrer äußern Erfolge und ihres Reichtums an Genüssen, bis es sich herausstellt, daß es ein Caumelkelch war, der uns zum Verderben führt. Daß eine solche Deutung sich nur für gang große Zusammenhänge der Weltgeschichte eignet, versteht sich von selbst, ebenso auch das andre, daß man ohne Freude an dem Zusammen= bruch der Gottlosen diese Deutung vollziehen kann; haben doch auch Propheten des Alten Testamentes nur mit Trauer und Entseken sagen können, was vor ihrem unglückseligen Seherauge an Zukunftsbildern aufgestiegen war. Anders erträgt es nicht unser Gott, der nicht den Tod des Sünders will; aber doch vollzieht er zugleich in der Weltgeschichte sein ehernes Gericht, wenn Reiche zusammen= stürzen, die nicht mehr auf dem Grunde der inneren Wahrheit ruhen. Darin barf, darin muß der Gottgläubige den Beweis sehen, daß Gott die Zügel des Weltregimentes in starten händen hat.

# 2. Individualdichtung (monodische Cyrif). naturpsalmen.

Eines der wichtigsten Gebiete, die uns das A. T. und besonders die Psalmen unter religiöse Beleuchtung bringen, während das N. T. davon sehr wenig oder nichts enthält, ist die Natur. Wir werden ihm dasür um so dankbarer werden, je größer unser Bedürsnis wird, Gott wieder in der Weite der Welt zu sehen, anstatt ihn bloß in einer bestimmten Linie der Geschichte und in seelischen Vorgängen zu suchen. So bieten sie uns eine Möglichkeit, einmal eine wertvolle Ergänzung zur Religion der Sünde und der Gnade vorzunehmen und so eine größere Vollständigkeit des religiösen Empfindens anzubahnen, die zwar einer einseitigen Gnadenreligion an Stärke nachstehen mag, dafür aber Bedürsnisse befriedigen hilft, welche weithin in den Menschen noch schlummern oder schon laut nach Berücksichtigung rusen. Daneben bietet uns eine solche religiöse Beleuchtung der Natur auch ein wertvolles Gegengewicht gegen die Gesahr der Isolierung unseres Glaubens, als ob er bloß eine geistige Welt umsakte, die in der Luft hängt und mit dem Boden der Wirklichkeit, als welcher vielen gerade die Natur erscheint, nichts zu tun habe.

Ferner gewinnen wir, wenn wir diese Lieder benutzen, eine wichtige Anknüpsung für alle, die wir als Naturreligiöse bezeichnen können. Wenn wir unsern christlichen Gemeindegliedern die Natur religiös deuten und sie anleiten, sie selber so aufzusassen, dann schützen wir diese unsere Leute des weiteren vor den Gesahren, einem naturwissenschaftlichen Materialismus zu verfallen, der sie Gott, den Gott des Geistes, allein verehren und suchen läßt, während die Naturwelt bloß ihren eigenen Gesehen und Nötigungen, serne von Gott, gehorsam sei. Es ist wichtig, daß diese Lieder ohne Ausnahme keine sogenannte Naturstimmung atmen, also eine Naturmystit vertreten, die zum Aufgehen in die Natur verslocken könnte; vielmehr spricht sich in ihnen, dem ganzen Geiste der Bibel entsprechend, ein kräftiger teleologischer Wille aus, der die Natur großen geistigen Iwecken unterwirft. Dieser personalistische Geist der biblischen Naturauffassung hat dann zu seiner Ergänzung die Anschauung, die alles auf den Menschen bezieht. Davon werden wir nie zugunsten einer naturalistischen Auffassung abgehen können.

An unsern Liedern werden wir zuerst lernen, fromme Menschen in ihrem Derhältnis zur Natur und dem Gott, der ihr Schöpfer ist, zu verstehen, um dann unsere Leute anzuleiten, die Natur religiös und teleologisch zu betrachten. Dasgeschieht natürlich weniger durch Beweisen, als durch Bezeugen. Wir sollten das durch gleichsam die Stimme der Urresigion erwecken, die in jedem Menschen schläft, oder das Auge für Gott, das in jedem Menschen, wie wir glauben, angesegt war. Überall werden sich im einzelnen Beziehungen zu dem ersten Artikel und der vierten Bitte ergeben. Bei diesen wird es sich also darum handeln, so wichtige Stücke der subjektiven Frömmigkeit wie Dertrauen auf Gott und Dankbarkeit gegen ihn zu erwecken. Daneben aber wird niemand versäumen, auch auf die Schönheit und Weisheit, die sich in der Welt einen Ausdruck verschafft hat, trotz allem hählichen und Törichten, was sie enthält, die bewundernden Blicke hinzulenken, um zu dem schweren Ernst, den unser Glaube uns so oft nahebringen muß, auch etwas von Freude und Genuß hinzusügen. Dazu sind gerade unsere schönen Lieder ein vorzügliches Mittel.

### 19. 1 - 7.

Mit einem sehr starken religiösen Gemüte setzt uns dieses Lied in Derbindung. So stark ist sein Sinn für Gott, daß ihm die ganze himmelswelt und die Sonne zumal die hohe Botschaft von ihm entgegenschallen läßt. Die Wunder des himmels, besonders die einzigartige Majestät des Sonnenballs, sind es, die hier die Ahnung von Gott erwecken und zu einem solchen hohen Preise seiner herrlichkeit emporwachsen lassen. Wo nur in einer Seele diese Ahnung von Gott, dieses religiöse a priori schläft, da wird es immer wach, wenn starke Eindrücke von außen oder von innen her das tiesste Lebensgesühl berühren. Eut diesen Dienst sonst auf israelitischem Boden die Geschichte mit ihren großen Wundertaten, so tut es hier der himmel mit seinen Wundern. Wenn der Glaube als der Sinn für Gott erwacht ist, dann hört und sieht er überall nur Gott. Sagen wir religionspsychologisch, er höre in alles Gottes Stimme hinein, so sagen wir endgültig mit dem Glauben selbst, daß er aus allem seinen Gott heraushört. So werden dem Sänger in den ersten fünf Versen die Räume und die Zeiten

zu einem großen tosmischen Cobpreis seines Gottes. Die Musit der Sphären ist hörbar nur dem wahlverwandten Ohr, das den Preis Gottes aus seinen größten Werken zu vernehmen imstande ist; dabei kann man trodne und platte Physiker ruhig ihrem Vergnügen überlassen, wenn sie über solche musikalischen Halluzinationen und astronomischen Phantastereien ihren Spott haben. - Gang besonders tut es natürlich unserm Dichter die Sonne an, die überall und zu allen Zeiten die größte Kraft besessen hat, jenes religiöse Grundgefühl durch starte Eindrücke von ihrer hoheit und Cebensnotwendigkeit ju erweden. Aber wir merken hier den Unterschied der Zeiten und der Gegenden. Wir empfinden an der Sonne weniger die Gewalt des verzehrenden helden als das Mütterliche ihrer treuen Pflege und Sorge; das kommt ja schon in den verschiedenen Artikeln zum Ausdruck. Wir verhalten uns darum, wenn wir uns genau prufen, zu der Stelle über die Sonne mehr ästhetisch als religiös. So hat auch schon die Anspielung auf die Sphärenmusik einen fremdartigen gelehrten Bug an sich, den wir uns nur so, wie oben geschehen, religiös aneignen können. Aber tropdem wirkt dieser Sang, der starke Gefühle eines Mannes, der seinen Gott an den Werken seiner Natur erlebt hat, in so prächtiger Sprache zum Ausdruck bringt, auf jene Stelle unserer Seele ein, wo der Sinn für Gott und der für das erhabene Schöne einander benachbart So wird es zu einem befreienden Glück, dieses Lied zu lesen, zu hören Denn es hebt einen über sich hinaus und führt einen in hohe oder zu singen. und weite Zusammenhänge hinein.

So ist es gültig für uns, als ein Mittel, Gott in der Natur und zwar an den höchsten Werken seiner Schöpfung erleben zu lassen. Es tut not und es tut gut, daß einem himmel und Sonne mit all ihrem Glanz noch in diesen Glanz getaucht und auch zu Dolmetschern Gottes gemacht werden. Es ist ein Gewinn, wenn man sich selbst oder die anderen mit solchen hohen Gefühlen die Seele reich und froh machen kann.

Wenn sich auch dieses Lied gesungen am besten einen Eingang zur Seele verschafft, wie es immer unsere Condichter zur Vertonung gereizt hat, so darf man es sich doch nicht für andere Verwendungen entgehen lassen. Als Cektion im heißen Sommer kann es den Dienst tun, starke Eindrücke, die sonst in der Seele sind, mit religiösen Grundgefühlen zu verbinden. Die Predigt kann versuchen, die Seelen auf die religiose Deutung der Schöpfung einzustellen, die ohne große Reflexion, wie sie allem verschulten Denken noch immer in der Gestalt der Gottesbeweise naheliegen, Gott freudig in seinen Werken finden lehrt. überraschend wirkt dieser Ton der Freude und der feiernden Anbetung auf kleinere und engere Gemüter ein, die mit dem Worte Gott nur enge Gefühle der Pflicht und des Vertrauen-Muffens haben verbinden lernen! So hat D. Baumgarten in seiner Sammlung "Altes und Neues aus dem Psalter" unser Lied seelenverwandt ausgelegt. Im Unterricht mag man an unserem Liede zeigen, wie alte mothologische Vorstellungen von unserm Dichter umgewandelt worden sind. Es geschieht das durch das einfache Mittel des Vergleichs: nach der alten Mythologie läuft der Sonnenheld seine Bahn, jest läuft die Sonne ihre Bahn wie ein held. Wenn man einmal auf die Rolle achtet, die dieses wie und auch das als ob der Religions= geschichte spielt, dann wird einem vieles klar. Ist nicht manches sogenannte Wunder daraus entstanden, daß ein solches wie und als ob verschwand und das, was als Vergleich gemeint war, als eine "Tatsache" erschien? Und besteht nicht umgekehrt die Aufgabe einer heutigen Auslegung darin, eine solche Tatsache durch die Einschiedung eines solchen "wie" oder "als ob" wieder aufzulösen? Man denke etwa an den Durchzug durch das Rote Meer oder an alle die wunderbaren Speisungen, Tränkungen und Heilungen.

Ein Vergleich mit dem lieben, prächtigen Lied von P. Gerhardt "Die goldne Sonne voll Freud und Wonne" macht auch vieles klar: weckt in unserm Psalm die Sonne den ehrfürchtigen Eindruck der erhabenen Macht, so dies herrliche, warme Lied den so ganz andern Eindruck, in der hand Gottes geborgen zu sein, der die liebe Sonne am Morgen wieder an den himmel zurückkehren läßt.

Das angefügte Lied vom Gesetz trägt ja auch für ein ganz ungeschultes Empfinden eine so ganz andere Art an sich, daß man die beiden Teile kaum miteinander behandeln wird. Dielleicht ist ein Beweggrund, der doch an ihrer Verbindung seschalten läßt, dieser: sonst erscheint überall in den Psalmen, wo von der Natur die Rede ist, irgend eine Beziehung auf den Menschen; denn die Religion des Alten Testamentes ist durch und durch human, also auf den Menschen gerichtet. hier dagegen ist nur von Gott und himmel und Sonne die Rede, ohne daß auch nur eine Beziehung auf den Menschen anklänge. Für unser Gefühl ist das gar kein Schade; man kann auch einmal sich Gott ganz und allein hingeben, um, losgelöst von allen menschlichen Wertungen, auch den höchsten, aufzugehen in der ehrfürchtigen Bewunderung seiner Größe und herrlichkeit. Darin steckt des echt Menschlichen schon genug.

8.

Steigt der vorige Psalm auf wie die Sonne am Sommermorgen, majestätisch und gewaltig, so gleitet dieses Lied lieb und sanft dahin und zieht einen mit hinein in die freudige Stimmung anbetender Bewunderung Gottes. Es quillt beim Cesen etwas in der Seele empor pon den Eindrücken und Gefühlen, die der Anblick des weiten firmamentes mit Mond und Sternen erregt: ein unbeschreibliches hehres Glück voll Weihe, ein gehobenes Gefühl, vor einem Großen und hohen zu stehn, das die Seele zwar leise niederdrückt, aber sie doch vor Dieses Gefühl feierlicher Stille, das die großen Majestäten da droben erweden, ist für uns icon Andacht und Erweiterung der Seele genug, um öfter einmal darin auszuruhen, wenn man nach einem unruhigen Tage am Abend sich etwas sammeln kann im Anblick der Gestirne, die uns die Sonne am Aber noch höher schwingt sich die Seele empor, Tage so eifersüchtig perdectt. wenn sie des inne wird, daß zwar der Mensch schier erdruckt vor diesen glänzenden Massen steht, aber doch tropdem eine Stellung einnimmt in dem Universum, die ihn dem Schöpfer all dieser Wunder näher rudt als sie selbst. Darum geht ein erregtes und beglücktes Aufatmen durch dieses Lied, wie es die Augenblicke des gehobensten Selbstgefühls zu begleiten pflegt. Und zu diesem Selbstgefühle haben wir auch in unsrer Religion ein Recht, die so oft dahin migverstanden wird, als sei sie bloß auf die Herabdrudung dieses Gefühls berechnet. Diese ist doch nur ein Mittel, um falsches Selbstgefühl zu beseitigen, und zugleich die Voraussetzung, um richtiges zu erwecken. Das Ziel für alle driftliche Gefühlspflege bildet der Stol3, zu Gott zu gehören; und alle höchste

christliche Erziehung rechnet mit diesem Stolz als dem besten Mittel, Jammer und Sünde dem Menschen unter die Süße zu legen, dessen haupt von den Strahlen des göttlichen Wohlgefallens vergoldet wird.

Erfrischend berührt uns als tiefster Sinn unseres Liedes jene echt biblische Paradorie, die Gott gerade daran erkennen lehrt, daß er es entgegengesett macht, als es Menschen erwarten. Gerade der Mensch, der der kleinsten Wesen eines ist, die, gemessen an den Sternen, das Weltall birgt, er ist Gott am nächsten und sogar sein Stellvertreter, er, der kleine Gott der Welt. Mit einem gewissen Trot wird diese Paradorie noch dabin weitergeführt, daß Gott, wenn ihn seine groken feinde und Gegner verkennen und schmäben, sich aus dem Stammeln der Kleinsten ein Bollwerk und eine Stütze seiner Macht bereitet hat. Derhältnis der herrlichkeit Gottes und der des Menschen, was unser Dichter 3um Ausdruck bringt: die herrlichkeit des Menschen, die er im zweiten Teile besingt, ist nicht viel kleiner als die Gottes selbst; aber diese ist und bleibt doch Es ist doch nicht Kulturfreudigkeit im tiefsten Grund, was hier hindurchtönt, sondera gerade umgekehrt die Herrlichkeit Gottes ist es, die auch in aller weltbeherrschenden Macht des Menschen herausgestellt und gepriesen Ein solcher Ton ist gerade für eine kulturselige Zeit mitunter einmal vonnöten; das höchste und Cetzte ist doch das, was die Bitte sagt: "Dein Name werde geheiligt!" Darin nur findet der Mensch seine völlige Ruhe, darin nur findet er Schutz vor aller auch der feinsten Selbstsucht, wenn das höchste Biel nicht seine Verherrlichung, sondern die seines Gottes bleibt.

Reiche Gedanken über das Verhältnis von Gott, Mensch und Natur lassen sich aus unserm Liede gewinnen. Der unbedingt humane Standpunkt aller biblischen Religion, der den Menschen in den Mittelpunkt rudt und ihn zum herrscher der Natur macht, muß hier wie in Genesis 1 alle zur Verzweiflung bringen, die sich nicht genugtun können, diesen Standpunkt als anthropozentrischen Größenwahn zu schmähen. Solchem Naturalismus gegenüber beharren wir fest auf diesem Boden: wir sind die Herren der Natur, Gott untertan und der Natur= welt herr. Und wenn sich auch so vieles verändert hat, seit dieses liebliche Lied erklang, die großen Grundverhällnisse, die es ausspricht, sind doch die gleichen geblieben: einmal ist uns der Abstand von den gewaltigen Wundern des himmels noch größer geworden, seitdem wir wissen, mit welchen Jahlen wir ihre Massen und die Räume zu messen haben, in denen sie sich bewegen; dann aber ist doch auch in demselben Mage auf der anderen Seite seit jenen einfachen agrarischen Zeiten die Fülle der menschlichen Macht ins ungeheure gewachsen. herrschaft des Menschen über ein scheinbar so großes und schwieriges Tier wie etwa über einen Ochsen oder ein Pferd, was ist sie verglichen mit der über Gottes mächtigste Geschöpfe, den Dampf, die Elektrizität und andere Kräfte der Erde und des himmels! hieran läßt sich etwa eine Kulturpredigt anschließen. Diese wird den Gang zu nehmen haben, daß sie zwar aufsteigt von der Kleinheit und der Ohnmacht des Menschen, um die Stellung zu preisen, zu der sie es jest gebracht hat; dann aber wird sie auch diese seine Beherrschung der Welt als ein Mittel zur Derherrlichung Gottes feiern, dessen Kennzeichen seine Berrschaft über die Welt ist, von der er aber einen Teil den Menschen wie einen Adelsbrief in dem weiten Kosmos überlassen hat. Es wird jeden kundigen Hörer überraschen,

wenn er solche Töne in der Kirche hört, die den Menschen verherrlichen, während er sonst immer gewöhnt ist, daß man ihn hier herabsett und im Dergleich mit Jesus von einem "bloßen" (!) Menschen spricht. Dörries hat seiner ganzen Richtung gemäß in seinem neusten Predigtband "Die Welt Gottes" solche Töne angeschlagen; so in einer Adventspredigt, wo er über die Herrlichkeit des Menschen spricht, die in Jesus vollendet wurde, ebenso in einer Predigt über unseren Psalm, in der er die mannigfache Weise darstellt, in der sich der Fromme zur Natur verhält.

29.

Starte Eindrude von dem erhabenen Gott, der in seiner vernehmlichsten Sprache, im Gewitter zu der Menschheit zu sprechen pflegt, haben hier einen prächtigen Ausdruck gefunden. Ohne große Schwierigkeit kann man sich in die Seele des Dichters hineinfühlen, der in dem Gewitter mit seinen gudenden Bligen und seinen frachenden und rollenden Donnern die Stimme des mächtigen Gottes vernimmt. Das ist das Schöne und Große an diesem Liede, daß es einmal ohne jede Einmischung von gurcht, die etwa die Angst um das eigne Leben oder auch das bofe Gemissen erwecken konnte, sich rein dem Eindruck hingibt, wie groß und herrlich der Gott sein mußt, der so zu seiner Erde zu sprechen pflegt. Da= rum durchzieht denn der hauch freudiger Ehrfurcht unser Lied; ein Jauchzen der Bewunderung geht durch es hindurch, das jeden Donnerschlag mit einem Ausdruck der Freude an dem erhabnen Gott begleitet. Damit stimmt der Sänger ein in das Jauchzen der Engelgeister, die oben im Tempel Gottes seine Offenbarung begleiten, indem sie rufen: wie hehr! - Das ist die tiefste und wahrste Antwort, die Gottes Offenbarung in Blig und Donner finden fann: wie hehr ist doch unser Gott! - Aber noch ein anderer Eindruck fommt hingu. Während die Elemente drunten in Aufruhr sind, mahrend sich Gott von seiner furchtbaren Seite zeigt, herrscht hoch über der Erde mit ihren hüpfenden Bergen und dem wild aufbrausenden Meere, beilige Ruhe im Tempel Gottes. Er hat alles in seiner hand und seine Wohnung ift eine Stätte des Friedens. Dieser Gegensat hat etwas außerordentlich Beruhigendes an sich; er erinnert an den ähnlichen Zua in Pfalm 46. In diesem Gott findet man darum auch den Grund zu ruhigem Vertrauen. Gott, der Blit und Donner in seiner Gewalt hat, wird auch sein Volk nicht zu Schaden kommen lassen, sondern segnen - die übliche Beziehung der Naturlieder auf den Menschen und sein Wohl.

Mutet uns auch mancher Dergleich in diesem Lied etwas sehr orientalisch lebhaft an, so überhört man doch solches über dem starken Ausdruck, den die Stimmung der Bewunderung hier gesunden hat. Dieser Eindruck von Gottes Macht und Größe ist doch einzigartig. Es sind Urlaute der Frömmigkeit, die hier geläutert an unser Ohr klingen, und wir verstehen sie und hören sie gern. Es ist uns nötig, daß wir bisweilen angeleitet werden, gerade auch auf diesem Gebiete des Naturgeschehens den Erweis der Herrschaft Gottes zu erkennen. Dabei erwachen Stimmen der Frömmigkeit, die doch auch zu ihr gehören, wenn sie auch häusig durch die einseitigen starken Töne der Buße und der Freude über die Gnade Gottes übertönt worden sind. Gott ist doch auch noch der herr der Natur. Das Gewitter unter diese Deutung zu stellen, fügt dem gewohnten Bilde Gottes einen wertvollen Zug hinzu; und wenn es geschieht, dann erhöht und er=

weitert sich die Seele; denn sie ist in demselben Maße über das Gewitter ershaben, als sie es in eine solche Abhängigkeit von ihrem Gotte stellt. Wenn die starken Eindrücke, die die immer zahlreicher und gefährlicher werdenden Gewitter auf die immer nervöser werdenden Menschen machen, fortgeleitet werden zu dem Glauben: hier spricht Gott in seiner herrlichkeit, — so ist die befreiende und stärkende Bedeutung dieser Ablenkung nicht zu verkennen. Mancher folgt dann unserm frommen Dichter auf der Bahn der Gefühle und Gedanken, die er so sicher und froh dahingeht, mit ähnlicher Freude und Sicherheit; und so wird seine Seele um ein starkes Erlebnis und um einen Gefühlseindruck innerer Kräftigung reicher. Ohne Zweisel ist eine solche Leitung der Eindrücke, die das Gewitter weckt, männlicher und stärkender als die übliche schwüle und gedrückte Art, wie etwa landläusige "Gebete bei Gewitter zu beten" die Seele auf die Straße der Angst, des bösen Gewissens und der Bekehrung führen.

Im Sommer mag man unser Lied am Altar verlesen. Man kann es auch einstellen in eine liturgische Frühlings- oder Sommerseier, also in einen liturgisch gehaltenen Naturgottesdienst. Man mag auch darüber predigen in gewitterreicher Sommerzeit, vielleicht auch nach einem schweren Gewitter, um den Versuch zu machen, ob man die Gedanken einiger hörer nicht von ihrem Wohl und Weh ablenken kann auf die herrlichkeit Gottes; denn die freudige Bewunderung Gottes ist in einem selbstlos ästhetisch-religiösen Geist immer von einer starken Wirkung, wo sie überhaupt möglich ist; sie erhebt uns über so manches Kleine und Enge, das in uns ist, und gibt dem Blick die Wendung in die befreiende höhe und Weite unseres Gottes selber.

103.

Dieses wirklich köstliche Lied atmet das ganze frohe Glück des Frommen, wie wir es uns als höchsten Gewinn des Glaubens, wie wir es als ein Echo und einen Anfang der himmlischen Seligkeit in der Gemeinschaft Gottes am liebsten vorstellen. Es ist das Glück, sich in Gott geborgen zu wissen, das hier laut wird, um sich eilends anderen auszusprechen und mitzuteilen. Es ist hier alles so licht und lieb, so hell und warm, so heilig und gut, daß man die hohe Welt ahnt, in der man als Christ zu leben und von der man als Pfarrer zu künden hat. Sie tritt einem fast spürbar in diesem Gedicht eines Menschen entzgegen, der von ihr so klar zu sagen wußte. Es ist ohne Zweisel eine der reinsten Blüten biblischer Religion, erblüht in einer Seele, die dessen inne ist, was sie an ihrem Gott besitzt. Hell klingt der fröhliche Glaube und der sonnige Optimismus nach überwundenen schweren Stunden aus der Seele hervor. Gott ist ihr alles, er ist ganz areue und ganz Güte. Er ist ganz anders als der Mensch, der wie Gras vergeht. Und trotz dieser armseligen Beschaffenheit der Menschen ist Gott ihr Trost und ihr Halt.

Die höhe dieses Liedes wird uns daran klar, daß ihm die Vergebung mehr ist als die Rettung, daß ihm die Seele mehr ist als der Leib. Wir haben hier einen starken Ansatz zur Vergeistigung der biblischen Religion und zu ihrer Ershebung in die höhe, wo allein noch seelische Werte gelten. Wie neutestamentlich groß erscheint hier Gott, der Sünde und Schuld nicht übersieht, aber vergibt, der hadern kann, aber nicht ewig zürnt, der die Schwäche der Menschen kennt, aber sie gerade darum mit huld und Gnade krönt.

Um seines warmen, sonnigen Glaubens willen brauchen wir dieses Lied. Die wenigen rein israelitischen Züge können seiner Wirkung auch bei seiner gesbildeten und kirchlich gleichgültigen Leuten nichts in den Weg legen. Wer nur irgend ein Empfinden für den Ausdruck einer sonnigen Güte hat, der muß es spüren, wie hier breite goldene Fluten seelischen Glücks einem entgegenströmen.

So ist unser Lied eine Lektion für hohe kestliche Tage, besonders für Tage, die der Feier eingreisender Erlebnisse des bürgerlichen Lebens gelten. So etwa kann es als schönstes Schmucktück an Jubiläen oder goldenen hochzeiten dienen, so paßt es zum Sylvester= und zum Erntedankgottesdienst. Auch an manchem Grab könnte es allein die Stimmung auslösen oder schaffen, die die einzige, unseres Christenglaubens und der Gelegenheit würdige ist; so etwa wenn ein reichgesegnetes Leben zu Ende gegangen ist und jeder die Empfindung hat, daß hier der Schmerz des Todes und der Trennung ohne Mühe in die Stimmung reichen Dankes übergeleitet werden kann. Für alle solche Gelegenheiten bietet der Psalm auch einen erhebenden und sofort in die Seele eindringenden Text dar.

Die ersten fünf Verse bilden einen prachtvollen Introitus zu sestlichen Gottesdiensten. Ebenso sind sie in Verbindung mit den folgenden Versen für eine Beichtrede verwendbar. Die Verse 15-17 geben einen schönen allgemeinen Text für eine Grabrede. Wo immer ein hoher sestlicher Tag nach einem prächtigen und stimmungsvollen Worte ruft, wird man also hier suchen dürsen, denn hier sind die elementarsten Töne biblischer Frömmigkeiten nahe bei einander.

### 104.

Don der Beobachtung und dem Verstande geleitet, stimmt hier ein frommer Sänger ein Lied an, um Gottes Weisheit zu preisen. Er kann nicht anders, als die Welt so auffassen, wie es dem Geist der biblischen Religion entspricht: ein guter und weiser Wille steht hinter allem, was vorhanden ist und was geschieht, und leitet alles nach seinen guten 3weden. Die personalisch-teleologische Auffassung im Dienste eines freudigen Optimismus regiert unser Lied. ist vollkommen überall" - das ist der Kehrreim, das Thema, das unser Lied wie Genesis 1 abwandelt: aber es geht über dieses erste Kapitel hinaus, indem es gleichsam am Ende hinzufügt: "wo der Mensch nicht hinkommt mit seiner Qual". Des Menschen Sunde ist der eine unbegreifliche dunkle fleck in der sonst so vollkommenen Schöpfung. Wenn doch nur auch in der Menschheit Gottes Wille geschähe, wie er geschieht in der Natur! So äußert sich auch hier der schon mehrfach beobachtete Bug, daß die Naturbetrachtung in den Pfalmen abläuft in ethische Gedanken und Wünsche; ist es doch die folgerichtig humane und ethische Religion, die alles enden lassen muß in solchen geistigen Zielen. Darum dürfen wir es niemals vergessen, in demselben Geiste die Betrachtung und Bewunderung der Natur zu regeln; ohne dieses Schwergewicht des Ernstes ist die freundliche Poesie der Bibel nicht zu haben; selbst wenn sich der eine oder andere darüber beklagen sollte, daß die Sülle der Gesichte der trodene Schleicher des Moralismus stören muß. - Daneben soll man natürlich seine herzensfreude an der bunten, lieben Welt haben, die uns unser Dichter schauen läßt; es ift eine Freude, an der religioses Nachfühlen und poetischer Genuß gleichen Teil haben. Dann berührt uns die herzige Kindlichkeit der gangen Naturauffassung so traut und lieb, auch wenn wir sie in dieser einfachen Weise nicht mehr teilen sollten. Aber das Grundgefühl muß bleiben, daß schlieflich das lette Verständnis der Natur das Verständnis vom Menschen aus ist. Diesem steht freilich die Nacht= seite der Natur entgegen, die hier gang außer dem Blide unseres Dichters liegt. Aber warum sollen wir denn eben immer bloß auf diese sehen, wie er auf die helle Tagesseite schaut? Kann man sich denn nicht auch einmal rein an dieser erlaben? Darum, daß jene andere auch da ist, verschwindet doch diese nicht! So mag sich denn das Bedürfnis, mit hellem, sonnigem Optimismus die helle Seite der Natur anzuschauen, unseres Liedes als eines schönen Anknüpfungspunktes be-Es ist zwar wohl für einen Tert im ganzen etwas zu lang, aber als Cettion in einem der Natur gewidmeten Gottesdienst oder in einer liturgischen Naturfeier füllt es, gut verlesen, seinen Platz aus. Dem Unterricht hilft es, den schweren Ernst von Gen. 1 und die miftrauische Stimmung des modernen Menschen diesem Stude gegenüber mit freundlichen Klängen im Geiste der "Schöpfung" handn's zu mildern und in freundliches Miterleben der frommen Naturgefühle überzuführen.

# II. Gruppe: Gebete.

a) Dankgebete.

## 1. Öffentliche Dankgebete (Chorlnrik).

67.

Welch eine feierlich befriedigte Stimmung atmet doch dieses schönes Lied! Zwei Stimmen lassen sich bei genauerem hinhören unterscheiden. Grundton klingt nur leise in D. 7 an; das Cand hat reichlich getragen. Das ist auch ein einzigartiges Gefühl durch weite wogende Kornfelder hinzustreifen, die der Sense des Schnitters harren. Dann hebt einem dies Gefühl die Brust: Es ist etwas erreicht, Menschenarbeit ist nicht vergebens gewesen. - Gang feierlich gehoben kann man werden unter diesem Gefühl, das die Erfüllung einer großen hoffnung und die Erreichung eines schönen Zieles in uns erweden. Dieses Glück ist aber für den Frommen, der immer, wo ihn auch wichtige Lebenscreignisse berühren, seine ihm angeborene Sorm, die Dinge anzuschauen, anwenden muß, es ist für ihn nur als Segen Gottes verständlich. "Uns segnet der herr unser Gott": welches tiefe, heilige Glud verbunden mit demutigem Stolz liegt in diesem schonen Wort! Es ist doch ein Glück, Gott zu haben und ihn über allem Glück als den Urheber alles Segens zu schauen! Wenn Glück sich also in Segen wandelt, fällt gleich manche Gefahr dabin, die in guten Tagen schlummert, und man genießt das Glud doppelt, wie man ein Geschenk von einer treuen, lieben hand doppelt genießt, weil zu dem sachlichen Wert noch der persönliche kommt. - Diese echt frommen und tiefen Gefühlswellen weden aber andere auf: die Seele, weit geworden im eigenen Glud, wendet sich den anderen, wendet sich den Dolfern gu. Auch diese sollen einen solchen Gott erkennen und ihn preisen. Je weniger logisch vermittelt dieser Gedanke ist, desto echter ist er: in unseren Gedanken= und Gefühlsverbindungen, wie sie oft ohne logischen Zusammenhang in unserer Seele auf einander folgen und sich gegenseitig hervorrufen, äußert sich unser

tiefstes Wesen; wenn irgendwo klar wird, was einer ist, so ist es in solchen unmittelbaren und plöglich eintretenden Gedanken= und Gefühlsverbindungen. Es ist ja doch nichts als unser wirkliches praktisches Ich, also die Art, wie wir schägen und wie wir wünschen, die über diese Gefühlsfolgen und Gedankenverbindungen entscheidet. So bricht hier in Verbindung mit dem Gefühl der Befriedigung über die Ernte die Sehnsucht hervor, daß doch alle Völker und alle Enden der Erde Gottes Segen erfahren, ihn preisen und ihn fürchten möchten. hier äußert sich ein Herz, in dem reine lautere Frömmigkeit waltet. Es klingt alles so hell und gut, es ist, als sähe man den Rauch vom Opferaltar seierlich langsam im goldenen Schein der Sonne zum himmel emporsteigen.

Dieser Doppelton, Dank für die Ernte auf dem Selde und Verlangen nach der Völkerernte für die himmlischen Scheunen Gottes, ist ohne weiteres für uns maßgebend. Am besten paßt darum dies Lied als Lettion, aber auch als Tert, auf ein ländliches Missionsfest um die Zeit der Ernte, also in die Wochen, da solche Seste auf dem Cand gefeiert werden, zwischen der Heu- und Kornernte, oder gleich nach der Kornerte, wenn die größere Muße und ein reicher Ertrag die gunstigen Bedingungen für ein solches Sest darbieten. "hebet die häupter auf - Gott hat noch eine größere Ernte in der Welt; tut den Beutel auf, denn Gott hat euch auf dem einen Seld gesegnet, daß ihr auch für das andere opfern könnt." Denn die beste Verfassung der Seele zum Opfern ist immer das eigene Glück; wir mussen immer noch mehr unsere Leute dahin erziehen, daß sie etwas von dem Ihren dem himmel geben, nicht als Bittopfer, um von ihm wieder etwas zu bekommen, sondern als Dankopfer, wenn durch Gottes Gaben ihre herzen so weit geworden sind, daß auch die sonst so trampfhaft geschlossenen hände sich wie von selber öffnen.

65.

Noch höher gehen die Wogen der Freunde über den reichen Erntesegen in diesem Lied. Lebhaster ist das Empsinden, prächtiger die Sprache. Aber der höhe der einen Empsindung entspricht auch die Tiese der anderen: vor dem reichen Segen Gottes versinkt der Dichter in Scham ob seiner Sünde Menge. Aber bald steigt seine Seele wieder empor, um sich der Vergebung des gnädigen Gottes zu freuen und ihm voll Dankes zu jauchzen. Jedoch vergist er auch des Gelübdes nicht. So ist dies Lied voll von Tönen, die durch eine Seele wogen, deren religiöse höhenlage nicht gewöhnlich ist. Äußeres Glück ist der Anstoß, der diese Bewegung der Gesühle hervorruft, wie sie dem innersten Wesen dieser Frömmigsteit entspricht. Daß es die ganz und gar ethisch durchgebildete Frömmigsteit der Propheten ist, die hier auch das Erlebnis des reichen Erntesegens mit ihrem Geiste durchdringt, ist nicht nötig, besonders zu bemerken.

Es ist ein rechtes, frommes Sommerlied, und nichts hindert uns, uns ihm völlig hinzugeben. Wie auf einer gebahnten Straße kann unser frommes Gefühl in ähnlicher Cage diesem Liede folgen. Dem Gott, der gibt und der vergibt, gehören unsere Gedanken und Gefühle. Wir haben keine Ruhe, wenn wir Gottes Güte in der Natur genießen, ohne daß auch unser Gewissen irgendwie berücksichtigt wird; immer sind es doch die Beziehungen auf den Menschen, besonders seine Sünde und seine Aufgabe, die die meisten Worte unserer Psalmen

über die Natur und ihren Segen begleiten und auf die Höhe unserer geistigssittlichen biblischen Religion erheben. Daneben wogt auch hier die Empfindung dankbaren Glückes hinaus zu den Völkern, die diesen reichen und gütigen Gott noch nicht kennen; Missionsgedanken bilden die andere Richtung, in der die hohen Gefühle des Dankes abklingen und lebendig werden wollen. Ist doch der Gott, der uns so gesegnet, nicht nur unser Gott, sondern der der ganzen Welt; ist er doch nicht nur der herr der Natur, sondern auch der aller Völker aus Erden.

In dieser Weise auch den Gefühlen unserer Gemeinden ihre Richtung zu geben und ihre Gedanken einzustellen, ist die allgemeine Aufgabe, die unser Psalm uns stellt. Diese — man kann wohl sagen, höchste Form agrarischer Religion sollte die Norm bilden, deren Beachtung erst eine Predigt, was den Inhalt angeht, zu einer Dorfpredigt macht. Ze sesser und wahrhaftiger man die Gedanken der hörer in diese Richtung bringt, desto eher kann man erwarten, daß sie langsam von selbst darin weitergehn. Und je mehr die bewußte Reslezion darauf verschwindet, daß man so denken müsse, je mehr alles ganz von selber vor sich geht, desto besser ist es damit bestellt. Die Verbindung des Dankes für alle Gottesgüte im irdischen Ceben mit dem ersten der beiden hier ausgesprochenen Gefühle, also mit dem der Scham über die eigne Sünde, hat ja Luther in seiner Erklärung des ersten Artikels in klassischer Form vollzogen: "Ohne all mein Verdienst und Würdigkeit."

Darum eignet sich unser Lied für mannigsaltigen Gebrauch in ländlichen Gemeinden zur Sommers= und Herbsteszeit: als Eingangsgebet, als Lektion und als Text für die Erntepredigt. Als Erläuterung zu der Folge der Gefühle Dank und Scham, wie sie im ersten Artikel und auch in dem Übergang von der vierten zur fünsten Bitte des Unser=Vaters vorkommt, eignet es sich ebenfalls, um damit wenigstens einmal dem Verständnis diese normale Ordnung der Gefühle einzuprägen; vielleicht wird dann in einer dazu willigen Seele echtes Erzleben daraus, das dann in all diesen klassischen Stücken Kanäle sindet, um leicht und sicher seinen Gefühle ausströmen zu lassen.

### 118.

Don der Gruppe der Lieder, die den Dank für Errettung aus der Not aussprechen, ist dieses Lied das eindrucksvollste. Noch stark erregt rauschen die Wogen der Gesühle daher, wie die Wellen des Stromes nach einem schweren Gewitter. Nicht folgen die Gesühlsausdrücke in einer ruhigen Ordnung aufeinander, wie sie dem inneren Erlebnisgange entsprechen; — so werden wir es in den folgenden Liedern sinden. Sondern es entlädt sich die Seele in starken impulsiven Stößen ihrer mannigsachen Erregungen, wie sie ihr großes Erlebnis, die Rettung, mit sich führte. Es war eine unvermutete plötzliche Rettung, die eben darum mit unwiderstehlicher Gewalt das religiöse Organ der Seele in Tätigkeit brachte, sodaß sie nun mit lebhaftester Freude alles Erlebte in das Licht des Glaubens an den Gott rückt, auf den sie alles beziehen muß. So gräbt sich immer ein unerwartetes paradozes Glück tief in die Seele ein, bis es auf die religiöse Grundfunktion stößt, um diese wenigstens für eine kurze Zeit zu starker Tätigkeit zu veranlassen; danach freilich versagt diese oft allzu schnell, weil die Freude allein das ganze haus der Seele füllt und der Gedanke an Gott nun

einmal viel mehr mit dem Gefühl der Not als mit dem des Glückes verwachsen ist.

Es ist der normale Gefühlsgang einer befreiten Seele, der hier zur Aussprache gelangt: die Töne der Angst, die von der Erinnerung an die Not erweckt werden, gehen schnell über in die helle Freude und in den lebhaftesten Dank; dieser Dank drängt zum Lob und Preis Gottes und zur Aufforderung an die anderen Gläubigen hin, daß sie sich diesem Preis anschließen möchten; und im Vertrauen auf die Güte dieses mächtigen Gottes, der auch in der Zukunft helsen wird, kommt die erregte Seele langsam wieder zur Ruhe.

Das Besondere dieses Dankes ist das ganz Unerwartete und Paradore der Errettung, und zwar einer Errettung aus einer Not, die feindliche Menschen über den Dichter gebracht haben. Natürlich setzt er diese seine Feinde mit den Seinden Gottes in eins, wie er sich selbst auch mit Gott auf das engste verbunden weiß; das ist die Regel in jeder Frömmigkeit. - Wir werden die Lagen, die der Lage unseres Dichters entsprechen, weniger im Einzelleben zu finden haben: dazu ist das Ganze etwas zu großartig. Wir werden vielmehr nach ähnlichen Cagen im Leben der Völker und der Kirchen suchen. Etwas von der Stimmung der Lieder, die nach dem dreißigjährigen Krieg gedichtet und gesungen wurden, geht durch unsern Psalm hindurch: "All Sehd hat nun ein Ende"; "Nun danket alle Gott". Dankseste oder Gedenktage ähnlicher Art werden immer in diesem Lied die schönste Zier und den prächtigsten Sestschmuck finden können, sei es in der Gestalt des Textes, sei es in der einer Lettion. Der große, starte Optimis= mus, der das Lied durchweht, dient auch dazu, zu zeigen, was Glaube und Gottvertrauen ist; als Luthers Lieblingspsalm erweckt er gleich die Ahnung oder die Erinnerung, wie schwer die gange Zeit der Reformation gewesen ist und welches Gottvertrauen dazu nötig war, um durchzuhalten. v. 5-7a ist ein prachtvoller Ausdruck der gang festen Zuversicht auf Gott, dem auch Paulus keinen höheren zur Seite setzen konnte; der D. 6 ist ja gang und gar aus demselben Geist, wie die Stelle Röm. 8; die Verse 17 und 18 eignen sich für alle ähnlichen Fälle, wo eine plökliche Wendung zum Guten eintrat; also an dem Bett eines Genesenen, in der Cage eines von schwerem Verdacht Befreiten, und natürlich auch für das Ofterfest. Dazu paft freilich noch mehr der stärtste Ausbruck der Paradorie, D. 18; so ist schon der Gott des Alten Bundes: was Menschen verwerfen, nimmt er an und macht etwas Großes daraus. D. 24 und 25 sind ja schon beliebt genug als Eingangssprüche für große feierliche Gelegenheiten, um noch besonders als solche empfohlen werden zu mussen; sofort ist der lösende Ausdruck für die weihevolle, aber noch nicht gang innerlich bereitete Stimmung da, wenn gum Beginn irgend eines besonderen Tages, etwa einer Einweihung, einer Konfirmation oder was es sonst sei, die schönen Worte erschallen und alle andern welt: lichen Gefühle zurückdämmen.

138.

Ein ruhiger, glücklicher Dankpsalm steigt hier aus einer Seele empor, die nicht anders kann, als ihre starken Gefühle mit selbstverständlicher Kraft auf den Gott zu beziehen, der im Mittelpunkt ihrer Aufmerksamkeit steht. Es sind alle starken religiösen Gefühle nicht anders als so zu erklären: Gefühlsregungen, die überall im menschlichen Wesen auftauchen, suchen ihr Ziel und oft auch ihren

Austlang bei Gott; die Gefühle bekommen dadurch eine personalistische Zuspitzung. So wird aus ruhigem Glücksgefühl in der Seele des Frommen, weil er Gott kennt, Vertrauen auf Gott; so wird aus erregter Freude über etwas Erreichtes Dank an den Gott, von dem es empfangen wurde; so wird aus Scham über Schuld und Sünde das bohrende Gefühl: "An dir allein habe ich gesündigt." — Es ist ein wichtiges Stück der Seelenpslege, den Gefühlen diese Richtung und dieses Ziel zu geben. Weil Gott immer der Heilige und der Gütige in Einem ist, so bekommen die Gefühle, die sich auf den Gütigen richten, dabei etwas mit, was auch schüßend und fördernd auf das sittliche Leben wirkt; und weil Gott auch der Gütige ist, so bekommen die Gefühle, die sich auf das sittliche Leben richten, immer auch eine gewisse Wärme, die nicht nur vor Verzweislung schüßt, sondern auch in dem Vertrauen auf den gütigen Gott eine starke Kraft zu einem solchen Leben entbindet.

hier in unserm Psalm strömt aus der Seele Dank für eine Rettung hervor, die bald auf die Bitte um hilfe gefolgt ift. Gott brach die Bahn, und die eigne Kraft, die wunderbar gewachsen war, tat das Ihrige; so gelang leicht das Werk der Befreiung und der Aufstieg zum Glück. Nun ziehen frohe Gefühle durch das beglückte Berg: der Dank zuerst an den treuen Gott, dann das Derlangen, von ihm auch den andern gegenüber zu rühmen ohne irgendwelche Scheu, und endlich das feste Vertrauen, daß Gott immer helfen wird, wenn wieder eine Not herantritt. - So haben wir hier einen schönen und dem tiefsten Gottes= glauben entsprechenden Gang der Gefühle vor uns: noch ein gang leiser Con der Angst, aber dann die volle Kraft des Dankes, der zum Preise Gottes, zum Werben für Gott und zum Vertrauen auf ihn hindrängt. Ein inneres Erleben, das sich an irgend ein schweres äußeres angeschlossen hatte, ist normal und glüdlich weitergeführt worden, bis Rube und friede in der Seele berrichen. Das Gleichgewicht ist wieder hergestellt, oder vielmehr die Seele ist reicher geworden, als sie vorher war. So ist unser Lied ein Vorbild, wie Fromme ahnliche Erlebnisse durchleben sollen, um an ihrer Seele keinen Schaden zu erleiden. sondern um etwas zu gewinnen. Man kann einmal über diesen Psalm predigen, indem man diese normale Bewältigung des Glückes schildert. Denn gerade mit ihrem Glud wissen so viele Menschen nichts Gutes anzufangen, sodaß es nachher, statt wie hier zur Erhebung und Erweiterung der Seele, bloß zu ihrem Verderben ausschlägt. Das wäre eine richtige seelsorgerliche Predigt, die den überschuß an Kraft, den große gute Tage bringen, so zu verwenden und zu leiten suchte, daß er zum Frieden der Seele dienen mußte. Dabei ist immer das Kennzeichen, daß die Not keine so große Aufwühlung des Innern gebracht hat, wie dies im Pfalm 118 vorausgesett wird. Die Könige der Erde und die Großen der Welt (D. 4) sind freilich ein etwas kostbarer Apparat für den Sall, daß es sich bloß um die Rettung eines einzelnen handelte; immerhin mögen diese Worte in diesem Salle unbetont bleiben. Dagegen weisen sie auch auf den Sall bin, daß es sich hier um Größeres handelt, also etwa um ein Zeugnis des Dankes, den eine große Gemeinde oder eine gange Kirche Gott darbringen will. So bekommen wir eine Stimmung, die auf ein Jubiläum, etwa das einer Gemeinde, die um ihres Glaubens wegen viel erlitten hat, oder auf ein Gustav=Adolf=Sest hinweisen könnte.

### 124.

Diel erregter ist die Stimmung in diesem Liede als in dem vorigen. Schwer und verängstet klingen noch die Töne der Not und der Verfolgung in die Stimme des Dankes hinein, die sich wie ein kurzes Ausatmen aus der befreiten Brust losringt. Je größer die Gefahr, je schlimmer die Menschen waren, um so mehr wächst die Gewißheit, daß es nur Gott gewesen sein kann, der die Rettung gestracht hat. Beinahe war es vorbei; es war die höchste Zeit, als die Rettung auf einmal kam. Nun verwandelt sich der heiße Dank in ein kurzes, aber starkes. Wort des Vertrauens, und wieder ist der Kreis der erregten Gesühle geschlossen. Wir sühlen gleichsam noch die harmonische Stimmung innern Friedens nach, die in der Seele des Sängers hergestellt ist. Es ist die große, schwere Lebenserschrung wie ein Sturm durch die Seele gegangen; aber der Sturm kam zur Ruhe in dem Dank gegen Gott und im Vertrauen auf Gott. So klingen alle relisgiösen Erlebnisgänge allein normal aus.

Wir dürfen keine Regel aus dem Dank dieses Liedes machen, als pflegte Gott immer so zu retten, als mußte er es gar tun. Das hört man ja freilich gern, und die Verkündiger Gottes sagen so etwas darum auch gern. Aber es ist doch nun einmal nicht der Sall, daß Gott immer so rettet, wovon wir in den Psalmen noch genug Beispiele bekommen werden. Die Sache liegt vielmehr ganz anders, was man nicht genug sagen kann: die Geschehnisse gehen ihren Gang, zum Guten oder zum Bosen, ihnen folgt die religiose Deutung des Frommen, indem er die Geschehnisse als Taten seines Gottes auffaßt. Das ist natürlich nicht nur eine Deutung, sondern das ist die tiefste und abschließende Erkenntnis; aber es ist doch nun einmal eine Deutung, die für viele um so schwerer er= rungen sein will, als der Gang der Dinge der Erwartung widersprach. Es ist unfromm, von Gott eine bestimmte Verhaltungsweise erwarten oder ihm gar eine solche vorschreiben zu wollen, so traftgläubig so etwas auch wohl aussehen mag. Sein Wille geschieht in dem Geschehen, und sein Wunsch ist es auch, daß wir diesen seinen Willen nach den Normen erkennen, die er uns in seinem Worte fund getan hat. Eine solche Norm für die Deutung plöglicher Rettungen ist nun unser Lied. Es gilt also nur da, wo es gilt; man wird zu ihm im Unterschied von dem vorigen Pfalm greifen, wenn die Lage des jegigen Frommen der des Sängers unseres Liedes entspricht, wenn also eine plötzliche Rettung aus schwerer Verfolgung durch Menschen eingetreten war. Solcher Lagen kann es aber manche geben; also Rettungen aus Kriegen und vor Angriffen Roms, aus Partei- und Samilienstreit, wenn dieser eine Höhenlage einnimmt, die eine religiose Deutung erträgt. Natürlich tann es dann auch das Gedächtnis an jene ersten Begeben= heiten, also an große Siege und Erfolge in der staatlichen oder firchlichen Geichichte fein; darum paft unfer Pfalm für eine Friedensfeier oder ein firchliches Jubiläum.

#### 21.

Fordert das N. T. auf zum Gebet für den König, so bietet uns das A. T. solche Gebete selbst dar. Die erste Hälfte unseres Psalms V. 2-8 ist ein Dankeswort an Gott für den König. Wenn der Glaube alles, was lebenswichtig ist, mit Gott in Beziehung sezen muß, dann kann er am wenigsten die Person

des Königs dieser Beleuchtung entziehen. So schaut über dem haupt des Königs der Sänger die Gnade Gottes, die ihn so reich gesegnet hat. Feierlich freudige Klänge läßt er ertönen, feierlich wie das "Domine salvum fac regem," wie das "Dater, frone du mit Segen," oder wie die russische Nationalhymne, die dem gangen religiösen Grundzug des russischen Reichsgedankens durch ihre religiösen Tone und ihre choralartige Melodie Rechnung trägt. Unser Volk und unsere Zeit im Gangen könnte kaum mehr eine solche religiose Einkleidung für ein Lied ertragen, das der Gesinnung gegen den herrscher einen Ausdruck gabe. Desto mehr aber bedarf es die Gemeinde der Gläubigen, daß sie für sich den Thron des Candesfürsten in das Licht der göttlichen Gnade setzt. Wohl einem Volke, das von seinem herrscher so sprechen darf, webe einem Bolke, wenn sich nur die Geburtstags-Rhetorit mühlam zu solchen hohen religiösen Tönen des Dantes aufschwingen kann! Wenn aber die Gestalt des herrschers hoch und edel genug ist, um solche Beleuchtung zu ertragen, dann ist und bleibt sie der stärtste Träger für hohe, ideale Werte: denn wo es sich um solche höchsten nationalen Werte handelt, wollen auch die meisten der Gebildeten im Volke nicht nur mit kühler Stirne an sie denken, sondern sie bedürfen auch der erhebenden Anschauung, um sie sich desto freudiger anzueignen. Es ist doch gar nicht auszudenken, wie groß der unbewußte Einfluß eines herrschers auch auf gebildete und fritisch gerichtete Schichten ift, und ware es auch nur der, daß sie sich im Gegensatz zu ihm entwickeln und sich selber finden lernten. So ist denn reichlich Anlaß gum Danken gegeben, wenn Grund zum Danke vorhanden ist. Ift dies aber nicht in dem Maße der Sall, daß die allgemeine Zustimmung ein solches Wort des Dankes willig begleitet, dann ist die Gefahr groß, daß solche Worte als unvermeidliches Sestgerede, wie es der Kirche als dem Werkzeug des Staates gezieme, aufgefaßt und nicht ernst genommen werden. In solchen Sällen werden ehrliche Ceute, wenn sie nicht zur offenen Kritik entschlossen sind, ein solches Lied wie das vorliegende als einen Ausdruck für das Ideal nehmen, also in dem Sinne: so sollte es sein, daß die Gläubigen ihrem Gott danken für ihren König. Rede würde natürlich sofort als eine mittelbare Beleidigung der Majestät angesehen werden können, wenn nicht der feinste Takt den schmalen Weg zwischen der Wahrhaftigkeit und der Rücksicht auf die festliche Stimmung des Tages und die Würde der königlichen Person selber finden lehrt. Daß wir einen lieber an der Schlla dieser Rücksicht als an der Charpbdis der Wahrhaftigkeit scheitern sehen. versteht sich von selbst. Wenn es wirklich echte und tiefe religiöse Tone sind, die jene mittelbare Kritik an dem herrscher begleiten, dann ist das etwas gang anderes, als wenn sich irgend ein Parteistandpunkt oder eine persönliche Abneigung unter dem religiösen Scheine Luft zu machen strebt. Religiöse Tone haben naturlich nur dann in einer solchen kritischen Rede ein Recht, wenn große nationale und geistige Werte bedroht sind.

Der zweite Teil des Liedes enthält schärfere Töne; auf das "Stark durch den Glauben" folgt das "Furchtbar den Feinden stets", wie es in der russischen humne heißt. Es versteht sich doch wohl von selbst, daß es nicht wohlgetan ist, bei denen, die der König zerschmettern soll, vor allem an den "innern Feind", also an Kinder desselben Volkes zu denken, die nur eine andere politische Aufsfassung haben. Damit könnte man sich ja billige rednerische Triumphe holen

und bei vielen Gaften der firchlichen Geburtstagsfeier einen guten Eindrud machen; aber recht ist es tropdem nicht. Man muß doch immer sehr porsichtig dabei sein, wenn man die Seinde einer bestimmten Person oder eines Regierungs-Sustems mit den Seinden des gangen Candes oder gar des Guten selber in Eins sent. 3war bringt das eine große Schwungfraft in Die Leidenschaft des hasses und des Kampfes hinein; aber es ist trogdem nicht recht. Die Kraft des ethischen Urteils stumpft sich gar zu leicht ab, wenn man es auf persönliche Gegner verschwendet, anstatt es für wirklich bose Menschen und Gruppen zu verwahren. Aber gegen die Anwendung dieser Worte auf äußere Seinde ift gar nichts einzuwenden. Denn so lange es noch solche gibt, solange also noch Kriege möglich sind, wollen wir lieber, daß unser König sie zerschmettert, als sie ihn. - Die leidenschaftlichen Bildwörter, mit denen hier die Vernichtung der Seinde geschildert wird, sind nicht unangebracht für eine festliche Gelegenheit. wurde ich diesen zweiten Teil, wie das ja auch geschieht, von der Verlesung als Tert und Lektion ausschließen; aber gang portrefflich pafte er etwa in einen Gottesdienst vor dem Ausbruch des Krieges hinein, wenn sich aller Augen auf die Person des obersten Kriegsherrn mit der Frage richten: Wird Gott mit ihm sein? - Dann werden auch in solchen Ceuten religiöse Klänge wieder erwachen, die sich ihrer längst entwöhnt, wenn nicht gar geschämt haben. uns doch nur eine solche Verwendung unseres Liedes erspart bliebe, wenn es uns doch nur vergönnt wäre, noch recht lange mit voller überzeugung die hohe Gestalt des Herrschers voll Dant im hellen Lichte der echten Gnade Gottes gu sehen! Diese ist etwas ganz anderes als das Gottesgnadentum im üblichen Sinne: ist dieses oft genug geradezu physisch und mechanisch gemeint, so ist jene daran qu erkennen, daß ein Cand von Gott durch seinen Berricher mit reichem äußerm und innerm Segen gesegnet wird.

66.

Ein stark erregter Ton geht durch diesen Sang; noch zittert die Erinnerung an die Seinde und an viele Drangfale in dem herzen nach und verstärkt den Preis des Gottes, der mächtig und gütig seinen Frommen aus ihnen gerettet hat. Wieder läuft dieser Preis des göttlichen Waltens aus in den Drang, Gott auch den Völkern zu bezeugen. Aber dieser ganze Teil des Psalms ist doch nicht original und stark genug, um ihn zum Ausgangspunkt einer Predigt zu machen. Am meisten verwertbar ist noch das Stück D. 10-14. Es ist hier in einer besonderen Weise der übliche Dreiklang wiederzufinden, der alle Dankworte beherrscht: die Not, die Rettung und der Dank. Die Nöte werden in der Weise, wie sie in das allgemeine religiöse Bewußtsein oder in den Sprachgebrauch der Frommen eingegangen ift, als eine Prufung geschildert. Ift dies auch nicht die höchste Bewältigung der Gefahr, wenn sie als Prüfung verstanden wird, so ist es doch immerhin eine solche, die große ethische Gedanken aufbringt, um jene richtig zu verstehen und gut zu bestehen. Alle möglichen Drangsale, wie sie Naturereignisse und Menschen über eine Gemeinschaft bringen können, werden damit in der üblichen Weise teleologisch verstanden und auf Gott zurückgeführt. Das echte Empfinden, das sich hier ausspricht, hat etwas an sich, das fräftig auf andere einwirken und sie ansteden kann. Die Ausdrucksweise ist so, daß sie auf ähnliche

Ereignisse, wie sie in diesen bildlichen Ausdruden beschrieben sind, und doch auch auf Gefahren und Nöte überhaupt angewendet werden mag. Ich denke mir, daß dieses Wort bei der firchlichen feier etwa eines Stadtjubiläums angebracht ist, wenn sich dabei all die vielen Katastrophen ins Bewuftsein drängen, an denen viele unserer alten Städte so reich zu sein pflegen. Oder an dem Jubiläum einer Anstalt durfte es sich auch mit Wahrheit sagen lassen, daß alle möglichen Schädigungen und nicht zulett solche durch Menschenbosheit, ihren Ent= widlungsgang begleitet und zu einer rechten Prufung gemacht haben. Aber auch zum Verständnis für jede andere Art von heimsuchung ist das Wort geeignet; dabei wird natürlich das prachtvolle Bild von dem Silberschmelzer in den Mittelpunkt zu ruden sein; Gott sieht das Silber, aber auch die Schlacken; das Silber will er gewinnen, die Schlacken will er beseitigen. Aber nur wer hat, dem wird auch in der Trübsal gegeben. Wo nur wenig Silber ist, da verläuft es sich leicht in der Asche; wo aber keines ist, da bleiben nur die häflichen, frustigen Schlacken übrig. Jedoch wo viel echtes Silber, also die Anlage oder der Anfang zu einem hoben und reinen Leben ist, da wird es in der Heimsuchung geläutert und herausgeholt. Und dann freut man sich, wenn man einen Menschen sieht, der also geprüft und geläutert worden ist. Don sich selber darf man so etwas kaum sagen, sonst ware das ein Beweis, daß noch ein bifchen Schlade übrig blieb. - Aber man darf fich der hoffnung troften, daß man immer tiefer und reicher werden kann, je mehr man in den Gluten des Schmelzofens stille hält.

## 2. Monodische Dankgebete (Individuallyrik).

Jona 2, 3-10.

Eine gewisse ältere Methode der Schriftauslegung und Anwendung liebte es, aus solchen persönlichen Ergussen religiösen Lebens sofort Aussagen über Gott zu machen, die eine allgemeine Regel von Gott aussagen sollten; sagte der Fromme: Gott hat mich aus der Not erlöst, so machte jene Auslegung daraus: Gott erlöst die Frommen aus der Not. Das mußte zu den bekannten Schwierig= keiten für den Glauben führen. Wir können es nicht mehr so hinstellen, als musse Gott jeden Frommen erlösen, wie er diesen seinen Bekenner, der in unserm Liede spricht, erlöst hat. Wir durfen tein Muß von unserm Standpunkt aus für Gott aufstellen. Wir durfen bloß für den Frommen ein Muß aussagen; ich meine: wir durfen zwar nicht sagen: Gott muß den Frommen erretten, aber wir durfen sagen: Der Fromme muß, wenn er gerettet ist, diese seine Rettung auf Gott zurudführen und ihm danken. So ist also unser Lied zunächst einmal für alle die gestimmt, denen es ähnlich gegangen ist, wie seinem Dichter. immer noch verzweifelte Cagen genug, die der seinigen entsprechen. Wenn man diese aus eigner schwerer Erfahrung oder aus der Erfahrung anderer heraus schildert, dann wird man gang einfache wirklichkeitstreue Sarben suchen; das wird immer großen Eindruck machen. Es gibt wirklich Lagen zum Derzweifeln; man meint, nun muffe alles aus sein und eine solche Lage hatte es noch nicht Das ist doch wohl die Lage derer, die zum Strick oder zum Revolver greifen. Wenigstens ist das ihr Gefühl von ihrer Lage. Man weiß gar nicht mehr, wo die hoffnung einen Ausweg finden könnte. - Aber in manchen Sällen

sagen wir im Unterschied von der Durchschnittssprache der Vertrauenslieder und üblichen Sprüche, in manchen gällen fommt dann plöglich eine Wendung. Meist geht die Sonne der Rettung da auf, wo man sie nimmer gesucht batte. Daß ein solches Erlebnis die tiefsten Lebensgrundlagen berührt, die diese Berührung wieder weiter leiten in das religiöse Grundgefühl hinein, versteht sich Aber es versteht sich nicht so von selbst, daß daraus wirklich bewußter Dank wird. Dieser erst schöpft das Lette aus jenem gangen Erlebnis heraus und macht es zu einem wirklichen Erlebnis. Meist aber eilt man sehr bald flüchtig darüber hinweg. Das ist aber nicht nur ein Schaden für das religiöse Leben, sondern auch einer fur das gange Seelenleben, wenn man die Dinge so oberflächlich an sich porüberstreichen läkt, anstatt sie sich bis auf den tiefsten Grund kommen zu lassen. Daß diese Gefahr auch schon in den Zeiten unserer Psalmdichter bestand, beweist das "Vergiß es nicht" in Ps. 103. Man wird immer auf empfängliche Seelenstimmungen stoken, wenn man einmal diesen Con in der Predigt anschlägt. Oder man tann einen Genesenen aus der seelischen Pflege entlassen, indem man dieses Lied mit ihm liest. Die allgemeinen Ausdrude, die es dem historiker erschweren, die besondere Lage des Dichters herauszufinden, sind gerade für den praktischen Gebrauch das Allerbeste; denn sie lassen die Anwendung dieser inpischen Bilder auf sehr viele ähnliche Einzelfälle zu. -So kann man unsern Dsalm den dankbaren Erretteten anbieten, um ihre Gefühle zu sammeln und, wenn das schreckliche Wort einmal gestattet ist "abzureagieren"; denn hierin liegt eine wichtige Bedingung zur Klärung und Befriedigung des Seelenlebens. Den andern dagegen, die noch in der Not sigen, kann man nicht mehr als dieses sagen: Gott macht zwar nicht immer, wie in diesem Salle, der Not rasch ein Ende; er läßt zwar auch nicht immer seine Kinder in ihr steden; aber er hilft doch auch einmal, wie hier das Beispiel zeigt. Ist das auch nicht die felsenfeste, absolute Gewißheit, die jemand verlangen konnte, so ist es doch eine wahrhaftigere Zuversicht auf Gott als die alte, die die Enttäuschung nach= ber um so schmerzlicher machte. Wir muffen immer wieder darauf hinweisen, daß es nur das seelische Gebiet ist, wo Gott bestimmt dem hilft, der mit Ernst ein reines berg und neue Gedanken haben will.

### 116.

Dieses Lied ist dem vorigen weit überlegen, was die Innigkeit des religiösen Dankgefühls angeht. Welch eine wohlige Stimmung atmet es doch und wie ist diese Stimmung verbunden mit dem innig-glücklichen Ruhen in Gott, dem treuen und lieben helser! Der D. 7 nimmt doch die echteste und beste Stimmung biblischer Frömmigkeit auf, nicht ohne etwas edelste Mystik. So sollte man leben. Wieviel glücklicher wäre man und wieviel glücklicher machte man, wenn man sich nicht immer Gedanken machen wollte über dies und das, anstatt fröhlich das haupt in Gottes Schoß zu bergen und zu sagen: Du tust wohl an mir, wie du immer wohl an mir getan hast! Es geht etwas durch unser Lied hindurch wie die frohe und wehmütige Stimmung eines Genesenen; und für solche kann man es sich auch merken. Es muß doch ein Glück sein, die starken Gefühle der Seele, wenn die Gedanken noch zu schwach sind, sie zu formen, in diese gebahnte Straße einlausen zu lassen. Zumal wenn man auch die Ersahrung gemacht hat von D. 11,

die ja freilich weniger Kranken als andern heimgesuchten nahekommen wird, daß die Menschen gar nichts sind. Und gehören wir auch selber für andere Menschen zu den Menschen, von denen sie sagen, daß sie eitel Trug sind, so empfinden wir doch sehr start, wie das Bedürfnis nach einem halt, nach einem Echo von der flüchtigen und oberflächlichen Teilnahme der Menschen hin zu dem Gotte drängt, der immer Zeit für uns hat und auch einmal unsere einseitig selbst= füchtigen Klagen anzuhören bereit ift, bis wir uns selber ihrer vor ihm zu schämen beginnen. Wenn man sich vorstellt, wie lieb man ein eigenes Kind haben kann, so kann man sich auch mit D. 15 auf den Standpunkt Gottes versetzen; so wert ist ihm das Leben seiner Frommen. Die innere Erhöhung des Selbstaefühls, die der Erfola dieses Glaubens sein soll, muß so hoch sein, daß sie einen por ihrem Mikbrauch schükt: ich bin mir zu gut, um schlecht zu werden, weil ich Gottes Wohlgefallen als besten Schutz über mir weiß. Wenn man als Echo aus unserm Gesangbuch das wundervolle Lied hinzunimmt "Sei Lob und Ehr dem höchsten Gut", dann hat man ein Singen und Klingen im Gottesdienst zuwege gebracht, das um so mehr Ceute ergreift und um so tiefer wirkt, je mehr beidemal noch die tiefen Tone des eben überwundenen Wehes nachklingen.

30.

Auch dieses Lied verliert manches Bedenkliche und kann seinen tiefen Inhalt eröffnen, wenn wir uns der Bemerkung zu dem Pfalm aus dem Jonabuch erinnern. Offenbar liegt sein Besonderes und auch der Kern des Liedes in D. 7 und 11. Aus der Selbstsicherheit, in die er langsam hineingeraten war, ruft Gott den Frommen durch das Leid heraus. Man kann auch im Gegensak zu W. Stärk den Zusammenhang von V. 7 und 8 so auffassen: Ich glaubte mich sicher und vor jedem Sall geschütt durch meine eigne Kraft; aber Bestand gibt nie diese eigene Kraft, sondern allein die Gnade Gottes. Das hat sich heraus= gestellt, als Gott sein Antlitz vor mir verbarg und ich ins Elend kam. ich um hilfe und sie ward mir gewährt. Nun aber bin ich fröhlich und lebe gang im Vertrauen auf dich und habe damit den besten Grund. Predigt einmal im Anschluß an dieses Wort das Selbstgefühl des Christen zu regeln und auf das unbedingte Vertrauen auf Gott zu gründen, ist eine ichone Aufgabe, die, glaube ich, in der letten Zeit nicht mehr so oft angefaßt wird als früher. Das Lied "Auf Gott und nicht auf meinen Rat will ich mein Glück stets bauen", gibt das richtige liturgische Echo dazu. Wird ein Wort über diese Aufgabe des Seelenlebens gang einfach und mit wirklichkeitstreuer Echtheit gefagt, so kann es wohl Eindruck machen. - Es steht sicher dem nichts entgegen. den "Sall", von dem hier die Rede ist, nicht nur, wie es wohl der Tert verlangt, auf den Unglücksfall, der das äußere Leben zerstört, sondern auch auf den Sündenfall zu beziehen, der das innere Leben verwüstet.

### 27, 1-6.

Ein doppelter Ton macht das Besondere dieses Liedes aus. Es ist einmal der fröhliche Trotz den Bösen gegenüber, der aus dem unbedingten und erprobten Vertrauen auf Gott erwächst. Die Töne gegen die Seinde dürsen uns nicht gleich empfindlich machen; es gibt doch nun einmal böse, wirklich böse Menschen in der

Welt, die eine Freude daran haben, einen zu quälen und zu verderben. mehr man unter ihnen zu leiden hat, desto mehr kehrt man ein bei dem großen Freunde, dem getreuen und starken Gott, der Licht und heil sein will. soldes hochgefühl gläubigen Trokes gegen eine gange Meute von bosen Menschen schwellt die Bruft und macht einen jedem Angriff gegenüber überlegen. Man wird nicht nervös, wie man sonst immer wird, wenn man Seinde hat; Gottvertrauen ist ein gutes Mittel gegen solche Nervosität, wenn man nur nicht auch wieder Nerven brauchte, um die Sammlung der Gedanken fertig zu bringen, die zum Gottvertrauen gehört. Der andere Ton ist der einer auffallend weichen und herglichen Stimmung Gott gegenüber, die fehr fein einen versöhnenden Gegensak zu dem wehrhaften Trotz nach außen bildet. Es ist die Stimmung der Sehnsucht nach der Gemeinschaft mit Gott. Seine Freundlichkeit ift Leben und Glück; wem dies Wort mehr als eine fromme Redensart geworden ist, weiß was Glaube ist. Diese ganze Doppelstimmung ist vielen unserer großen religiösen helden zu eigen gewesen. Besonders Luthers Wesen und damit auch das Wesen des echten Protestantismus druckt sich darin aus. So könnte man an einem Reformationsfest oder an einem Tag des Evangelischen Bundes darin die beiden Seiten des evangelischen Ideals zeichnen: fest und tropig nach außen gegen die Seinde, voll innigen warmen Verlangens nach Gott im Innern. Das eine böte den weichen, frommen Seelen eine gute Ergänzung, daß sie protestantisch hart werden, das andere tut den Nichts- als Protestanten gut und not, daß sie die hauptsache nicht vergessen, die evangelische grömmigkeit.

# b) Öffentliche Bittgebete.

# 1. Gebete in gemeinsamer Not.

71, 74, 79, 83, 44, 60, 89, 162.

Wir nehmen alle diese Lieder zusammen, weil sie auf benselben Con gestimmt sind und nicht fehr viel Eigenes aufweisen. Sie haben das Gemeinsame, daß sie die Not des Volkes in schwerer Zeit klagend vor Gott bringen. gipfeln alle in dringenden inbrunstigen Bitten um hilfe, um baldige hilfe. Bitte gründet sich meift auf die Erinnerung an die Onade, die Gott dem Dolf einstmals erwiesen hat. Diese Erinnerung stärkt die Beter in dem Vertrauen, daß Bott die Not seines Dolkes, besonders aber auch den Druck ansehen wolle, den der hohn der Seinde und der Nachbarvölker über es bringt. So ringen sich diese Lieder aus schwer gedrückten Seelen empor, die zu sagen wußten, was alle andern mit ihnen litten. Ihre sittliche bohe ist gang verschieden; bald sinkt ein Lied zu der Tiefe leidenschaftlicher Rache hinab, dann aber erhebt fich ein anderes wieder zu dem Bekenntnis eigener Schuld und der Bitte um Bergebung. In der Regel aber herrscht die überzeugung, daß alles Unrecht auf der Seite der Seinde liegt und daß Gott seinem Dolte gurnt, ohne daß es einen Grund weiß. - Diese Lieder gehören meistens der Zeit des großen judischen Kultur= fampfes unter den Maccabäern an. Das gibt uns einen Wink für ihre Derwendung. Ihr ganger Con läßt sie zu einem absoluten Gebrauch ungeeignet ericheinen; wir können sie also nicht zur Aussprache unserer Gefühle benuten. Auch wenn wir einmal in einen ähnlichen Zustand hineinkämen, was Gott verhüten wolle, würden wir kaum nach diesen Liedern greifen durfen. Gewiß wurden ja ähnliche Gefühle in uns auftauchen, wenn etwa in einem revolutionären Bukunftsstaat alle driftliche Religion verfolgt und unterdrudt wurde oder wenn ein großes Unglud unser Vaterland träfe, das weite Kreise unseres Volkes wieder religiös denken lehrte. Wir könnten dann den schönen Wegen von Psalm 80 folgen, aber kaum den in diesen Liedern eingeschlagenen Pfaden. Jene unter= ethischen Zuge der Selbstgerechtigkeit und der Rachgier mußten uns davon abhalten, so sehr 3. B. auch Luther solche Tone geliebt haben mag. Gegenteil oft geradezu nötig, leidenschaftliche fromme Kreise vor dem Gebrauch dieser Psalmen zu warnen, wenn sie sie gegen das, was sie die ungläubige Welt nennen, beten wollten. Das liegt solchen Naturen gar nicht fern; hat doch jemand einmal geäußert, es sei an der Zeit, die Rachepsalmen wieder zu beten. Einem solchen Standpunkt gegenüber muß man betonen, daß nicht alles, was in der Schrift steht, Gottes Wort ist. - Darum bleibt uns im gangen nur der referierende Gebrauch übrig. Wir können also diese Lieder wieder benuten, um jene schwersten Zeiten judischer Geschichte, die der Zerstörung Jerusalems durch die Babylonier und die der Unterdrückung durch die Seleuciden, verstehen zu helfen. Aus einem folden Liede tritt gleich die Verfassung der Seele viel deutlicher beraus, als das jede andere Schilderung vermag; und diese ist uns doch in einem solchen religionsgeschichtlichen Unterricht viel wichtiger als die weltgeschichtlichen Einzelheiten.

## 106.

Dieser Pfalm enthält als etwas Besonderes eine Art von religiöser Geschichtsphilosophie; dreimal führt der Dichter dieselbe Gedankenform durch; indem er rasch über die Geschichte seines Volkes hinwegsliegt; Gottes Gnade, die sich im äußerlichen Gedeiben zeigt, Sunde des Volkes, die Strafe Gottes, die auch wieder in äußeren Plagen besteht, und dann wieder Gottes Gnade, die das Volk dem Eintreten seiner großen Sührer verdankt. Auf diesen beständig eingetretenen Derlauf grundet der Dichter auch nun seine hoffnung auf erneutes Eingreifen Gottes. Wir finden also hier in diesem Liede eine religiös-sittliche Stilisierung der Geschichte, eine Deutung der Ereignisse mit einem Grundschema, wie es dem Glauben des Polfes entsprach. Es ist eine Art von Geschichtspredigt, die ein wichtiges Dogma mit hilfe der Geschichte erhärtet. Wir sollten doch ein solches Modell nicht gang, unbenutt lassen und daran denken, daß dieses große Gebiet der Geschichte sich vorzüglich eignet, um unsere großen Grundgedanken über das Verhältnis von Gott und unserm Dolke zu bewahrheiten, Gedanken, die von den hier geäußerten, gar nicht unterschieden sind. Außerdem ist es von Bedeutung, fein Gebiet der Wirklichkeit, weder die Natur noch die Geschichte, der Beleuchtung des Glaubens zu entziehen.

### 86.

Ebenso gehört dieser Psalm zu denen, die uns angenehmer berühren. Warme Tönewerden angeschlagen, wenn sich D. 5 der Beter zu dem Gott wendet, der Schuld vergibt; desgleichen befriedigt D. 11 unser sittliches Empfinden, wenn um die Gabe eines gesestigten Herzens gebeten wird, das in der Wahrheit zu wandelm

weiß. Wäre nur nicht der mit diesem so stark in Widerspruch stehende Zug von Selbstgerechtigkeit in V. 2, so könnte sich unsere Klage und Bitte in schwerer Zeit wohl in diesem Lied ausdrücken. Die Hoffnung des letzten Verses, daß sich die Feinde schämen sollen, würde uns darin nicht stören.

Im ganzen müssen wir es diesen Liedern anrechnen, daß sie nicht der Not und dem haß des einzelnen zum Ausdruck dienen, sondern daß sie Gemeinschaftsgefühle ausdrücken. Es ist immer etwas Großes, wenn die Liede zur Gemeinschaft des Volkes oder der Kirche sich bittend und gelobend an Gott wendet; wenn dabei der haß zum Worte kommt, so darf man nicht vergessen, daß er eben die Kehrseite der Liede ist. Jedenfalls stehn wir noch in einer Weltlage, die es als sittlicher erscheinen läßt, der engern Gemeinschaft auch mit Leidenschaft anzugehören, als ihr vornehm blasiert eine Sympathie für die ganze Welt entgegenzustellen, die weder Krast noch Gelegenheit hat, sich irgendwie zu bestätigen.

80.

Dieses Lied ergreift darum so stark, weil es tiese und edle Gesühle in einer so schonnen Form zum Ausdruck bringt. Liest man es öster mit wachsender Ausmerksamkeit, dann fühlt man, wie das Herz eines Mannes darin schlägt, der seine tiese Trauer um sein zerstörtes Vaterland mit andringender Innigkeit dem Lenker der Weltgeschicke ans Herz legt. Eine Wehmut, die durch keinen Gebanken des Hasses oder der Bitterkeit gestört wird, spricht sich hier aus. Besonders stark wirkt hier der Kehrvers, der von verschiedenen Ausgangspunkten aus immer dieselbe Bitte indrünstig zu Gott emporsendet. Wie immer erscheinen die drei Zeiten in der Beleuchtung des Glaubens: die Gegenwart steht unter dem Zorn Gottes, darum schweist die Erinnerung voll Wehmut in die glänzende Vergangenheit, die ein Zeugnis der Gnade ist, und gestärkt durch diesen Blick, wagt die Seele, auf die Zukunst zu hossen. Schon naht sich ganz von ferne diese Rettung in der Gestalt eines Mannes, der "es tun" wird; für diesen ersleht vor allem der Sänger den Segen Gottes. —

Jest mögen wir uns bloß ästhetisch-religiös in dieses Lied einfühlen, wir mögen es darum im Unterricht dazu gebrauchen, um mit andern Liedern die Stimmung der gläubigen Juden zu zeichnen. Wir wollen hoffen, daß wir nicht in die Lage kommen, einen andern Gebrauch von ihm zu machen. Sollte uns aber später einmal unsere Kirche oder unser Staat zerbrechen, dann wird sich unsere Seele auf dem Wege ergehen können, der von diesem Liede gebahnt ist. Dann würde sicher die Gewalt der Ereignisse genug herzen erschüttern, um wieder das Verlangen nach Gott und seiner hilfe in Schwingung zu versehen. Die Bilder, mit denen hier die Not gezeichnet ist, sind allgemein genug, um ihre Verwendung ohne weiteres zu ermöglichen. Erinnerung und hoffnung könnten dann dieselben Bahnen gehen, wie sie unser Dichter gegangen ist. Die hauptsache ist aber die, daß es uns dann nicht an einem Manne sehlt, der die hoffnung des Volkes verwirklichen kann. Oder wenn es nicht einer ist, dann sollten es mehrere von geringerem Maße sein. Wenn wir nur im Leben des Staates dann Leute genug sinden, die die geistige und seelische Kraft haben, ihn wieder

aufzubauen. Oft will es einem Freunde des Vaterlandes scheinen, als ob unsere zur späteren Führung des Staates bestimmte Jugend nicht sehr viel Hoffnung böte, daß sie einmal dieser Aufgabe gewachsen sei.

Der Kehrvers eignet sich, besonders in der wunderschönen Sassung Luthers, zu mancherlei Gebrauch. Als Gebetswort in einem ernsten Gottesdienste oder am Grabe zeigt er die Kraft der traurig-hoffnungsvollen Stimmung, die in ihm liegt, und bietet dazu einen Schmuck für jede solche Gelegenheit.

# 2. Klagelieder.

123.

Dieses garte, gedrückte Lied stellt die Kehrseite dar zu den trotigen wilden Liedern, die voll Born und Zuversicht auf den endlichen Sieg einherklingen. Es geht gang in Moll; es endet im Unterschied von den meisten andern nicht in der höhe, sondern in der Tiefe. Entspricht sonst der Gang der Psalmen meist der Bewegung des religiosen Grundgefühls selbst, die von unten nach oben, von der Klage zur Zuversicht geht, so kehrt dieses Lied traurig wieder zu der Tiefe zurück, pon der es sich nur ein wenig erhoben hatte. Es war ein schwerge= prüftes und stark gepreftes Herz, in dem es emporklang; aber es war ein Mensch, dem Gott wenigstens gegeben hat zu sagen, was er litt. Man könnte aufs höchste von unserm Liede entzückt sein, wenn man es nur poetisch wertete und nicht religiös. Religiös aber ist es von der höhe weit entfernt, die wir als Chriften erstreben: der hohn der Seinde und der Spott der hoffartigen spielen eine zu große Rolle in dem Leben des Dichters; diesem so verbreiteten Jug muß man immer entgegenhalten, wie sich auch Jesus verspotten ließ, und was sich Paulus hat nachsagen lassen. Eine wirkliche Erhebung der Seele, die über die Magstäbe der Welt hinaus zu dem ruhigen Besitze Gottes und seines Geistes führt, muß so sicher machen, daß man des Spottes nicht einmal spottet, sondern ihn als einen Erweis ansieht, daß man auf dem rechten Wege ist, während es die armen Spötter nötig haben, daß man ihnen die hoheit des Glaubens in froher Unempfindlichkeit gegen ihren Spott bewährt. So darf man sich auch durch die schöne form nicht über den Inhalt der Bitte unseres Sängers hinwegtäuschen lassen: Enade ist und bleibt ihm nun einmal nur die Befreiung aus der Gefangenschaft. Im äußern Erleben will er sie sehen. Das Gefühl der Nähe Gottes als das Kennzeichen dieser Gnade anzusehen, ist ihm ebenso un= möglich, als es so sehr vielen "Christen" möglich ist, allein im innern Erleben Gottes Gerne und Nähe zu spuren; dabei ist naturlich vorausgesett, daß dieses Erleben Gottes sich bemerkbar macht in der so gang andern Beleuchtung, die von diesem Innern her auf die Außenwelt fällt. Aber sie muß sich nicht unmittelbar in Veränderungen der Außenwelt selber beweisen. Auch das entzudende Bild von dem Sklaven und der Sklavin darf uns nicht poetisch über die niedrige höhenlage hinwegbliden lassen, die unser Dichter Gott gegenüber einnimmt. Wir stehen doch Gott als Kinder gegenüber, die in jedem Salle voll Vertrauen sein Walten verfolgen.

Aus diesen Gründen kann unser Psalm nicht absolut, sondern nur relativ verwendet werden. Dabei kommt zuerst der Unterricht in Betracht. Die Stimmung im Exil läßt sich nach ihrer weich-gelassenen Seite hin sehr schön mit ihn ausdrücken. Oder für eine Cektion ist er zu gebrauchen. So könnte etwa eine gedrückte Diaspora-Gemeinde hier ihre Stimmung wiedergegeben finden. Oder man könnte unser Lied als Cektion an schweren, ernsten Tagen als Ausbruck für harten, schweren Druck gebrauchen; so etwa an Buß- und Bettagen. Oder man könnte ihn ebenso als Cektion einer Predigt vorausschicken, die dann nachher gerade die entgegengesetzen Töne anzuschlagen hätte, also die des großen, heiteren Vertrauens, die der Gewißheit, in allen Fällen mit Gott jedem übel und jedem Spott überlegen zu sein. Aber als Text für eine Predigt eignet sich unser Lied wegen des gedrückten Tones nicht; denn in dem Text soll doch absolut Evangelium ausgedrückt sein mit seinem hohen, frohen Klang; dieser darf nicht nur von der Predigt herangebracht werden, weil dann der Text keinen Sinn mehr hätte.

#### 126.

hier in diesem Liede spricht in leisen, feinen Tonen die hoffnung, die von der Vergangenheit voll befriedigt und von der Gegenwart schwer enttäuscht, ihre Sittiche zu neuem fluge in die Zukunft erhebt. Vergangenheit, Gegenwart und Bukunft - der ewige Dreiklang: Gott hat geholfen, er muß jest helfen und er wird weiter helfen, auch wenn im Augenblick seine hilfe zu versagen scheint. Immer ist es die hoffnung, in der die Frömmigkeit lebt. Sie zu wecken ist nicht schwer, sie zu pflegen und auf gute Ziele zu richten, ist viel schwerer. Wie alle starken Gefühle, setzt sie leicht die religiöse Grundfunktion der Seele in Bewegung. Ist sie aber, wie es doch meistens der fall ist, auf irdisch-linnliche Dinge gerichtet, die nicht ohne ein "Wunder" eintreten könnten, so liegt die Gefahr nabe, daß die Enttäuschung jener Erwartung auch die Religion mit in den Abgrund reißt. Darum ift es immer qut, der religiosen hoffnung die bedingte Sorm zu geben, die ihr Jesus in seinem Gethsemane-Gebet gegeben: Ist es möglich -Ober man muß sie auf bessere Guter lenten, wie sie dem geistigeinnerlichen Juge unseres Christentums entsprechen; also auf all die großen ewigen Dinge, von denen man so oft spricht, ohne sich ihre Wirklichkeit und ihren Wert klar vor Augen zu halten: Vergebung, ein neues herz, ein gutes Gewissen, Frieden, dauernde Gemeinschaft mit Gott. Die Boffnung auf sie abzulenken, ist eine feine und schwere Kunst, und viele fallen ab, die diesen Kunstgriff merken. Aber trotdem muß es fleißig geschehen; denn diese hoffnung auf eine ideale Welt und unsere Teilnahme daran ist der allerbeste Grund, anzuregen und zu trösten. diesem Sinne wird man immer wieder unsern Psalm verwenden. Es liegt auch gar kein Grund vor, ihn bloß seiner ursprünglichen Beziehung auf das Ceben der Nation und des Staates zu überlassen. Seine wundervolle Form läßt ihn für alle möglichen Sälle geeignet erscheinen, wo sich enttäuschte hoffnung wieder aufs neue aufrafft. So kann man ihn beziehen auf jedes große Werk und jedes wertvolle Gut, das, wie es ja die Regel ist, in eine schwere Krisis hineingerät und dann vor dem Ende zu stehen scheint. Man tann ihn also beziehen auf schwere Nöte des Staates und der Kirche, wobei die Erinnerung an eine vergangene Glanzzeit zur hoffnung auf die Zukunft anspornt; man kann ihn begieben auf Sundennot und Erlösung, auf Erde und himmel, auf Tod und Leben; die schöne weiche Sorm schmiegt sich jedem großen, idealen Gedankengehalt willig an. Und wenn das Lied für eine Predigt zu schade erscheint, dann kann man es als Cektion gebrauchen, bei den genannten Gelegenheiten, und besonders am Grabe. Was läßt sich nicht alles mit dem Bilde vom Säen und Ernten, einem der großen klassischen Elementarbilder der Menscheit, zum Ausdruck bringen? Wenn man in irgend einer Richtung mit echtem Gefühl und nicht ohne Gründe die Hoffnung ausspricht, die nicht zu Schanden werden läßt, man wird überall in der Brust seiner Hörer ein dankbares Echo sinden; denn die Hoffnung ist die Seele der Religion.

85.

Wir haben hier wieder die drei Zeiten, Vergangenheit, Gegenwart und Butunft; wie immer ift der Gedante an sie in startes Gefühl getaucht. Gegenwart ist voller Jammer, die Vergangenheit voll erfahrener Gnade und die Zutunft wieder voller Licht wie die Vergangenheit. Wie oft finden wir doch dieses Bild: zwischen dem hellen Einst der Vergangenheit und dem hellen Einst der Zukunft das dustere Jett; aber die hoffnung sieht schon, gestütt auf die Erinnerung an das einstige Beil, über die Dunkelheit des Jest in ein neues Bell, in ein besseres Einst hinaus. Das ist der Rhythmus im Leben der Frömmigkeit, den es zu erkennen und zu beeinflussen gilt. Das Besondere an unserem Lied im Vergleich mit dem vorhergehenden ist nun dies, daß der Geist alles Guten mit der hoffnung verbunden ist und nicht mit ihr erst verbunden zu werden braucht. Die Hoffnung ist religiös-sittlich begründet, wie das dem besten Geist des A. T. allein entspricht. Die Vergangenheit war auch früher einmal dunkel, aber dies Dunkel wich, als Gott die Schuld vergab, die es verschuldet hatte; - und dem entspricht es auch, wenn in der reizenden Solostelle, die mit D. 9 den Chorge= sang abzulösen beginnt, als Bedingung für das erwartete Beil Liebe und Treue, Gerechtigkeit und Friede erwartet werden. Treue von der Erde und Onade vom himmel her begegnen sich - kann man sich ein schöneres Wort denken für den idealen Zustand, dem wir immer entgegenhoffen, ob wir nun an eine schnelle und baldige, oder ob wir an eine langsame und allmähliche Verwirklichung glauben? Etwas ernüchtert werden wir ja dann von dem Kennzeichen dieses heilszustandes in D. 13 b; aber wir sind einmal auf dem Boden des A. T., wo sich meistens die Gedanken noch auf irdischer höhenlage bewegen. Und dann - ist es uns denn gleichgültig, welche Früchte das Cand trägt? Liegt es so sehr ab, wenn wir von diesem agrarischen Grundzug der Heilszukunft aus in das wirtschaftliche Leben überhaupt hineindenken? Dabei werden wir es ruhig wagen dürfen, statt, wie es hier geschieht, den reichen Ertrag der Ader allein als ein Geschenk Gottes für die heilszeit anzusehn, ein blühendes wirtschaftliches Ceben in handwerk, Industrie und handel als einen wichtigen Erfolg jeder tieferen religiös-sittlichen Durchdringung des Volkslebens zu betrachten. Umgekehrt ist es natürlich auch unsere überzeugung, daß ein gedeihliches wirtschaft= liches Leben des Volksganzen nur auf religiös=sittlicher Grundlage dauernd möglich ist. Wir haben also hier, geschichtlich gesprochen, prophetischen Geist, mit Begriffen aus der Gegenwart gefaßt aber ein religiös-soziales Programm, das als Bindeglied zwischen Religion und Dolkswohl den sittlichen Geift einschalten muß. Wir haben hier ein Programm für die görderung oder den Wiederaufbau eines Volkslebens, und zwar für den Wiederausbau auf religiös-sittlicher Grundsage. Darum kann unser Psalm als Lektion oder als Text dienen, wenn es sich darum handelt, diese Gedanken über den Zusammenhang von Volksgedeihen mit Sittlichkeit und von Sittlichkeit mit Religion, zumal angesichts schwerer Schäden des Volkslebens, in freundlicher, schöner Form zum Ausdruck zu bringen.

90.

Es erübrigt sich, hier bei diesem großartigen Liede zu sagen, mas jedermann weiß und fühlt; daß es einer der mächtigften Klänge ift, über die wir überhaupt im gangen Bereich biblischer und religiöser Ausdrucksmittel perfügen, daß es kaum einen erschütternderen Klang gibt, um tiefste Wahrheiten auszudrücken, die einem jeden nachdenkenden und besinnlichen Menschen nabetreten In der Cat ist ja die fulle und die Gewalt der Stimmung gang außerordentlich groß, die hier in unserm Liede ruht, und die sofort alles Verwandte in uns aufweckt, wenn nur ein Wort von ihm irgendwo erschallt. muß man sich hüten, um dieser starten Stimmungswerte willen das Lied so gang unbesehen anzunehmen und zu verwerten. Wenn es einem nicht auf starke Stimmungen, sondern auf richtige und fördernde Gedanken ankommt, dann macht einen doch manches bedenklich. Ist denn dieser schwere Dessimismus eine normale Stimmung für uns Christen? Ist das denn das lette Wort, daß wir aus ihm heraus Gott um hilfe und förderung bitten? Und vor allem - so hoch wir diese Deutung der Vergänglichkeit werten muffen, die in ihr die Solge des Bornes Gottes über die Sunden der Menschen sieht. - stimmen wir denn tatsächlich mit dieser Deutung überein; glauben wir denn tatsächlich, daß die Menschen vergeben und dahin muffen um ihrer Sunden willen? Wiffen wir nicht, daß das eine Auffassung ist, die zwar hoch über jeder untersittlichen steht, die aber doch nicht viel mehr ift, als ein starter Ausdruck eines starten Gewissens? Und geht der Blid der Christen nicht viel mehr voll hoffnung nach vorwärts als voll Schwermut und trüber Gewissensgedanken nach rückwärts? Dämmerung in diesem ergreifenden Lied, Abenddämmerung, nachdem die Sonne untergegangen ist, aber es wird keine Sonne mehr erwartet. Und wir Christen sehen doch mehr der aufgehenden Sonne entgegen, als wie unser Sänger der untergegangenen nachsieht. Wir sind nun einmal unverbesserliche Optimisten, und das sind wir, weil wir eine höhere Welt als diese kennen sollten. hin, ein andre Sonne, o Jesus, meine Wonne, gar hell in meinem herzen scheint." Wir können darum auch nicht Gott so wie hier als den zornigen Cenker der Welt und der Menschheit ansehn, der die Menschen im trostlosen Kreislauf von Staub zu Staub wandern heißt.

Darum dürfen wir unser Lied niemals für sich verwenden, ohne daß ihm ein heller Klang folgte. Aber es ist vorzüglich als Ausdruck für den Pessimismus, den man durchgemacht haben muß, ehe man zum großen, hellen, christlichen Optimismus übergehen kann. Darum gehört es zu allen Gelegenheiten, wo wir uns aus trüber Schwermut zu hoher Zuversicht erheben sollen. Vor allem also gehört es an die großen Tage, wo uns das Vergehen gleichsam greisbar nahekommt, oder schwere Ereignisse im häuslichen oder allgemeinen Leben außer der Reihe an es erinnern. Also Sylvester und Totensonntag rusen gleichsam nach unserm Psalm,

oder ein plöglicher Todesfall verlangt, daß die Gefühle der Trauernden ihre Auslösung finden, und unser Lied gibt sie, wenn es gut vorgetragen wird. Erdbeben von Messing oder ein Schiffsuntergang wie der der Titanic wecken Empfindungen, die auf der Strafe unseres Psalms leicht einhergleiten können, um sich so entweder zu verlieren oder zu verklären; bei solchen Gelegenheiten paft er um so mehr, je deutlicher der Zusammenhang des Unheils mit der Sünde ist. So ist 3. B. dieser Zusammenhang klarer bei dem Unglud der Titanic, wo tatsächlich die Hybris mit im Spiel war, als bei dem Erdbeben von Messina, wo einfach scheinbar willfürliche und brutale Mächte walteten. - Sehr stark kann die Grundempfindung unseres Liedes einen etwa in der Kaisergruft zu Spener überkommen. - So dient es allenthalben zur Auslösung und zur Abspannung starker, schwerer Empfindungen; mit diesem Dienste muß man sich oft begnügen, wenn etwa an einem Grab gegen jeden hellern Klang einfach Wider= wille zu erwarten wäre. Dann wäre es tatsächlich richtig, einfach unsern Psalm gut zu verlesen und sonst kein Wort mehr zu sagen, wie sich auch wirklich ein großer Kirchenhistoriker dies als seine Grabseier ausbedungen hat. Sonst aber gehört eine Auflösung zu diesem Septimaktord: also ein Wort vom Leben, ein Wort, das unsern Glauben und darum einen hohen Optimismus ausspricht. Ein solches ist etwa das Wort aus dem ersten Johannes-Brief, das genau auf unsern Psalm paft: die Welt vergeht mit ihrer Lust, wer aber den Willen Gottes tut, der bleibet in Ewigkeit. - In solcher Weise die Empfindungen nicht nur zu fassen und darzustellen, sondern auch zu leiten, ist die schönste Aufgabe der liturgischen Arbeit.

## 12.

Auch dieses Lied zeigt den inpischen Gang, in dem sich die meisten unserer Bittpsalmen bewegen und in dem sie für alles Bitten und Klagen vorbildlich sind: Klagen verwandeln sich in Bitten zu Gott, und die Bitten werden mit der festen Gewißheit begleitet, daß Gott sie erhören wird. Der besondere Geist unseres Psalms erfordert aber einige Aufmerksamkeit. Einmal handelt es sich nicht um einen Privatgegner, sondern um eine gange Gruppe pon Seinden und zwar von Seinden der Gemeinde Gottes; dann aber ist es ein ethischer Vorwurf, der ihnen gemacht wird: sie haben ein boses Maul. Beide Umstände machen dieses Lied für uns viel erträglicher als manches andere. Wir dürfen freilich nicht vergessen, daß sich auf dem Boden einer ethischen Religion leicht die Gewohnheit einstellt, den Gegner mit ethischen Magstäben zu verdammen, weil man nicht mehr naiv genug ift, sie wegen ihrer persönlichen Seinoschaft gegen einen selbst alleine zu verurteilen. Sieht man genauer zu, dann ist dieser Privathaß nur unter der Maste sittlicher Entrustung verstedt; denn er hofft, mit ihr desto größern Eindruck zu machen. Darum sagt man niemals: Du warst bose zu mir, sondern du bist bose. Besonders pflegt diese heuchelei sich in frommen Kreisen zu finden. Noch schlimmer ist es freilich, wenn sich dieser Privathaß und der Klatsch in die Sorm des Bedauerns bringt, daß der und die so wenig fromm sind. Auf solche Sehler der Frommen sollte man öfter einmal den Singer legen und sie immer zur völligen Wahrhaftigkeit anhalten, wenn sie sich mit ihren Seinden oder mit den Seinden Gottes beschäftigen, die oftmals fo

viel besser und gottwohlgefälliger sind als sie selber, wie es der Samgriter im Vergleich mit dem Priester, der Zöllner im Vergleich mit dem Pharisäer war. -Aber natürlich mit dieser Pflicht der Selbstprüfung wird die Wahrheit nicht aufgehoben, daß es solche nichtsnutige Menschen gibt, wie sie hier geschildert sind. Man geht hier weniger mit Gewalt als mit bosem Geschwätz gegen die Gemeinde por; natürlich ist der Selbstruhm D. 5 ironisch gemeint. Gegenüber dieser Macht der Sinsternis, wie sie in solchen Verleumdungen die Gemeinde umschleicht, ist die Wahrhaftigkeit Gottes Schutz und Trost. Und zwar nicht nur weil sie hilfe bringen wird, sondern auch weil sich an ihr der Glaube wieder aufrichtet, der sonst verzweifeln müßte, wenn es keine Stätte der Wahrheit in der Welt mehr Es ist sicher ein häufiger Gang, den die innere Entwicklung manches ernsten Gläubigen nimmt, daß er angewidert von der allgemeinen Unwahrhaftigfeit der Menschen, sowohl der bewußten als der schwächlichen Luge, sich gang fest auf den allein wahren Gott zu stellen beginnt. Außer diesem Gedanken, der nur wenige angeben durfte, gibt unfer Pfalm auch Gedanken für einen Bug- und Bettag her, wenngleich er, genau genommen und ausgelegt, gerade den Frommen selbst wenig Buggedanken nahelegt. Aber für eine jede schwere Lage, in die eine Gemeinde in der Diaspora, der schwarzen oder der roten, kommen kann, bietet sich hier der Ausdruck für ein frommes Empfinden dar, das darin Gott sucht. und zwar den Gott, der nicht nur ein Privathelfer, sondern der Hort der Wahr= baftiakeit ist. Besser ware es ja, wenn man unser Lied nur als Cektion einer Predigt poranschiefte, die doch noch höhere Tone als diese zu finden mukte, also solche von der höhe des Gebetes Jesu: "Dater vergib ihnen, denn sie wissen nicht was sie tun."

# 3. Königspsalmen.

20.

Die Gedanken des frommen Sängers steigen vom Anblid des königlichen Thrones zu dem Throne Gottes im himmel empor. Das herz, das das Daterland und den König liebt, kennt zugleich Gott, und weiß darum nicht eber für seine Wünsche und Sorgen Rube, als bis es sie dem ewigen Könige zu gugen So erhebt sich denn auf dem Grunde festen Gottvertrauens die zu= versichtliche Bitte um Sieg für den König: Gott sei mit uns! Feierlich mild klingen die ersten Verse mit den segnenden Bitten einher; dann erhebt sich das Died zu starken zupersichtlichen Tonen: "Gott ist mit uns und wir mit Gott; den Sieg wollen wir erlangen". Diese Zuversicht ist gang und gar religiös begründet. Mögen die Seinde Wagen und Rosse haben, wir haben den herrn und muffen darum siegen. Und von dieser hohe der Gewiftheit aus steigt dann noch einmal ein kurzer Ruf mit der Bitte um Sieg zu Gott empor. - Man merkt es dem Liede an, daß es gang und gar echt empfunden und feine patriotische Geburtstagspoesie ist. Wie schwer wird einem Prediger häufig ein solch echter und starker Ton, wenn er mitten in eine unserer üblichen theatralischen und aufgedonnerten patriotischen Seiern hinein sprechen soll, mahrend er doch fühlt, wie sich die vielen dabei mitwirkenden Komödianten mitunter verstohlen angwinkern ob all des Trara, das sie anscheinend so begeistert, in Wirklichkeit mit reichlich viel blafierter Ironie mitmachen muffen! Gott bewahre uns davor, daß einmal in einer wirklich ernsten Zeit dieser ganze künstlich aufgezüchtete dekorative Pomp in seiner ganzen Hohlheit offenbar wird und zusammenbricht! Dann aber werden wir diesen Geist der gegenwärtigen Pflege der Vaterlandsliebe und des Byzanztinismus anzuklagen haben, der durch ein Übermaß von Schein und Klang den Schritt vom Erhabenen zum Lächerlichen verschuldet und vielen ernsten Leuten das ganze Getriebe gründlich verleidet hat. Aber wo sind die Leute, die mit der Wahrhaftigkeit eines Propheten etwas Derartiges einmal an großen vatersländischen Tagen zu sagen wagten? Das ist immer der Vaterlandsseind gewesen, der die gegenwärtige Sorm des Regimentes getadelt hat, weil er in heißer Liebe zu dem Vaterlande selbst nicht schweigen konnte. Und als Vaterlandsfreund gilt immer der andere, der sich selbst und anderen den kritischen Mund zuhält, wenn er sich dafür auch in heimlichem Spotte schadlos hält.

Am genauesten paft unser Lied in einen Gottesdienst, der mit dem Tage der Mobilmadung oder der Abreise des Königs gur Armee gusammenfällt. Aber als Cektion und auch als Text ist es an jedem Geburtstag des Königs und des Kaisers, als des obersten Kriegsherren, verwendbar. Dabei läft sich vorzüglich der D. 8 dahin auslegen, daß es tätsächlich die Begeisterung für eine große Idee, daß es überhaupt sittliche Eigenschaften sind, die den Sieg allein an die eigne Sahne fesseln. Dor allem ist es aber der Glaube, daß man eine gerechte Sache vertritt, die vor Gott bestehen kann, was den tiefsten Antrieb im herzen des Volkes und der Armee bilden muß. Freilich welche Sache läßt sich nicht als die gerechte von geschickten Diplomaten hinstellen? Jedoch das Volk hat dafür ein sehr gutes Verständnis, ob eine Sache gerecht ist oder nicht. Wollte Gott, daß wir eine wirklich gerechte Sache haben, wenn es einmal losgehen sollte! Wollte Gott, daß dann por allem noch Millionen da sind, die mit ganger Überzeugung so beten können, wie es hier geschieht, daß wir vor allem einen herrscher an der Spipe haben, der es diesen Betern leicht macht, die Bitte um seinen Sieg vor den Thron Gottes zu tragen!

72.

In festlichen Klängen erschallt hier das Gebet für den König und wendet sich an den König der Könige in der Zuversicht, daß er es dem irdischen herrscher nicht fehlen lasse. Was unser modernes dristliches Gefühl so stark anspricht, ist der ausgeprägt soziale Jug, der durch unser Lied hindurchgeht. War der Ton der alten Vaterlands-Religiosität im ganzen ausgesprochen in dem Spruch, der noch heute helm und Gürtel des Soldaten ziert "Gott mit uns", so ist die neuere vaterländische Gesinnung viel mehr nach dem Con unseres Psalms gestimmt; es handelt sich hier weniger um den Sieg über den äußeren geind, als um Recht und Gerechtigkeit im Innern. Wir haben hier das hohelied des sozialen Königtums. Auf die Liebe des kleinen Mannes ist der herrscherthron zu gründen, nicht nur auf das Interesse der großen Grundbesitzer und Sabrikanten. Und auf diese soziale Gerechtigkeit baut sich dann der Glang und die Macht des Vaterlandes auf, die es auch äußerlich herrlich erscheinen lassen. sagen, daß es ein religiös-sozialer Imperialismus ist, der den Geist dieses Liedes ausmacht. Es erschallen hier Klänge, wie sie jedem unvergeflich und teuer sind, der sich sein politisches Denken hat von Friedrich Naumann weden oder beeinflussen lassen. Dies ist die religiöse Vaterlandsliebe, die nicht darum von Gott besonderes Heil erwartet, weil wir es nun sind, sein auserwähltes Volk, dem der große Alliierte da droben gleichsam verpflichtet wäre, Sieg und Gedeichen zu geben; sondern dieser religiöse Patriotismus läßt sich vor allem einmal von Gott den Geist der Gerechtigkeit und treuen Fürsorge für die Geringsten im Volke schenken, um so das Glück des Vaterlandes ganz sicher auf die granitnen Fundamente der sozialen Pflichten zu gründen. Der freilich weiß nicht, was echte Güte ist, der dann nach kurzer Zeit schon einen Umschwung der vaterlandssseindslichen Gesinnung der Massen verlangt; denn echte Güte hat Zeit und trägt gern die Folgen von so vieler Selbstsucht, die vorher an dem Volke gesündigt hat und immer noch sündigt.

Es ist leider immer noch ein Wagnis, in Gegenwart der Kreise, die für die Stützen des Thrones gelten, solche sozialen Tone anzuschlagen, wenn man sie nicht in die Watte einer klingenden unverbindlichen Rhetorik einwickelt. Aber man sollte es doch einmal wagen, wenn man seiner insoweit sicher ist, daß einem tein taktloses Wort entschlüpft, wie es leicht ein häufig in Pfarrerkreisen eingenisteter Unmut über unsoziale Politik eingeben kann. In gangem Ernste etwa könnte man an dem Geburtstag oder an dem 25jährigen Regierungsjubiläum des Kaisers an das Wort von den herrlichen Tagen erinnern, denen er sein Volk entgegen führen wollte. Sind sie gekommen? Sind die Verhältnisse nicht doch weithin besser geworden? Ist es nicht doch dieser Geist sozialer Gerechtigfeit, der sich allen Widerständen entgegen langsam durchset? Kann man verlangen, daß auf einmal große Schritte getan werden? Ift nicht unsere große Arbeiterversicherung, die in diesen Tagen Gesetz geworden, ein Versuch, Recht und Gerechtigkeit dem kleinen Mann und auch den mittleren Ständen zu schaffen. von dem sich die ersten Trager dieses nationalen und sozialen Geistes nichts haben träumen lassen? - Die Predigt, die O. Baumgarten in der oben erwähnten Sammlung über unsern Pfalm gehalten hat, sei der Aufmerksamkeit empfohlen; liegt sie doch gang und gar in dem Gedankenkreis dieses sozial qe= richteten Theologen.

## 16

Noch einmal erklingt das Gebetslied, das dem Wunsche Ausdruck gibt: Domine salvum fac regem. Wir werden uns niemals darin irre machen lassen, diesen Wunsch an vaterländischen Tagen und auch im regelmäßigen Gottesdienst zum himmel emporsteigen zu lassen, gewönne er auch dadurch an Wiederhall in den herzen vieler Gemeindeglieder, wenn er nur hin und wieder erschallte. Wir werden mit diesem unserm religiös begründeten Sinn für König und Königtum die Mitte innezuhalten haben zwischen zwei Extremen; oder vielmehr wir werden diese beiden überwinden müssen, indem wir einen viel höheren Standpunkt einnehmen. Es ist das die Ansicht auf der einen Seite, die in dem politisch gewordenen Begriff vom Gottesgnadentum ihren Ausdruck sindet. Und es ist die entgegengesetzte Ansicht auf der andern Seite, die dieser politischen Verwendung des Wortes dadurch entgegentritt, daß man auf den Begriff überhaupt verzichtet. Über diesen beiden Seiten steht die rein religiöse Wertung des Königtums; wir haben allen Grund, diese wichtige Einrichtung mit unsern

Glauben an Gott in Verbindung zu bringen. Und zwar tun wir dies, indem wir den König wie alles Wichtige aus Gottes hand empfangen, indem wir Gott für alles danken, was wir durch ihn Gutes empfangen, indem wir alles tragen im Blid auf Gott, was uns der herrscher zu tragen gibt, indem wir vor allem darum bitten, daß Gott ihn segnen möge. Unser Lied nimmt eine Stellung ein, die es vielen erst ermöglichte, gerechter und freundlicher über die Person des herrschers zu urteilen. Aus der Fremde, aus dem Ausland nämlich, läft der Dichter seine Bitte emporsteigen für den König. Aus einer solchen gerne gewahrt man nicht mehr allerlei Menschliches, sondern es verklärt sich leicht eine Gestalt ins hohe und Ideale hinein. Der Stolz auf alles Große an dem herrscher, der Sinn für die nationale Ehre den Leuten in dem Auslande gegenüber, mitklingende Gefühle der Freude an der heimat, vermögen dann in vielen gerade und gut gesinnten herzen eine Stimmung zu erzeugen, die dankbarer das Große an dem herrscher würdigt, als es oft im Inland geschieht, wo einem manches Menschliche an ihm näher rückt und wo vor allem der Vergleich mit viel schlechteren Derhältnissen fehlt, die einem im Ausland den Stolz wiedergeben fönnen, ein Deutscher zu sein; so tann denn unser Psalm auf der Kangel von Auslandsgemeinden am Geburtstage des Kaisers erklingen, und Ders für Ders kann man dann die Gefühle des Diaspora-Israeliten nacherleben lassen, der aus der Serne in die heimat den herzlichen Wunsch sendet: Gott segne unsern Könia!

# Monodische Bittgebete (Individuallyrik).

# 1. Die persönlichen Seinde.

Die folgenden Psalmen gehören zu denen, die uns am wenigsten angenehm im Pfalter zu sein pflegen; denn sie beschäftigen sich mit den Seinden und zwar mit den Zeinden, die der einzelne hat. Wenn es sich noch um die Seinde handelt, die eine große Gemeinschaft, also ein Staat, eine Kirche, eine Partei besitzt, so pflegt die Empfindung nicht so ausgeprägt zu sein, wie in diesem Sall, daß hier ein Gebiet vor uns liegt, das wir lieber nicht betreten möchten. gerade in unserer Zugehörigkeit zu dieser Gemeinschaft, um deren Seinde es sich handelt, liegt schon eher etwas, das unserm Gewissen eine gewisse Dosis von Zorn und auch haß gestattet, als wenn nur Seinde unserer eignen Person in Betracht kommen. Diese Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft ist ja etwas, was wir als einen sittlichen Jug anzusehen gewöhnt sind. handelt es sich aber blog um uns, so trauen wir, wenn wir nur irgend von dem Geiste Jesus berührt worden sind, uns selber nicht die nötige Unparteilichkeit zu, um immer unsern Jorn als sittlich berechtigt anzusehen. Wir sind darum, wenn wir von Jesus berührt sind, oft gerade diesen perfonlichen Seinden gegenüber recht unsicher, auch dann, wenn ihre Seindschaft daher stammt, daß wir einer bestimmten Gruppe von Menschen, also etwa einer religiösen oder nationalen Partei, angehören. Diese Unsicherheit kommt daher: wir haben als Menschen in uns den gesunden natürlichen Instinkt gegen alles, was uns schädigen und vernichten will. Jeder, der nicht innerlich gebrochen ist, fühlt immer in sich den gang aufrichtigen Wunsch, daß sein Gegner da- oder dorthin fahren möge. Auf der andern Seite

aber hat doch Jesus mit seinen Worten über die Feinde einen starken Eindruck auf uns gemacht. Diese beiden Bestrebungen kämpsen nun in uns miteinander. Häusig hilft man sich dabei so aus der Verlegenheit, daß man seinem person- lichen Jorn ein sittliches oder gar ein frommes Mäntelchen umhängt. Und weil man das von sich weiß, darum wagt man überhaupt oft genug nicht gegen einen Gegner aufzutreten und vorzugehen, weil man unsicher ist, ob es nun wirklich gerechte und gute Beweggründe sind.

Don solchen Erwägungen sind nun unsere Dichter sehr weit entfernt. Mit einer erfrischenden Natürlichkeit hassen sie, wer sie haßt, wie sie lieben, wer sie liebt. Ganz unverblümt macht sich der Wunsch und die Schadenfreude geltend. Dafür ist es aber auch ein echtes Gefühl, wenn sie diese Dinge mit Gott zussammenbringen. Mögen sie sich vielleicht auch einmal dabei selber täuschen, wenn sie ihre und Gottes Sache zu eng zusammenbringen; aber es ist doch alles echt und wahrhaftig gemeint, und berührt darum nicht ohne weiteres unangenehm. Das wird uns um so erträglicher, je mehr wir uns davon überzeugen, daß diese Seinde in der Regel solche Leute waren, die die Frommen um ihrer Frömmigsteit willen gehaßt haben.

Wie sollen wir uns nun zu diesen Siedern stellen?

Es darf gar keine Rede davon sein, daß wir unter allen Umständen dem Gegner und geinde, so wie die Bergpredigt gebietet, zu begegnen hätten. sollte den Weltkindern, auch denen im frommen Gewande, wohl zusagen. der andern Seite geht es ebensowenig an, daß wir uns nun ohne weiteres alle diese Stimmungen und Gefühle aneignen, die hier den geinden gegenüber gehegt werden, so natürlich sie uns auch vorkommen mögen; denn wir haben mit Recht einen großen Argwohn gegen dieses "Natürliche." Was aber läßt sich dann Juerst soll man sich und andere stets daran erinnern, daß überhaupt die herren Gegner und Seinde in unserem Denken einen viel geringeren Raum einzunehmen haben. In der Regel beschäftigen wir uns viel zu viel in unsern Gesprächen und zumal in einsamen bosen Nachtstunden mit dem Bilde unserer Konkurrenten, Kritiker, Verleumder, Spötter und hasser. Wir nagen an ihrem Bild herum und schaden dadurch weniger ihnen als uns selber. Wir wenden immer und immer wieder dieselben bosen Worte des hasses und des Spottes hin und her, um uns immer neuen haß an ihnen zu holen. Wir freuen uns, wenn wir eine neue Schwäche oder Bosheit an dem geinde entdeden und die hoffnung, daß uns diese greude noch öfter beschieden sei, lägt uns immer weiter uns mit seinem Bild beschäftigen. Das ist grundverkehrt. Man soll mehr an seine Freunde als an seine Seinde denken. Und gerade, wenn alle Gefühlsassoziationen immer wieder uns das geliebte verhafte Bild des feindes aufdrängen wollen, dann soll man sich mit der letten seelischen Kraft ein liebes Kind oder einen angenehmen Verkehr vor die Seele zwingen, damit man sich vor dem Gift der Bitterkeit bewahrt.

Muß man sich aber mit den Feinden befassen, dann geschehe es natürlich im sittlichen Geiste unseres Glaubens. Der gibt uns völlig Recht, wenn wir von ganzem Herzen wünschen, daß unsere Feiude geschwächt und beseitigt werden möchten, falls wir mit der Unparteilichkeit, die einem die Erregung der Selbstsliebe gelassen hat, feststellen können, daß es ein böser Geist ist, der sie regiert

und der auch an ihrer Seindschaft gegen uns beteiligt ist. Wir durfen uns auch freuen, wenn es gelungen ist, sie zu entlarven und zu beseitigen, zumal wenn sie sich selber ein Grab gegraben haben, das für andere bestimmt war. eines durfen wir oder vielmehr können wir nicht: wir können Gott nicht um ihre Dernichtung bitten. Wir bitten mit gutem Gewissen Gott um unsere Befreiung von ihnen, aber nicht um ihre Vernichtung. Das ist der tiefe Graben zwischen unsern Rachepsalmen und der Bergpredigt; unsere frommen Sänger denken bloß daran, wie sie ihre Seinde selber loswerden sollen; aber Jesus denkt auch an sie selber. Jesu liegt immer noch an seinen geinden, und er will, daß auch uns etwas an ihrer Person liegen soll. Darum bittet er, daß Gott ihnen ihre Schuld vergebe, weil sie nicht wissen, was sie tun; darum fordert er, daß man ihnen nicht widersteht, sondern für sie eintritt, weil sie auch einen eigenen Personwert haben. Diese Rudsicht auf den Personwert eines jeden Menschen, die das gange M. T. zu dem großen Quell neuer Werte macht, erstreckt sich auch auf die Seinde. Der Sinn für das, was aus unsern Seinden werden kann, und zwar natürlich im Sinne Jesu werden kann, ist das entscheidende Kennzeichen des Chriften. Und darum wird ein solcher, wenn er um Befreiung von seinen Seinden bittet, sich allmählich dazu emporbeten, daß er für ihre Seele betet, daß Gott sie erleuchten und so der geindschaft ein Ende nach seinem Sinne machen möge. So wird sich immer gang von selbst in die Freude über den Sturz eines Gegners, den er sich durch seine eigene Derblendung zugezogen hat, das Bedauern über eine verlorene Seele mischen. Dazu muß, dazu kann man sich langsam erziehen. Wenn die erste starke Erregung vorüber ist, in der wir alle jenem "Natürlichen" unsern 3oll entrichten, dann muß die Kraft der Seele sich ehrlich und wahr auf das Interesse an der Seele des Menschen einstellen lassen; das geschieht, je nach= dem, indem wir bedauern, daß er sich verloren hat und dazu auch zu großem äußeren Schaden gekommen ist, oder indem wir ihm herglich wunschen, daß er sich wiederfinde und in die hohe komme. Ohne in die Gefahr der heuchelei zu verfallen, kann man sich dazu erziehen. Und diese Erziehung wird um so wahrhaftiger werden, je weniger man von diesen Gefühlen und Gedanken spricht, etwa um damit zu kokettieren. Heimlich darf man sich aber doch darüber freuen, wenn man mertt, daß man auf diesem Wege weiter gekommen ift. Denn dieser Weg, der sauerste von allen Wegen, die Christen zu gehen haben, führt uns zu der höhe der Vollendung, wo wir allem Niedrigen überlegen und damit drift= liche Persönlichkeiten geworden sind.

Wir fassen mit diesen vorstehenden Bemerkungen einige Psalmen, die eine weniger ausgeprägte oder uns ganz fremde Art an sich tragen, zusammen, nämzlich den 3., 28., 40., 54., 120., 140. und behandeln nun andere, die ein persönzlicheres Gesicht tragen, oder sonst interessanter sind, etwas aussührlicher für sich-

# 2. Die Seindschaft als Not.

10.

Hier sehen wir in das Ringen einer Seele hinein, die nicht nur praktisch mit bösen Menschen zu kämpsen hat, sondern die auch noch an ihrem Vorhandensein im allgemeinen Anstoß nimmt, weil es sich mit der Gerechtigkeit Gottes nicht vertrage. Unter eignen Qualen ist ein Mensch irre geworden in seinen Grunds

überzeugungen; die Wirklichkeit macht sich gegen ein Dogma geltend, und es ist doch noch tein Weg offen, wie sich dieser Zwiespalt in einer höheren harmonie lösen kann. Wenn keine Vergeltung in diesem Leben stattfindet, wo könnte dann für unsern Sanger eine Lösung dieses bittern Problems gegeben sein? Welche Cojungen hat man denn sonst aufgestellt? Zuerst die, daß doch endlich die Sünder in die hölle kommen; aber davon weiß unser Dichter nichts, weil seine Gedanken gang im Sichtbaren bleiben. Oder man hat die inneren Qualen als Strafe angesehen, mit denen Gottes Gerechtigkeit einen Ausgleich findet; aber dafür ist wiederum der Blid unseres Sangers zu sehr auf das äußere Ergeben gerichtet. Darum gibt es für ihn nur die eine Cosung, daß Gott die Frevler vernichten musse. - Wir sind mit allen diesen Cosungen nicht zufrieden. Was fagen wir denn einem, der unter ähnlichen seelischen Qualen, unter ähnlichen Zweifeln an Gottes Gerechtigkeit leidet? Wir geben entweder die fühle Antwort, daß die Willensfreiheit, die Gott dem Menschen verliehen habe, erst allein auch das Gute gut mache, das ihm aufgegeben sei; dann musse man aber auch die Gefahr mit in den Kauf nehmen, daß er von ihr einen andern Gebrauch machen fönne. Oder wir meinen, daß, wie das Bild den Schatten brauche, so brauche auch das Bild der Welt den Schatten der Sünde, um eine rechte harmonie des geistigen Universums zu bilden; als ob um ästhetischer Makstäbe willen so viele Menschen von ihrem höchsten Ziele abgedrängt werden dürften. glauben an eine Vernichtung des Sünders, weil er doch keinen Anteil an der allein lebensfähigen Kraft des Geistes hat; oder endlich, wir trösten uns mit der Cehre pon der allgemeinen Wiederberstellung am Ende der Zeiten. Auch pon diesen Auffassungen ist keine zur herrschaft gekommen. Wir mögen es mit dieser oder mit jener versuchen, wenn überhaupt auf solche gragen eingegangen werden Am besten ist es freilich, wenn wir solche Frager abfertigen, wie sie Jesus abgefertigt hat, indem wir sie überhaupt aus solchen Fragen herausziehen und ihnen praktische Aufgaben stellen. Und diese heifen hier so: Sorgt ihr da= für, daß ihr andern Ceuten nicht ähnliche Schwierigkeiten des Glaubens bereitet, wie jene Bojen es euch tun. Ringt ihr mit dem Bosen, wo es Euch entgegenfommt: ein Christ betrachtet alles, was vorhanden ist, als eine Aufgabe, die ihm von Gott gestellt ist; das Bose gilt es darum nach seinem Willen mit Gutem 3u überwinden. Im übrigen soll man sich auf die höhe des Pfalms 73 zu erheben suchen, und diese höhe heißt: Gott zu vertrauen, auch ohne daß man eine Antwort auf solche schweren Fragen bekommt. So muffen wir forgen, daß die Gedanken unserer Grübler von ihrem Grübeln abgelenkt werden zu irgend welchem Tun; denn Tun stärft immer, ebenso wie Grubeln schwächt. Ob unser Pfalm zu etwas anderem zu gebrauchen ist, als daß man sich selbst einmal derartige Gedanken im Anschluß an das von ihm aufgestellte Problem macht, ist mir frag-Man kann ihn unmöglich absolut gebrauchen, also als irgend eine Antwort, zu der auch wir uns bekennen. Man kann ihm höchstens im Unterricht oder in einer freieren Weise der Verkundigung als ein bezeichnendes Glied einstellen in eine Reihe von Außerungen biblischer grömmigkeit, die jenes Problem gum Gegenstande haben.

64.

Eine übersentimentale Seele konnte auch vor diesem Gebet zurüchschrecken, weil es die hoffnung auf die Vernichtung der Seinde in einer gar zu fräftigen Weise zum Ausdruck bringt. Aber es ist durchaus nicht fo, daß wir als Christen auf die Anwendung des Vergeltungsdogmas immer verzichten mußten. tun es ja doch so wie so in der Cat überhaupt nicht. Wenn wir seben, wie sich in einem kleinen oder in einem großen Kreis eine Partei langsam selbst ruiniert, die sich in den Dienst des Bosen gestellt hat, so haben wir das allerbeste Gewissen dabei, wenn wir diese Selbstzerstörung in das Licht des Glaubens stellen und sagen, daß Gott sie geschlagen und getroffen hat. Gott ist viel weniger sentimental als wir, seine Gläubigen und seine Diener in der Regel wenigstens offiziell zu sein pflegen. Und alle seine vielgepriesene Liebe und Gnade sett doch seine Gerechtigkeit nicht außer Kraft, die die Bösen in die Grube fallen läßt, die sie sich selber gegraben. Dann offenbart sich die vergeltende Kraft dieses Gottes, der oft genug geradezu einen Zug von Spott an sich zu tragen scheint, wenn er die Menschen gerade auf dem höhepunkt ihrer Bosheit zu Salle tommen läßt. Don diesem Geist ist unser Lied erfüllt. Wie oft wiederholt sich die Cage, die es voraussett! Bose Parteien, wirklich und wahrhaft bose, also nicht bloß solche, die uns persönlich schädigen und die wir darum mit allgemeinen Prädikaten nennen, weil diese stärker sind als der Ausdruck unserer perfönlichen Mißstimmung, - bose Parteien und Gruppen haben lange die Gemeinde und besonders einzelne in ihr schikaniert; sie haben eine rücksichtslose Gewaltherrschaft ausgeübt, wobei ihnen jedes Mittel recht war. Aber auf einmal wurde dieses Komplote in seiner gangen hählichkeit enthüllt, die Eiterbeule wurde aufgestochen. Und nun geht ein Aufatmen durch die ganze Gemeinde, jedermann freut sich, ohne darin durch schwächliche, angeblich driftliche Erwägungen sich stören zu lassen. Am nächsten Sonntag ist die Kirche voll, weil jeder ein Wort zu hören hofft, das seinen Empfindungen Ausdruck gibt und seine Seele befreit. Sur solche Lagen ist unser Psalm ein Text. Man kann um so eher davon Gebrauch machen, je weniger man selbst in dem Derdacht steht, persönlich bei jener Sache beteiligt gewesen zu sein. War es aber eine hetze, die sich gegen den Pfarrer oder auch gegen ihn richtete, dann wird natürlich der Text nur dann zu einer solchen Predigt raten dürfen, wenn wirklich die Seele sich persönlich ganz von allen Empfindungen der Schadenfreude freigemacht hat und sich nur der Freude über diesen Erweis der göttlichen Gerechtigkeit hingibt.

## 142.

Wieder nimmt hier ein Mensch seine Zuslucht zu Gott, weil er allein aus schwerer Drangsal retten kann. Wer echtes Gefühl von zusammengesuchten Ausdrücken unterscheiden kann, muß hier den Herzschlag eines Menschen hören, dem es ganz und gar Ernst ist mit dem, was er spricht. Sie haben ihm sehr übel mitgespielt, und in dieser seiner Not sindet er sich ganz einsam und von allen verlassen. Das ist eine Lage, in der der letzte Rest von Glaube Gott suchen läßt. Ihm liegt an seiner Rettung, ihm liegt aber auch zugleich an Gott und seiner Ehre. Er bittet um hilfe, damit Gott an ihm verherrlicht wird. Das geschieht, wenn die Partei der Gerechten, zu der er gehört, ihm, dem rettenden

Gott, Danklieder singt, weil er seinen Gläubigen aus der Not befreit hat. — Gar leicht wird ein solcher Gedanke zu einer Formel herabgesett oder er wird ausgesprochen in der Hossnung, damit einen Druck auf Gott auszuüben. Ist es aber ein echtes und lebendiges Gefühl, das sich darin ausspricht, so steht ein solcher Beter auf einer beträchtlichen Höhe. Dann betet er im Sinn und Geist der ersten Bitte des Unser-Oebetes. Es täte uns gut, wenn wir öfter daran erinnert würden, unsere Gebete nicht im Dienste unsere eigenen Interessen, sondern in dem der göttlichen Absichten zu gestalten. Es gibt kein besseres Mittel, um über eigene Beschwerden und Klagen hinauszukommen, als wenn man seinen Blick auf anderes richtet. Das geschehe nicht bloß mit der ganzen Art, wie man sein Leben führt, das geschehe auch mit dem Gebet: man kann sich die Seele durch richtiges Beten erweitern und sie in die Höhe bringen.

#### 140.

Die Verbindung von Glauben an Gottes hilfe mit dem haß gegen die persönlichen Seinde ist uns zu fremdartig, als daß wir dieses Lied absolut gebrauchen könnten. Wir können uns an ihm klar machen, wie sich langsam die Gestalt Jesu doch so eng mit dem Bilde von Gott verbunden hat, daß es solche Gefühle des hasses aus dieser Verbindung heraustreiben muß. Oder wir haben wenigstens ein boses Gewissen dabei, wenn wir auf eine solche Verknüpfung gurudfallen, wie sie den Frommen damals natürlich und recht war. Das ist ein Sortschritt in der Religions- und Kulturgeschichte; was den früheren Recht und Pflicht schien, tun wir doch immer noch, obwohl wir es für boje halten; aber unser Gewissen ift nicht mit uns zufrieden. So schwächt uns das hangen zwischen zwei Idealen; aber die Kraft kommt wieder, wenn wir uns entschlossen zu dem höheren Ideale erheben. Das können wir, wenn wir, so wie wir nur irgend in eine entsprechende Lage tommen, uns einmal zu einem Verhalten zwingen, das wenigstens den Anschein des idealen Seelenstandes trägt; sind wir ehrlich, dann überwinden wir die Gefahr der heuchelei, die in einem solchen Zwange liegt, und gewöhnen uns an ein gutes Verhalten, bis sich allmählich in unserer Seele die Wurzeln der rechten Gesinnung aus solchen Gewöhnungen gebildet haben, die das richtige Verhalten allein dauernd zu tragen imstande sind.

### 13.

hier schaut man in die Seele eines Menschen hinein, der sich aus der Erzegung über den zeind und aus der Angst vor seiner Schadenfreude gläubig und ergeben in die Nähe seines Gottes flüchtet und in seinen Armen zur Ruhe kommt, um sich dann mit frohem Sang dieses Gottes zu freuen. Wohltuend sticht dies Lied von den meisten andern ab. Es ist ein wundervolles Ausklingen starker Erregungen in die völlige hingebung an den starken und treuen Gott. Daran kann man merken, was einem Menschen Gott sein kann: wie von ihm eine Erzegung ausgehen kann, die in unser Leben eine ganz neue Bewegung trägt, so bietet er uns zugleich einen Ort, wo all die Erregungen, die uns das Leben bringt, langsam abklingen können, um völliger Ruhe in seinem Frieden zu weichen. Und dazu kommt noch die rein lprische Art des Liedes; es verweilt gar nicht bei dem Feind, sondern spricht bloß die eigene Klage und Bitte des Dichters

Frage um Frage, Klage um Klage, Bitte um Bitte sendet er zu seinem Gott empor, viel zu start mit sich und mit Gott beschäftigt, als daß er Zeit zu Gebanken über den Seind finden könnte. So ist es ein tief frommes Lied, das einem jeden gebahnte Pfade zeigen wird, der unter dem Drud bofer Menschen und unter den seelischen Qualen, die einem haß und hinterlift bereiten können, den Weg zu dem Gott sucht, dem man alles sagen und klagen kann. unser Lied ohne Abzug gültig. Es wird sich por allem einmal eignen für das Privatgebet. Wieviel bitterbose Seindschaft geht doch arglistig um das Pfarrhaus herum und brütet Rache für irgend ein harmloses oder ernstes Wort! überall merkt man die Spuren dieser heimlichen Seindschaft und darunter können empfindlichere Seelen unendlich leiden. Diesen schweren Druck kann man sich mit unserm oder einem ihm ähnlichen Gebet vom herzen herunterbeten. tann einmal im Sinn unseres Psalms von dem Seinde überhaupt predigen. Dielleicht in einer Predigtreihe über Freund und Seind und ähnliche Wirklichfeiten des Alltagslebens. Wem es dann zu gewagt erscheint, dem haß gleich die großen ewigen Worte Jesu aus der Bergpredigt anzubieten, der kann wenigstens einmal diesen einen Schritt über den kräftigen natürlichen haß oder den ohn= mächtigen Jorn hinaus tun lehren, daß er anweist, die Seindschaft, wie alles, was einen schwer erregt, vor Gott zu bringen. Auf dem Boden des Evangeliums wird man ja nicht anders können, als eine solche Predigt mit dem hinweis auf das Wort Jesu am Kreuze zu schließen, das doch weit über diesen Eindruck der Beruhigung hinausgeht, den wir hier vor uns haben: Vater, vergib ihnen. diesem Wort werden die Seinde wieder jum Gegenstand der Aufmerksamkeit gemacht, aber nicht zum Gegenstand des hasses, sondern zu dem der fürbitte.

# 3. Die Seindschaft als Strafe.

27, 7-14.

Wieder ein Gebetswort, das sich der bitteren Not der Seele entringt. Und wieder sind es die geinde, die dem Dichter die Brust zusammenpressen; wer kennt nicht dieses Gefühl des Druckes, das einem oft den Atem verkurzt? Wohl dem, der dann für diesen gedrückten Seelenzustand den Ausweg des Gebetes zu Gott Es ist eine sehr traurige Lage, in der der Dichter seine Stimme zu Gott erhebt; draußen Nöte und innen Kämpfe. Keinen Menschen mehr hat er, auf den er sich verlassen kann, nur seine Gegner kummern sich um ihn mit ihrem Jorn und ihrer Wut. Diese seine schwere Lage deutet er als einen Ausdruck für den Born Gottes, weil er gewöhnt ift, alles mit Gott in engste Verbindung zu bringen. Und er weiß auch den Grund dieses Jornes, soweit er in ihm liegt: es ist seine eigene Sunde. Und aus dieser innern Lage heraus erhebt sich dann ein Gebet, das mustergültig für ähnliche Lagen ist; er bittet nicht um die Vernichtung seiner Seinde, er bittet nicht nur um Rettung aus ihrer hand, sondern er bittet vor allem um den rechten Geist, um ihnen nicht anheimzufallen; und dieser Con tut uns sehr wohl. Der Beter steht uns näher, der nicht eine äußerliche Beseitigung der ihn umgebenden Schwierigkeiten erbittet, sondern der zuerst einmal von Gott den rechten Geift verlangt, damit er selber mit ihnen fertig werden fann. Wenn in dieser Weise die Not nicht nur gum Anlag genommen wird, überhaupt sich auf Gott und seine hilfe zu besinnen, sondern ihn um seine besten Gaben für die rechte sittliche Cebensführung gu bitten, dann mag diese Bitte zuerst noch in dem Sinne geschehen, daß man mit dem erbetenen Wandel im Guten ein Mittel in die hand bekommt, seinen geinden zu entgeben; es ist dann doch die Möglichkeit gegeben, daß man überhaupt diesen Weg finden und lieben lernt, auch wenn man ihn zu solchen Zwecken allein nicht mehr nötig hat. Wir haben hier also eine Bewältigung der Schwierigkeiten des Lebens mit Hilfe des Glaubens an Gott, der in ihnen einen Wink sieht, sich dem Guten 3us Stammen hier die Schwierigkeiten im besonderen von den geinden, so liegt es nicht fern, an den Spruch zu denken: "Zeigt mir der Freund, was ich kann, zeigt mir der Seind, was ich soll." Insofern ist unser Psalm ein Muster, wie man mit Seinden fertig werden kann, und vor allem, was sie einem Gemüte zu sagen haben, das nicht anders kann, als, dem innern Gesetze des religiösen Lebens entsprechend, alle tief eingreifenden Lebensumstände mit Gott in Verbindung zu bringen. Auch für eine Predigt über diesen so bedeutungs= vollen Teil unseres Lebens, das Verhältnis zu den Seinden, eignet sich unser Lied. In ihr könnte man die hörer, die nicht sehr hoch stehn, dahin führen. daß man ihnen zuerst die Klugheit begreiflich macht, die uns davor schützt, uns unsern Gegnern in die hand zu geben. Sur den grommen versteht es sich aber von selbst, daß er um eine solche wichtige Sache Gott bittet. hat man einmal an solcher Klugheit Gefallen gefunden, dann wird sie einem auch an sich selbst wertvoll und begehrenswert, ohne daß sie als Mittel für diesen bestimmten Zweck zu dienen hat. Dann wird man aber dahinter kommen, daß diese Klugheit um so echter und besser ist, je mehr sie auf dem Instintte eines reinen und treuen Herzens beruht. Das ist dann das höchste, was man von Gott erbitten soll. So können einem wahrhaft frommen Menschen auch die Seinde zum Besten dienen, wenn man sich durch sie auf Gott und seine Gaben hinleiten läßt. Das ist der tiefste Sinn driftlicher Lebensbeherrschung, aus allen Blüten Honig zu saugen und alles, auch die schlimmste geindschaft, zu einem Anlag werden zu lassen, daß man dem Guten nahe kommt. So kann man sogar für seine Seinde Gott dankbar werden, dieweil er uns durch sie segnen und behüten will. Dazu freilich gehört dies eine, daß man sich auf eine gang andere hohe der Wertschätzung erhoben hat: es darf einem nicht mehr alles an seiner Ruhe und Behaglichkeit liegen, in die dann die geinde eine üble Störung hineinbringen, sondern der Gewinn eines reinen und wahrhaftigen herzens muß einem das Wichtigste sein, und dazu kann einem Gott auf allerlei Weise und auch dadurch verhelfen, daß er einem Seinde schenkt, die einem zuerst als Wächter, dann als Sührer zu Gott auch gegen ihren Willen die besten Dienste leisten mussen. Es ist eine häufige Erscheinung, daß einer ausreitet zum Sluchen und daß er dann wider seinen Willen gum Segen dienen muß.

### 148.

hier macht sich wieder eine gepreßte Seele Luft in einem andringenden innigen Gebet zu Gott. Wieder sind es die bösen Menschen, unter denen sie leidet; aber es spricht doch nicht nur der haß und der selbstgerechte Croz. Es spricht doch ein inniger, starker Glaube an Gott, der genug sittliches Gefühl bei

sich hat, um neben der klagenden Bitte auch Gewissenstöne zu wecken. Es muß dem Sänger ja recht übel mitgespielt sein; ähnliches kommt ohne 3weifel heute noch oft genug vor; das Martyrium des Pfarrers in Stadt und Cand, aber auch das manches ernsten Frommen ist verfeinert, aber nicht leichter geworden. Wie mancher trägt furchtbar schwer an einer solchen geindschaft, die ihm sein innerstes Leben verbittert und vergiftet. Verleumdungen, boshafte Vereitelung pon selbstlosen Plänen, Berftörung allgemeinnütziger Unternehmungen, Bonkott wirtschaftlicher und gesellschaftlicher Art - es ist nicht zu sagen, wie viel in dem Pfarrerstande von dieser Art gelitten wird. Dann ift es zu viel, gleich von einem solchen Manne Seindesliebe zu verlangen. Man muß selber erfahren haben, wie tief eine solche bittere Seindschaft das herz aufwühlen kann, um sich mit dieser höchsten Zumutung gurudguhalten. Die bobe, die unser Lied einnimmt, ist schon achtungswert genug. Denn es leitet an, die durch die geindschaft bereitete Cage als den Ausdruck für den Jorn Gottes anzusehen, der an seinem Diener selber genug auszusetzen hat; und in der Cat, wer läßt sich nicht in solcher oft jahrelangen Sehde zu Worten und Mahregeln hinreißen, derer man sich nachher por Gott schämen und die man bereuen muß! Darum, wenn sich in der bittern einsamen Not, etwa in schlaflosen Nächten, die Seele so innig zu den Sugen Gottes drängt, wie es hier geschieht, so soll doch die eine Bitte den Ton haben, daß Gott uns in der hitze des Streites das Gewissen unversehrt erhalten moge. Seine hilfe soll immer mehr darin gesucht werden, daß er uns kluge und ruhige Gedanken gibt, wie wir der Gegner ledig oder gar herr werden können. daß er uns ein herz bewahrt, das in aller Leidenschaft nicht der Leitung des auten Geistes Gottes entraten will. Sast man unser Gebetslied so auf, dann tann es einem allerlei Dienste tun; dann bezeichnet es vor allem einmal einen vorgebahnten Weg für das eigne innerste Gebet und ein Muster, wie man beten soll; dann aber läßt es sich auch in einer Dorfgemeinde, wo so häufig die bittere Seinbschaft die Verwandten und Nachbarn Menschenalter hindurch ent= zweit, als Text verwenden, um in die Gemüter der Verfeindeten ein gewissen= wedendes Wort zu senden. Freilich wird man damit leicht Öl ins geuer gießen, wenn man nicht durch seine gange Personlichkeit über den Derdacht erhaben ift, sich in den Dienst der einen Partei gegen die andere zu stellen.

6.

Hier spricht ein gläubiges Herz, dessen tiesste Gedankenrichtung eingestellt ist auf Gott. Es kann nichts erleben, zumal nichts, was irgend tieser in das Ceben eingreift, ohne daß der Gedanke an Gott aufs innigste damit verbunden wird. Hier ist es die Entwicklung, die das Derhältnis des Dichters zu seinen Zeinden genommen hat, die von den lebhastesten religiösen Gesühlen begleitet und auf Gott bezogen wird. Das ist Frömmigkeit, wie wir sie haben und wie wir sie erwecken sollten; denn was ist sie anders als das beständige Gesühl der Nähe Gottes, als die selbstverständliche Nötigung, alles, was lebenswichtig ist, immer auf ihn zu beziehen? Mit dem Blick auf Gott wird zuerst die Not gebeutet, in die die Feinde den Frommen gebracht haben. Sie wird ihm zum Ausdruck des Zornes Gottes, wie ja immer echte religiöse Deutung eine Cebenselage personalistisch faßt, also als Ausdruck einer Gesinnung des Freundes im

Himmel. Gerade so wird der heiße Wunsch, sie Ioszuwerden, zu einer Bitte an Gott. Endlich wird die Tatsache, daß er von ihnen befreit wurde, als Ershörung seiner Gebete empfunden. Dafür steigt freudiger Dank zu Gott empor. Ihr haß wird auch so beschämt, daß sie von ihm ablassen. So ist unser Psalm ein Beispiel, wie sich starkes Erleben mit dem frommen Blick auf Gott verslicht. Auf dieser Bahn können sich zur Not Gedanken bewegen, die sich mit unsern Seinden befassen. Freilich ist die religiöse Seite viel stärker als die sittliche entswickelt, wie dies ja meistens in unsern Liedern der Fall ist, die sich mit den Feinden befassen.

### 141.

In dieser Bitte liegt weniger Leidenschaft als in dem Psalm 143; es ist aber derselbe Geist sittlicher Selbstaucht, der hier spricht. Der Sänger erbittet, als den besten und auch als den am leichtesten zu erreichenden Schutz vor seinen Seinden, von Gott eine porsichtige Junge, als eine Wacht für seinen Mund. der Ausdruck nicht prachtvoll? Daneben aber, und das ist das Besondere und das Schöne an unserm Lied, bittet er um seine hut por jeder Ansteckung, die von den bosen Menschen ausgehen könnte. Denn im Kampf sagt man gar zu leicht: wie du mir, so ich dir. Es hat Bosheit und Gemeinheit eine furchtbar suggestive Macht an sich, die vor allem daran Schuld ist, wenn sich hak und Jorn der Seinde gegenseitig immer in die höhe steigern. Auch scheint es, daß sich unser frommer hüten muß vor der ansteckenden Macht, die dem Genufleben seiner Gegner innewohnt. Er ist arm, und sie schlemmen; wenn er zu ihnen über= ginge, wäre er mit einem Schlage ihre feinbschaft und seine niedrige Cage los. Bilder, die man mit haß und Verachtung ansehen möchte, üben immer eine unheimliche heimliche Verführungsfraft auf uns aus; darum hilft uns nur die andringende Bitte an Gott, er möge die Fülle seiner heiligenden Kraft uns dagegen zur Derfügung stellen.

Wie weit man in die Schlufbitte einstimmen darf, ist allgemein nicht zu Durchweg ausgeschlossen ist es nicht. Es gibt Sälle, wo wir tatsächlich wünschen dürfen und wünschen muffen, daß bose Menschen, also solche, die mehr find als unsere Privatgegner, auf diese Weise beseitigt werden, daß sie sich selbst in den Schlingen fangen, die sie andern legen. Wir haben gar teinen Grund, gegen die herren Schleicher und Ränkespinner milder zu sein als Gott selbst, der sie vielmehr häufig genug in diese ihre eigne Schlinge hineinlockt. Bei dieser Vernichtung brauchen wir ja nicht gleich an den Tod dieser Leute zu denken; denn ihre Entdedung und Bestrafung genügt. Aber diese muffen wir im Interesse Gottes von herzen wünschen. Und je mehr dieser Gedanke an Gott und an seine Sache dabei ist, desto mehr durfen wir auch einen solchen Wunsch hegen, als wenn seine Erfüllung uns selber zugute kommt. Nur besitht jeder Christ ohne weiteres Seingefühl genug, um sich in einem solchen Salle lieber zuweit gurudzuhalten, als sich zu viel gehen zu lassen. Denn wir wissen ja nur zu gut, wie leicht uns unser Privathaß einen Streich spielt, indem er unsere Gegner zu geinden Gottes stempelt.

25.

hier betet sich ein grommer eine Reihe von drudenden Anliegen und Beschwerden von der Seele, wie sie ein jeder Mensch hat, der sein Ceben nicht nur auf den unteren Stufen menschlicher Lebensideale zubringt, sondern der auch höhere sittliche Seelenregungen kennt. Was in einem solchen Menschenherzen hin und her geht und auf und nieder steigt, das findet seinen Ausweg, indem das Gebet alles por den ewigen und gütigen Gott bringt. Das Besondere dieses Gebetes ist, daß es gleichsam von Reflerionen durchschossen ift, die immer den Grund zur Erhörung dieser Bitten aussprechen. So bekommt das Gebet eine Sorm, die es hinter lebendigere und schönere Gebete gurudtreten läßt. sein Seingehalt an tiefreligiösen und sittlichen Anliegen darf es uns doch nicht übersehen lassen. Vergebung auch der Jugendsünden, Wandel in der Wahrheit und Unschuld samt der Gradheit als bester Schutz der Seele - das sind wertvolle Gedanken, die unser Gebet wohl geeignet machen, als eine Art von alttestamentlichem Unser-Dater einmal Gegenstand einer Predigt zu sein; zumal da der etwas lehrhafte Charakter des Liedes es dabei weniger leiden läßt als manche andere Gefänge, die eine derartige Behandlung nur schwer ertragen können.

# 40, 1-11.

Welch ein warmer, herzlicher Ausdruck echter und tiefer Frömmigkeit bietet sich uns in diesem lieben Liede dar! Gerade weil seine form durchaus nichts Besonderes an sich hat, tritt diese herzliche Art, sich zu Gott zu stellen, um so schöner und stärker hervor. Man spürt noch das Aufatmen der befreiten Bruft, die erst fürzlich einer tiefen Drangfal entladen wurde. Und nun wallt die gange frohe Erregung der Seele dem hilfreichen und treuen Gotte entgegen. Wir muffen darauf achten, wie sich diese drängende Sulle frober Dantgefühle einen Ausweg verschafft; sie drängt einmal zum Liede, zum neuen, eignen Lied, weil alle alten Lieder die Sulle des Gluds doch nicht fassen könnten. Dann drängt sie weiter in die frohe und laut verfündigte Erkenntnis hinein, daß man sich auf diesen Gott verlassen kann. Aber dann kommt das Beste. Früher ware unser Sänger von solchen Gefühlen auf den Weg zum Opferaltar gedrängt worden. jett hat seine Seele einen gang neuen Weg gefunden, wenn sie ihren frommen Eindrücken irgend einen Ausdruck in einer Betätigung geben will. Und dieser Weg ist der einer starken hingebung an den großen, treuen Gott, eine hingebung, die vor allem im freudigen Gehorsam gegen seinen Willen sich beweisen soll. hier ist der Weg, den die Propheten mühsam gebahnt haben, schon zu einer selbstver= ständlich zu beschreitenden Straße geworden. Es hat ihre Arbeit eine Spur, eine Ahnung in der Seele zurudgelassen, die als die nächstliegende angesehen wird. Ein solcher Erfolg großer, langer Arbeit macht einem immer wieder Mut; es setzen sich doch solche mubsam errungenen Gedanken langsam in Selbstverständ= lichkeiten um. Im gangen kann man sagen, daß diese Umbahnung sich in unserm Volke durchgesetzt hat. So ist es 3. B. sehr interessant zu hören, wie etwa auf dem Cand der Bauer ein paar Birnen, die sein Urahn für eine Gottheit auf dem Baum hatte hängen lassen, nun für die armen Ceute bestimmt, oder auch wie er am Ende des Jahres den "Dank für den Stall" in Gestalt einer Spende dem Pfarrer ins haus bringt, um sie etwa einem Diakonissenhaus zuzuwenden. Das ist ohne Zweisel nichts anderes, als was das Deuteronomium angebahnt hat, daß man immer von seinem überfluß den Witwen und Waisen und Armen etwas zuwenden soll. Jedoch es wird immer noch nötig sein, die Gedanken der Ceute auf diesen Weg einzustellen, daß sie überhaupt einmal Gott für irgend eine Rettung danken, daß sie dann aber diesen Dank in einem neuen, reinen Leben und in immer völligerer hingebung an Gott erzeigen. Der Ausdruck, den D. 9 dafür sindet, ist geradezu neutestamentlich weit und ties. Wenn man doch nur möglichst vielen ein Glück, wie es sich hier ausspricht, übermitteln könnte!

# Unschuldspsalmen.

19, 8 - 15.

Diefer Pfalm ift nicht nur geeignet, einen Eindruck von der judischen Frömmigkeit zu geben, die es dem Apostel Paulus so schwer machte, mit seiner Gnadenlehre durchzudringen, sondern er bezeichnet auch unsere heutige Durch = ichnittsfrömmigkeit aufs beste. Sicher wurden sehr viele Ceute staunen, wenn man ihnen nachwiese, daß irgend etwas an diesem Psalm sei, das unter der Linie echten Christentums steht. Der D. 12 b ist ein so festgegründetes Stück unseres Jugendunterrichtes, daß der gange Pfalm einen jeden Durchschnittschriften auf das angenehmste berühren wird. Und es wird darum sehr schwer halten, solchen Ceuten das Ungenügende an ihm klar zu machen, weil sie ja doch auch Paulus und Luther noch nicht erlebt haben. Darum eignet er sich etwa, um eine Gemeinde, die noch auf diesem Standpunkte steht, langsam höher zu führen. Gerade jener halbvers eignet sich dazu aufs beste. Denn er setzt ja voraus, daß wir gar nicht wissen, wie wir sündigen; dieser Sänger hütet sich also dapor, sich so ohne weiteres wie der von Ps. 26 mit seinem Ideal in eins zu Denn nur so kommen wir dahin, wo wirkliches Christentum zu finden ist; dieses ist an zwei Kennzeichen deutlich zu machen: an die Stelle des Gesetzes tritt der Geist, der uns von innen erfüllt und regiert; und damit ist Gott die ganze Ceitung des Cebens in die hand gegeben. Wenn man sich ihm und Jesus ergibt, dann lenkt ihr Geist unser Leben und gestaltet es, wie es sein soll.

26.

Warum ist uns auch dieser Psalm nicht angenehm? Der Dichter begründet die Bitte um Befreiung von den Mordbuben, die ihn verfolgen, mit einem ausschricken Nachweis seiner eigenen Vortrefflickeit. Wenn wir ihm auch zu gute halten müssen, daß er in seiner durch die Gegner hervorgerusenen Erregung und im Gegensch zu ihnen sich auf seine Vorzüge besinnt, um Gott zur Hilfe zu bestimmen, so kann das unserm Liede doch nicht zur Entschuldigung gereichen. Iwar kennen wir dasselbe Gefühl auch an uns: wird uns Unrecht angetan, dann sehen wir das doppelt schwarz an, wenn wir das Licht unserer Vorzüge dagegen halten; Unrecht läßt uns immer daran denken, wie wenig wir gerade es versdient haben. Man besinnt sich gleichsam voll Trotz gegen die darin liegende Kränkung um so mehr auf seinen eigenen Wert. So erfordert es der Iwang, uns als geistige Personen mit unserm Werte selbst zu erhalten. Und gerade in solchen Lagen, wo unser äußeres oder innerliches Daseinsrecht in Iwabeisel ges

zogen wird, neigen wir noch mehr dazu, uns mit unserm Ideal gleichzuseten und dieses unser Ideal für das Ideal zu halten. So stedt in uns allen etwas von diesem Geiste, ohne daß wir es an uns merten, während wir an andern dafür sehr empfindlich sind. Merken wir es aber an uns doch, dann haben wir kein gutes Gewissen dabei; denn es hat nun einmal Jesu Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner so weltweit und so gang außerordentlich tief in die Geschichte der Mensch= heit eingewirkt, daß jeder, der nur etwas von ihm berührt ist, nicht mehr im= stande ist, so naiv, wie es hier geschieht, von seinen eigenen Vorzügen Gott gegenüber zu prahlen. Es ist icon ein Erfolg, wenn irgend ein geistiger Einfluß wenigstens einmal zur heuchelei veranlaßt. Freilich tut einem wahrhaftigen Gemüt diese naive Art, sich seiner Vorzüge zu rühmen, doch vielmal mehr wohl als die Koketterie mancher Ur-Pharifäer mit der Zöllnerdemut, wenn aus allen Löchern des Gerechtigkeits-Gewandes die alte liebe Eitelkeit hervorlugt. eine gang perzweifelte Erkrankung der Seele. Ist aber diese Eitelkeit noch so naiv wie hier, dann ist die Sache noch nicht so schlimm, falls man überhaupt hier Eitelkeit und nicht Selbstgerechtigkeit seben will. Der große Schade an solcher Selbstgerechtigkeit ist vor allem der: wer sich mit seinem Ideal oder gar mit dem Ideal in eins sett, der kann nicht mehr fortschreiten. Und wir sollen doch immer über uns selber hinausschreiten. Der ist ferner auch außerstande, sich der göttlichen Geisteshilfe zu bedienen; und wir tommen nun einmal über uns selbst nicht hinaus, wenn wir nicht Einflüsse aufsuchen, die innerhalb der Ökonomie unseres eigenen Innenlebens nicht zu finden sind. - Aus all diesen Gründen ergibt sich, daß an einen absoluten Gebrauch dieses Psalms nicht zu denken ist. Man kann ihn benutzen, um Pharisäerstimmung im A. T. nachzuweisen, oder um wie an einem Modell Gedanken- und Urteilsübungen porzunehmen, um so dristlichen Geist als das Gegenteil dieses Geistes erkennen zu lassen. Solcher drift= liche Geist führt eher dazu, daß man sich im Unglück auf seine gehler als auf seine Vorzüge besinnt.

Anders wird aber die Sache, wenn man den ersten Teil D. 1-8 als'Ausdruck des Ideals faßt, wie es auch noch heute eine gute Durchschnittsfrömmigkeit bestimmen kann. Dann fällt die uns unangenehme Reflexion des Frommen auf sich selbst weg, und wir haben das Ideal kultischssitzlicher Frömmigkeit, gegen das von unserm Standpunkt wenig einzuwenden ist.

#### 41.

Es ist ein Kranker, der uns hier seine Seele enthüllt, aber es ist kein sehr ansprechendes Seelengemälde. Er gibt sich selber, wie er in der Erregung seines Krankenbettes wirklich fühlt, aber zugleich zeichnet er auch so viele Kranke, mit denen der Pfarrer in seiner Seelsorge zu tun hat. Wir können die einzelnen Jüge dieses Seelenbildes fast überall wiedersinden. Juerst ein bischen Pharisäismus in der Form einer wohlklingenden Sentenz. Der Gedanke ist echt alttestamentslichsbäuerlich: Ich habe so vielen in ihrer Not geholfen; nun bin ich selber in Not; darum muß mir Gott in meiner Not behilflich sein. — Darauf folgt die Bitte um heilung. Es klingt zwar sehr schön, wenn der Kranke hier sagt, daß er an Gott gesündigt habe; aber ich wollte ihm nicht die Frage vorlegen, ob denn am Ende seine Feinde nicht etwa recht haben mit dem, was sie ihm

nachzusagen wissen. Jeder, der zu ihm kommt, erscheint ihm gleich in der dustern Beleuchtung, die seinem grämlichen Innengustand entstammt. Es durfte doch wohl sicher hier stark die Melancholie und hnpochondrie mitspielen, die so manche Krankheit begleitet und den Kranken doppelt unglücklich macht. Wir wurden nicht in die Versuchung tommen, die Auffassung unseres Patienten von seinem Freunde irgend zu fritisieren, wenn wir nicht an dem bofen cholerischen Dorfak, D. 11, daß er es ihnen heimzahlen werde, einen Anhalt zu haben glaubten, seinen Charatter für recht wenig liebenswürdig zu halten. Am Sall seiner Seinde will er Gottes Wohlgefallen erkennen, und in seiner Schuldlosigkeit, die er ohne an sein vorhergehendes Geständnis zu denken, nun zu rühmen weiß, glaubt er einen Grund für diese hilfe Gottes zu besitzen. - Es ist wirklich ein recht unliebenswürdigen Kranker, der hier spricht. Derärgert, mistrauisch, scheinbar bußfertig und in Wirklichkeit ein Pharifaer, gehässig und fromm zugleich, das verträgt sich in demselben Bewußtsein vortrefflich. So bietet uns unser Psalm alles andere eher als einen Normalstoff, den wir etwa einer Predigt könnten zu Grunde legen. Freilich, als man noch alles, was in der Bibel steht, als solchen Normal= stoff ansehen mußte, weil man teinen andern Gesichtspunkt hatte, da tam man dazu, sich auch solche Psalmen gleich den Rachepsalmen als richtigen Ausbruck von Gefühlen anzueignen. Don solchem Migbrauch des Wortes Gottes hat uns aber unsere kritische Arbeit grundlich und für immer befreit. Darum haben iedoch solche Stude wie unser Psalm durchaus nicht allen Wert für die Praxis perloren; im Gegenteil, wir können gerade diese abnorme haltung aufs beste gur Bekämpfung ähnlicher abnormer Gesinnungen verwenden. So könnte man etwa einem Kranken, der in ähnlicher Verfassung ist, unsern Psalm als abschreckendes Beispiel porlesen, um ihm dann vor den Kopf zu sagen, daß er ein ähnlich unangenehmer, wuster Patient sei, wie dieser da, der hier spricht. Verträgt sich das auch gar nicht mit dem Grundempfinden der gewöhnlichen Frommen und Unfrommen, daß "in der Bibel nichts Schlechtes stehen kann", so muß dieses Vorurteil eben im Dienst der Wahrheit geändert werden. Denn sonst berufen sich solche Leute auf ein derartiges Vorbild und werden noch verstockter, als sie so schon sind.

# Klagepsalmen.

Junächst machen einmal die nachfolgenden Lieder den Seelsorger darauf aufmerksam, wie unendlich viel Leid es doch in der Welt gibt. Leid ist nicht nur ein Sach des religiös-sittlichen Denkens, sodaß man über seinen Grund sich streiten kann, es ist nicht nur ein homiletisches Inventarstück, über das sich rührend oder mit Jurückhaltung reden läßt — Leid ist vielmehr eine sehr, sehr harte Wirklichkeit. Und nicht etwa das bischen Unvollkommenheit oder das bischen Alltagsherzeleid ist damit gemeint, auch nicht das unentbehrliche Lebenskreuz, ohne das sich der Kopf zu hoch in die Luft höbe; sondern das brennende, bohrende herzeleid, das einen Menschen nie verläßt, weil es mit ihm aussteht und wieder zur Ruhe geht. Es gibt solch brennendes, bohrendes herzeleid. Wir tun gut, uns öster einmal an diese Tatsache zu erinnern. Wir haben Menschen um uns, die mit ihrem lebendigen Gefühl darunter leiden; es ist das keine hypochondrie

oder Selbstquälerei, es ist vielmehr wirkliches Leid, das die Seele aufs tiefste angreift und leiden macht. - Diesem Leid geben unsere Psalmen Ausdrudt: . . "wo findest du tiefere, fläglichere, jämmerlichere Worte von Trauriakeit als die Klagepsalmen sie haben. Da siehst du abermals allen heiligen ins herz, wie in den Tod, ja wie in die hölle. Wie finster und dunkel ist es da von allerlei betrübendem Anblick des Zornes Gottes!" -- so sagt Luther in der zweiten Vorrede zu den Psalmen. - Sehr breiten Raum nimmt das leibliche übel, also die Krankheit ein, ebenso das Leidend urch Menschen, wie Verkennung und Verfolgung. Daneben machen sich in den letten Psalmen nach unserer Anordnung auch Klagen geltend, die der seelischen Verfassung, also der Sunde und der Schuld gelten. - Und all diese Ceidenden strecken dann bittend und flebend die hände zu Gott empor: Gott im himmel, hilf, hilf! Es kann einen tatfächlich überwältigen, wenn man sieht, wie start dieser Schrei des Elends nach Gott ist. - hier liegt auch der Anfang zu unserer praktischen Derwendung dieser Lieder im Dienst unserer Leidenden. Ist das ein bohrender Schmerz zu allem andern Leid, daß man meint, so etwas treffe nur uns allein, so tut ein Blick in diesen Krankensaal und auf diese vielen socios malorum oft geradezu Wunder. Manchmal ist etwas wie leise Schadenfreude dabei, manchmal ist es aber die wohltätige Emp= findung, daß man auch selbst einer großen Regel und ihrer Notwendigkeit, also einem Gesetz des Lebens oder dem Willen Gottes unterliegt, und das ist es, was bier lindernd einwirkt. So kann uns diese Gemeinde der Leidenden einen abnlichen Dienst tun helfen, wie ihn sich nach einer mir unvergestlichen Bemerkung in einer Zeitung die Schlaflosen in Condon tun: sie denken in der Nacht an ein= ander - -. Wenn wir nur unsere Leidenden dazu bringen könnten, daß sie Sinn bekämen für andere Leidende, um so etwas von sich loszukommen! -

Dann aber finden wir hier für manchen unter ihnen auch eine geebnete Ge= banken= und Gefühlsbahn, die es ihm ermöglicht, sacht auf dem Weg solcher ein= herzufahren, denen Gott gegeben hat, zu sagen, was sie litten. Das ist immer schon etwas Gutes, wenn man sich äußern kann, mag das auch nur mit hilfe der Worte eines andern und in der Stille geschehen. Wenn man einem Kranken als Seelsorger einen solchen Psalm oder ein paar vorliest oder als Lesung verordnet. wird man vielleicht seine Gedanken wirklich und nicht nur in der Einbildung in die höhe zu Gott wenden können. Und noch etwas kommt dazu. Die meisten unserer Lieder haben zum Inhalt die Bitte um Erhörung und Befreiung aus der Not. An dem Punkt sest unsere wichtigste Arbeit ein. Wir mussen es unsern Leidenden zum Verständnis bringen, auch unter Preisgabe tiefer, eigener Erlebnisse, wie wir nirgends eine größere innere Sörderung erlebt haben, als durch unerhörte Gebete. Es gibt keinen Christen, in dessen Seben die Wendung nach Jesus und seinem Cebensgeist hin nicht durch unerhörte Gebete wie mit einem Wegweiser bezeichnet wäre; denn tatsächlich tommt die meiste Tugend aus der Not. Darum bedeuten unsere letten Psalmen die Wendung ins Seelische, die wir keinem aus Sentimentalität oder aus Respekt vor der "gewachsenen Frömmigkeit" ersparen können, der noch gang und gar in der Frömmigkeit des Wortes "Rufe mich an . . " steden geblieben ift.

So haben wir hauptsächlich Stoff für die Seelsorge in unsern Liedern; wo sich eines Liedes die Predigt bedienen kann, ist es vermerkt; der Unter=

richt reihe ein solches Lied ein, wo in der biblischen Geschichte von tiesem Leid die Rede ist, um den Eindruck von ihm zu vertiesen und zu verswerten.

## 42 43.

Eine wieviel sympathischere Seele als in den gulett behandelten Liedern spricht sich in diesem tief ergreifenden Liede aus! Wie geht hier eine große leibliche und seelische Not gang auf in dem Verlangen nach Gott und zwar nach Gott selber! Er soll nicht unserm bedrängten Dichter als Knüppelchen-ausdem-Sack dienen, um ihm die Seinde vom halfe gu ichaffen, sondern Gott ift ihm - bis auf eine ganz kurze konventionell bestimmte Stelle 43. D. 1 - wie der hafen, in dem die hochgehenden Wogen seiner erregten Seele abebben und gur Rube kommen können. Man lese sich unser Lied einmal laut vor, und man wird hören, wie tiefe und weiche Tone aus der innersten Seele hier zum Klingen tommen. Unser Sänger breitet vor unsern Augen seine gange Seele offen aus. Welch ein Klagen, Sehnen und hoffen geht hier hindurch, also Gefühle, die überall ein Echo finden, und darum einen jeden veranlassen, mit ihm den Weg seiner Gedanken zu geben! Die Einsamkeit und der hohn der Leute treten deutlich als sein schlimmstes Leiden hervor. Aber davon hebt sich um so wirkungsvoller ab seine Erinnerung an den Tempel, in dem er inmitten der feiernden Gemeinde seinem Gotte nahe war - nach ihm schmachtet wieder seine Seele. Wir haben bier einen der nicht allzuzahlreichen Ausdrücke tiefer Gottessehnsucht im A. T.: Sehnsucht nach Gott selbst und Freude an Gott selbst, statt daß Gott nur in Betracht täme als hort des Glückes und als Urheber des Gesetzes. Wir mussen diesen Ton häufiger anschlagen, um jedes allzupraktische Christentum aus den Angeln zu heben, das Gottes Wert nur an dem abmist, was man von ihm haben kann. Zwar ist Gott, wenn man so sagen darf, für uns wertvoll; aber es kommt mehr das in Betracht, was man an ihm haben, als was man von ihm gewinnen kann. So hoch auch hier dieser Wunsch nach Gott über andern ähnlichen Wünschen steht, so eng ist doch noch die Vorstellung von Gott mit der üblichen verknüpft. Denn Gott wird aufs innigste mit dem Tempeldienst verbunden; der Sänger bedarf noch der Dersinnlichung des Gottesgedankens trot der höhe seines Wunsches, der ihn zu Gott hintreibt. Aber auch dies wollen wir zu verstehen suchen.

Den Durst nach Gott können wir eigentlich kaum in den Kreisen voraussehen, mit denen wir es in der Regel zu tun haben; für die ist Gott eine Wahrsheit oder ein Schutz oder die höchste Autorität. Gottesdurst sinden wir aber oft genug bei Leuten, die ganz außerhalb unseres Kreises stehen. Wir würden z. B. manchem aus der Seele sprechen, wenn wir an einem Grabe mit solchen Tönen von Gott und dem Verlangen nach ihm redeten, wenn es so einfach und wahrhaftig geschieht wie hier. An Veranlassungen, die einem heutzutage einen solchen Durst erwecken könnten, sehlt es wahrlich nicht. Noch nicht einmal am schlimmsten brennen die großen Fragen in der Seele, die Fragen nach dem Woher und Wohin und Warum. Diel schlimmer brennt das Leid und die Scham und das böse Gewissen. Wie mancher läuft mit einem ganz ruhigen Gesicht an uns vorüber, und wir merken nicht, was in dem Geheimnis seiner Seele vorzgeht! Aus all dem Brande in der Seele erhebt sich das Verlangen nach Gott,

wenn man sonst weder bei Dingen noch bei Menschen dauernde Ruhe gefunden hat. Dielleicht ist dieses Verlangen auch der Grund für so viele Nervosität und äußere Unruhe, auch ohne daß der Mensch selber davon eine Ahnung hat.

Wir wurden natürlich den stärtsten Widerspruch finden, wenn wir einem solchen, der nach Gott fragt, den Weg in die Kirche zeigen wollten. Darüber zwar, daß wir das Verhältnis zwischen Gott und Kirchenhaus ganz anders denken, als es hier gedacht ift, gang anders benten, seitdem das Wort Jesu an das Weib am Jakobsbrunnen und das Wort Pauli auf dem Areopag gesprochen worden ist, darüber muß man vielleicht dem einen oder andern doch auch noch ein Wort sagen. Um ihm aber den rechten Weg zu weisen, wird man ihm auch zu zeigen haben, wie der Gott in uns uns doch nicht genügenden halt gibt gegen uns, wie der Gott in der Natur zwar Gottesstimmung, aber keinen klaren Gotteswillen und keinen halt ichenken kann. Der Durst nach Gott hat wenig Gewinn von den Zisternen, die sich in der Natur finden, denen es an dem wirklich durststillenden Wasser fehlt; wir brauchen eine gefaste Quelle und einen gemauerten Brunnen. Und etwas derartiges finden wir nur in der Gemeinde und in dem hause, das ihrer Dersammlung dient. Darum hat sich auch das Christentum wieder eine Kirche, im Sinn von fultischer Gemeinschaft und von dem haus, in dem diese ihre Zusammenfünfte feiert, geschaffen, und diese gelten uns als solche Gottesbrunnen. In diesen häusern ist es das Wort Gottes und der Geist der Gemeinde, die Wasser für jenen Durst bieten können. Das ist das Zeugnis eines fräftigen und seines Gottes gewissen Mannes und zugleich der Geist der Andacht, der durch eine versammelte, andächtige Gemeinde geht, der Geist, der sich in ihrer gangen haltung, in ihren Liedern und Gebeten fundgibt.

So fann man, an unsern Psalm angelehnt, einmal wieder von der Kirche sprechen. Man kann bei irgend einer von außen gegebenen Gelegenheit, wie etwa bei einer Kirchweihe, solche tiefen Töne anschlagen oder einmal ohne solchen Anlaß über Kirche und Gottesdienst predigen, wenn man etwa eins von den oben genannten Stücken als Cektion am Altar zur Sicherung gegen falsche Auffassungen vorausgeschickt hat. Ebenso wird sich unser Psalm sehr gut für eine Gustav=Adolfpredigt eignen; was man selbst an seiner Kirche haben kann oder gar schon hat, das soll man auch andern Gemeinden zu verschaffen suchen. Dabei ist für jeden die Beziehung leicht herzustellen, die den in der Diaspora besindlichen Sänger mit unsern in ähnlichen Derhältnissen sehenden zerstreuten Glaubensgenossen verbindet. Gerade in der Ferne merkt man erst recht, zumal wenn es einem auch äußerlich schlecht geht, was Kirche und Gemeinde wert sind.

22.

Dieses ergreisende Lied führt uns in eine Tiese des Leids und des Jammers hinein, wie sie uns, die wir meist an der Sonnenseite des Lebens wohnen, oft genug verborgen ist. Und wenn wir uns auch ästhetisch oder sittlich beleidigt von ihm abwenden, und wenn wir uns auch nicht soviel Nervenkraft zutrauen, um es anzusehn, oder wenn es uns die peinlichen Fragen nach Gottes Wirklichteit immer wieder weckt, es giebt doch nun einmal abgrundtieses Herzeleid. Solches haben wir gewiß hier vor uns, wenn wir nach der Stärke der Leidenschaft schließen dürsen, die sich in diesen Bildern ausgesprochen, die sich den ges

radezu klassischen Ausdruck in der ersten Zeile des Liedes gegeben hat. Es ist ganz einfach hölle, was der erlebt, der hier spricht, wovon Gott sei Dank die meisten von uns doch keine Ahnung haben; es ist hölle, nicht nur wegen der Pein selber, sondern auch wegen des schrecklichen Gefühls der Verlassenheit, das einem das Furchtbarste sein muß, der bisher Gottes Antlitz an dem Firmament seines Lebens hat leuchten sehn. Wie qualvoll ringt sich hier eine Seele aus der Verzweislung zu einem neuen Gottvertrauen empor! Wie weckt die Wüste seines Leids das Traumbild seiner Rettung in weiter Ferne! Und wenn er gerettet ist, dann will der Dulder Gott preisen und er hofft, daß er dann auch den andern Duldern ein Grund sein wird, Gott für seine Rettung zu preisen.

Trot dem ersten Derse wurde ich unsern Psalm nicht am Charfreitag verlesen können. Er ist doch zu fremdartig mit all seinen Bildern, als daß er anders denn abfühlend wirten fonnte. Aber dem üblichen häflichen Einwand entgegen, als habe sich Jesus wirklich von Gott verlassen geglaubt, wird man immer wieder darauf hinweisen, daß sein Wort ein Bitat und gwar ein Bitat aus einem Psalm ist, dessen letzter und höchster Sinn doch starkes Gottvertrauen ist. Friedrich Spitta behandelt in der Christlichen Welt 1912, Nr. 13 dieses Zitat ausführlich; dabei führt er aus, daß Jesus weit davon entfernt war, mit diesem Wort seinen innern und äußeren Zusammenbruch auszudrücken, wie es einem modernen Empfinden scheinen muß, vielmehr daß er gerade daran ist, diesen ganzen Psalm, der den Messias redend einführt, zu erfüllen; denn sein zweiter Teil ist ein Preis der Erbarmung Gottes, der den Leidenden wunderbar zu Leben und Herrlichkeit emporsührt. An einem Krankenbett könnte man ihn aber recht gut verwenden; wenn man einen Kranken hat von der Art, wie der im Ps. 41 sich ausgesprochen hat, dem kann man einmal dieses Lied vorlesen, um ihm zu zeigen, wie sich ein wirklich demütig Frommer in seinem Leid benommen hat. Oder einem andern Kranken, deffen Gefühlsleben noch schwankt, fann man den Dienst tun, daß man ihm unser Lied als den Ausdruck der Seele eines Leidensgefährten vorliest. Es tut einem solchen Dulder sehr wohl, wenn er findet, daß es auch andere Dulder gegeben hat. Und wenn ihn zunächst nur die Aussprache der gedrückten Gefühle des Leidenden fesselt und noch nicht sein Versuch, sich über sich selbst hinauszuerheben zum Vertrauen auf Gott, so tut das schon gut. Diel hat man aber gewonnen, wenn zunächst einmal stimmungsgemäß auch dieses Vertrauen angeeignet wird. Man darf doch ja von andern nicht mehr verlangen, als was man selber leisten kann; wer hat denn immer solches Vertrauen und solche Heiterkeit des Gemüts, wenn er krank ist? Gehn da die Stimmungen nicht viel leichter auf und ab, wenn man durch die Erstrankung noch mehr in das Getriebe der Natur zurückgeschleudert wurde, als man sonst schon ihm unterliegt? Wird nicht gleich Intellekt und Wille mit angegriffen, zumal wenn die Erkrankung irgend an die Nerven heranreicht? Dann tritt an die Stelle von Erkenntnis der augenblickliche Eindruck, an die Stelle des Willens die Stimmung. Hat man einem in solcher Cage den Dienst getan, ihn nur einsmal in Berührung mit einem kräftigern Geiste zu bringen, so hat man viel gestan. Hat man nur einmal den Blick, der auf das eigne übel gebannt ist, auf Gott und auf die anderen ablenken können, wie es hier geschieht, so hat man noch mehr getan. Gott preisen im Ceide, ja, Anlaß werden, daß andere den Gott, der so stärken kann, ins Auge fassen und Achtung vor ihm bekommen, — das ist ein Beweggrund aus unserm Psalm, der vielleicht auf manche angeregte und ernste Christen seines Eindrucks nicht versehlen dürfte. Wer mit einem Mindestmaß zufrieden ist, wird nicht der Gefahr unterliegen, ein Scheinhaus von Trost und Kraft aufzurichten, das über kurz oder lang doch schmählich zussammenbrechen muß.

## 55, 59, 69, 35, 109.

Auch hier seben wir in Tiefen hinein; es sind nicht mehr Tiefen des Leides, das ohne weiteres wie etwa Krankheit und Sterben auf Gott guruckgeführt werden kann, sondern es sind wieder die Tiefen, die wir schaudernd in menschlichen Seelen gewahren. Es ist der haß, die Leidenschaft samt allem Bosen und Schweren, das sie mit sich bringen. Wenn man sich einmal mehr in diese Lieder hineingelesen hat, möchte man sich sogleich wieder von ihnen abwenden; denn sie sind voll von Seelenregungen, die uns erschrecken und traurig machen. Aber dem Seelsorger kann es nicht schaden, wenn er sich immer einmal wieder auch diese Nachtseite am Menschenherzen flar macht. Solche Leidenschaft des hasses, wie er zwischen Einzelnen und zwischen Gruppen und Parteien bin und her geht, gab es nicht nur, sondern gibt es immer noch. Dabei denken wir zunächst an irgend welche Leidenschaft und irgend welchen haß. Wir wissen gar nicht, was davon in den häusern wohnt, an denen wir in unserer Gemeinde vorübergehn oder auch in denen wir verkehren. hinter manchem freundlichem Gesicht verstedt er sich, um bei geeigneter Gelegenheit hervorzubrechen. Diese Ceidenschaft ist eine Elementargewalt; wer sie einmal empfunden hat, wie sie gleich einem glühenden Strome aus der heißen Seele des andern ihm entgegen kam, der kann das nie mehr vergessen. Man träumt davon, wenn man einen bangen Traum haben soll, man wird ängstlich vor Menschen, weil man ähnliches in ihnen wittert. Und war die eigne Seele von ihr voll, dann geht es einem nicht anders. Auch solche Stunden oder Tage graben sich einem bis auf Einzel= heiten in die Seele ein; man kann es nicht mehr vergessen, daß man sich so vergessen hat. - Und die Leidenschaft geht hin und her. Das ist auch eine Solge ihrer natürlichen Art, daß sie berartigen mechanischen Gesetzen unterliegt. Die Leidenschaft auf der einen Seite ruft gleich die auf der andern herpor, und dann verstärken sie sich gegenseitig, bis die Vernichtung der einen Seite oder die Erschöpfung auf beiden dem Kampf ein Ende macht.

In unseren Liedern verbündet sie sich nun noch mit dem Glauben an Gott. Dieser Glaube an Gott wirkt wie Öl auf das Feuer, nicht wie Öl auf das Wasser. Wir schauen hier mit Entsehen in Religionskämpse hinein, wo auf keiner Seite an haß gespart wird. Wir hören im hintergrund all das höhnen und Spotten der Gegner unserer Frommen, aber diese geben ihnen nichts nach. Greulich sind diese Verwünschungen im Namen Gottes, die auch ihnen von den Lippen fließen. Immerhin können wir aus diesen flüchen und leidenschaftlichen Reden schließen, wie außerordentlich wichtig ihnen ihr Glaube an Gott war. Wir verstehen nun die Greuel der Christenversolgungen, der Inquisition, der Gegenresormation, wir verstehen auch Calvins Versahren mit Servet. Diese Leidenschaft, die sich auf die Gegner richtet, ist der Schatten der Leidenschaft, die

sich auf Gott richtet. Wie lange hat es darum auch dauern muffen, wenn wir an diese tief eingewurzelten Instinkte denken, bis sich der Gedanke der Tolerang hat durchsetzen können! Aber er muß auch gerade an dieser Glut des hasses und seinen furchtbaren Solgen einen Bundesgenossen gehabt haben, der ihm wider Willen zu Dienste war, wie sich immer das Extrem gegenüber dem Durchschnitt zur Beseitigung der Sache selbst entwickelt. Daß dann aber auch jene Leiden= schaft für Gott selbst um dieses hasses gegen die Menschen willen, der sich so oft mit ihr verband, zurücktrat und einer Ermattung und Gleichgültigkeit Platz machte, ist kein Wunder. Und doch flammt diese Leidenschaft immer wieder auf. Wo es irgend einen "Fall" in der Kirche gibt, da stellt sich gleich diese Leidensschaft ein. Das Borromäus-Rundschreiben, das Vorgehen von A. Drews, der Sall Jatho — sie lösen sofort wieder, wenn auch natürlich in gesitteteren Sormen, jene Leidenschaft aus, die wie ein Junke von der einen Seite zur andern springt, bis sie langsam verlöscht oder einer andern Erregung Platz macht. Und solches darf doch nicht sein. Es ist ein Unrecht, diesen Junken zwischen den christlichen Konfessionen und den kirchlichen Parteien hin und her zu jagen. Es ist ein Unrecht, mit der Leidenschaft gegen anders gerichtete Menschen die Leidenschaft für Gotterwecken zu wollen. Man soll jene böse vielmehr immer auf diese gute hin ablenken. Wir wollen lieber etwas von der engen Kraft vermissen, wie sie der Ceidenschaft innewohnt, als sie um den Preis des hasses ungezügelt wachsen und wüten lassen. Wir können es auch gar nicht anders; für uns hat sich doch mit dem Bilde Gottes zu stark das Bild Jesu verbunden, als daß wir ohne boses Gewissen so für Gott hassen konnten. Wo der Ev. Bund ähnliche Tone der Leidenschaft nicht verschmäht, wo die kirchlichen Gruppen in der gegenseitigen Aberwachung und schadenfrohen Verfolgung das wichtigste Stück ihres ungeschriebenen Programmes sehen, da muß wie ein ernstes Zeichen das Bild Jesu dazwischen aufgerichtet werden. Und gilt auch der Kampf gerade ihm, so muß es allein ihn auch zum Stillstand bringen können.

Nun noch einzelnes zu unsern Psalmen. Das wehe und bittere Wort von dem zum Seind gewordenen Freund 55, 13-15 wird sich immer wieder als typisch erweisen, und mancher mag in ihm seine bitterste Cebensersahrung ausgedrückt sinden. Wenn nur solche Seindschaft nicht so oft weniger um Gottes und des Glaubens willen, als durch törichte Misverständnisse und gesuchte starzföpsige Einseitigkeiten in dieser oder jener Nebensache entstünde! Das schaurige Bild vom Ps. 59 vergist sich so leicht nicht; der Abschen vor dem ewigen, unsheimlichen Quälen von seiten der Gegner hat sich in dieser Anschauung von den abends umherschweisenden Hunden ausgedrückt. Ps. 69 enthält einige Stellen, die zu dem größten Religionskamps, dem Ringen Jesu mit seinen Gegnern, in Beziehung gesett worden sind. Ps. 35, 11-15 enthält eine Aussprache, die man irgendwie verwenden könnte; hier segnet einer solche, die ihm sluchen.

Im ganzen wenden wir uns gern von diesen Liedern ab. Wir könnten sie uns ja gut im Munde unserer großen Helden denken, die auch immer große Hasser waren, so etwa Luther und Bismarck. Aber wir freuen uns, wenn wir selbst nicht mit dieser Wucht des Hasses beladen sind, auch wenn unser Eiser für das Haus Gottes nicht über den Wunsch sinausgeht, daß Gott uns und sein Haus von den Gegnern befreien möchte; wir können es nicht über uns bringen, ihm

anzuliegen, daß er sie auch vertilgen soll. Das wird Gott tun, wenn er es für richtig und an der Zeit hält. Wir wollen seinem Zorn Raum geben und Raum geben lehren. Und zum Schluß: es ist nicht nur eine Redensart, sondern es ist ein wirklich mögliches Verhalten, daß man seine Ceidenschaft und seinen haß gegen die Andersgläubigen ganz anders als in Fluch und Jorn ausströmen läßt, nämlich in eine Fürbitte; zu ihr führt freilich, wenn sie echt sein soll, nur ein sehr langer und steiler Weg der Selbstverleugnung empor.

88.

Das ist ein tief ergreifendes Lied. Es ist einem, als dürfe man nicht laut sprechen und mufte gang leise auftreten, um dem Armsten der Armen nicht weh zu tun. Es ist doch nun der tiefste Jammer, der uns hier entgegentritt. Der Körper unseres Dichters ist noch nicht frank genug, um bald dem erlösenden Tode zu verfallen, und doch viel zu sehr von Schmerz durchwühlt, als daß er ertragen werden könnte. Die allerschwerste Lage ist es also, die sich denken läßt. Die wenigsten von uns haben nur von gerne einen eignen Blid in solches Grauen und in eine derartige Hölle getan. Es ist auch kaum mehr möglich, daß ein Mensch das ganze Maß dieser Leiden ertragen müßte; denn bei uns bleibt doch auch der allerschlimmste Kranke nicht so allein, wie es unser Dichter gewesen sein muß, wenn seine Krankheit wirklich der Aussatz war. Und in dieser Seele, die durchwühlt ist von unsagbaren Qualen, wohnt noch der Gedanke an Gott. Aber auch er wird in das Dunkel hineingezogen, das sie gang erfüllt. Nur ein wenig von dämmerndem Schein geht von dem Bilde Gottes aus, das in dieser Seele wohnt; ihr Dunkel verschlingt alles Licht, mit dem es sonst die Dulder erfreut und beglückt. Und so wird Gott zu dem Gott des Jornes, zu dem Gott des Grauens, wenn er ein solches übermaß des Leidens über seinen Knecht verhängen kann. Ihm erscheint sein Leiden als Zeichen göttlichen Grimms, als ein Zeichen, daß er von Gott verworfen ist. Keine Freunde, an die er sich halten, kein Gott, dessen er sich trösten kann, nur Leiden und Schmerzen, nur Grauen und Derzweiflung! Auch wenn sich Gott seiner erbarmen wollte, so fragt er sich, ob seine Macht groß genug sei, um in diese Tiefe des Elendes hinunterzureichen. Aber trot dieser Zweifel ringt sich immer wieder aus der todwunden Seele das Slehen um Hilfe zu Gott empor. Wohin sollten auch die Gedanken sich wenden in diesem Jammer als zu ihm? Aber in dem Auf und Ab der Gefühle bleibt nicht die Hoffnung das Letzte, sondern die Verzweiflung: Nur das Dunkel bleibt mein Genoß. - Es ist kein gutes Zeichen, wenn man sich überwinden muß, dieses Lied auf sich wirken zu lassen und sich in es einzufühlen. Denn dann ist man entweder zu weich für dieses harte und schwere Leben oder man mag sich sein Behagen nicht stören lassen durch solche dunkeln Bilder. Eben darum aber tut es einem sehr gut, wenn man sich einmal in es hineinversenkt. Hinter dem heitern Tage, durch den man geht, gibt es auch Krankensäle mit Krebskranken. die keine hoffnung haben, gibt es verkrüppelte Kinder, gibt es unsagbares Elend in dieser traurigen Welt. Und die solches zu tragen haben, sind doch Menschen, die ebenfalls fühlen wie wir, die auch ihr bischen Glück haben wollen wie wir: alles wie wir und wir wie sie, bis auf das Leid, das bose, schwere Leid. Es ist tatsächlich eine Bereicherung der Seele, wenn man sie durch die Berührung

mit solchem abgrundtiefen Jammer zu erweitern weiß. Darum ist solches Lied für jeden Seelforger, zumal für einen jungen Mann, der frijch von der Unis versität kommt, mit einem tadellos gesunden Körper und einem ewig froben Mut, ein Weg, um sich ein wenig in die Seele von Menschen einzufühlen, die doch auch Gegenstand seines Verständnisses und seiner Pflege sein sollen. Solche Stimmungen gibt es noch immer. hat man also Sühlung mit einem solchen Leidenden gefunden, dann wagt man es nicht, seine paar Trostgedanken ausgupaden. Dann weiß man vorläufig nichts Besseres zu tun, als sich zu einem solchen hiob hinzusegen wie ein guter Freund, wenn auch in einfachen, berkömmlich frommen häusern ein solches Schweigen nicht verstanden, sondern die übliche Troftrede erwartet wird. Man könnte einem solchen Menschen einmal den Dienst tun, ihm dieses Lied vorzulesen; denn es ist tatfachlich fein solamen miserum socios habuisse malorum. Fragt man sich aber, was allein in solche Tiefen von erhellenden Trost- und hilfsgedanken hinabreicht, so kann das nur das Stärkste sein, was wir überhaupt als Christen haben. Und das ist das Bild des leidenden Erlösers oder es ist das Triumphwort des Apostels Paulus Rom. 8: "Ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben mich icheiden kann von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserm herrn." Einen Menschen von der in unserm Psalm ausgesprochenen Tiefe zu dieser höhe emporzuheben, soll uns nicht von vornherein als unmöglich gelten, wenn ein treuer Seelsorger vielleicht lange Jahre hindurch einen Kranken mit allem Ernst und aller Gute geiftlich pflegt. Wem folches gelänge, der hätte mehr erreicht, als wenn er einen gangen Band druckfertiger Predigten halt. Denn er hat eine Seele vom innern Tode errettet.

38.

Wir kommen von einer Tiefe in die andere. Wiederum ringt sich aus einer übermäßig geguälten Menschenbruft bitteres Klagen und inbrunftiges flehen los. Wer einmal etwa in schlaflosen Nächten ähnliche Seelenqualen erlebt hat, der schaut wie von gerne in diese Tiefe der hölle auf Erden hinein. Wie arm und jämmerlich ist doch das, was wir "Mensch" nennen! Je größer und je bewußter sein Anspruch auf Glud, desto größer ist aber auch seine Qual. Er hat vor dem Tier das traurige Vorrecht voraus, zu wissen, daß er leidet. Und nur felten gab der Gott ihm die befreiende Gabe dazu, daß er es fagen fann, was er leidet. hier wühlt in der gequälten Seele neben allem andern Schmerg noch der des bofen Gewiffens; er muß sich fagen, daß er an feinem Ceiden selber Schuld trägt. Damit wird zwar die herzbeklemmende grage nach der Ursache des Leides beantwortet, die allen hiobsseelen so viel zu schaffen macht; aber es gehört benn doch zu den allerbittersten Erfenntnissen, daß man selbst an all seinem Elende schuld ist. All das Elend, zumal die Befehdung durch die Menschen, wird also zum Anlaß, daß nicht nur die allgemeine religiose Be-Biehung auf Gott, wie das fo oft geschieht, in Tätigkeit tritt, sondern daß auch das boje Gemissen erwacht, das die eigene Schuld vor dem Antlit Gottes in Erinnerung bringt. So wird es dunkel und dunkler in einer Seele. Aber gerade der Dorzug, daß unfer Dichter seine Gedanken auf seine Schuld hinwendet, vermag ihm Befreiung zu bringen. Denn viel leichter ist Vergebung von dem gnädigen Gott als heilung von dem allmächtigen zu erlangen. Freilich muß man auch hier sagen, daß unser Frommer noch nicht genug gereinigt, noch nicht innig genug mit Gott vereinigt ift; denn es flebt seiner Seele noch etwas von Selbstgerechtigkeit und von verkehrtem Sinn seinen geinden gegenüber an. Dies herausfinden zu lassen, ist eine feine übung für eine höhere Schulklasse, deren sittlich-religiöses Seingefühl dadurch geschärft werden fann. Ober man fann unser Lied eben darum einem Kranken von ähnlicher Beschaffenheit, wie es sie uns zeigt, als einen Spiegel vorhalten, in dem er solche fleden an seiner eigenen Seele erkennt, die noch entfernt werden muffen; vielleicht ist das gerade der Wille Gottes in seiner Krankheit, daß er diese Flecken entfernt. - Jedem Pfarrer tut es für sich selbst gut, wenn er sich etwas in unser Lied hineinfühlt. Denn es bezeichnet die Tiefe in der Menschenseele, der die hohe des Evangeliums entspricht, und das ist Jesu frohe Botschaft, daß das angenehme Jahr des heils gekommen ift. Jene Tiefe erfordert eine folche hohe, aber biefe hohe erfordert auch eine solche Tiefe. Nur wer eine Ahnung hat von dem, was in Menschenseelen von Qualen und Ängsten wohnen fann, der weiß, was das Evangelium der Welt bedeutet. Dann wird er es verlernen, große Worte darüber zu machen, vielmehr wird er dann ganz schlicht und wahrhaftig, aber um so eindrucksvoller von dem Gott und dem heiland und der ewigen Geisteswelt reden lernen, die die einzige Rettung für solche Qualen sind. Er wird es aber auch lernen, Geduld zu haben, wenn ein Armer nicht sofort zugreift, sobald ihm das Wort des heiles nähertritt; denn oft genug hat sich einer viel zu sehr in sein Weh verliebt, oder er hat in seinem Leid viel zu sehr alle seelischen Organe verloren, mit denen man sich an einen Helfer klammern fann, um sofort zuzugreifen. langsam gewöhnt sich der Elende in seinem tiefen Dunkel an das Licht, das ihm einen Ausgang verheift.

## 130.

Wie atmet man auf, wenn man von den bisherigen Psalmen zu diesem wunderbaren Liede kommt! Es ist, als wenn man aus dem Rauch und Dunst der Stadt gang hoch hinauf auf einen Berg gestiegen ist und gang reine Luft atmen darf! Gewiß, in den andern Liedern kommt ja auch öfter die Bitte um Dergebung der Schuld zum Ausdruck. Aber dort steht sie zumeist im engen Zu= sammenhang mit allerlei übel, wie Krankheit und Verfolgung durch die Seinde. Diese übel hatten dann die Dichter gemäß dem alten Vergeltungsdogma auf ihre eigene Sunde und Schuld merken laffen, und aus diefer Bedrängnis stieg dann die Bitte um Vergebung empor, jedenfalls nicht ohne die stille hoffnung, daß mit der Schuld auch ihre Folge, nämlich das übel verschwände. also dort dieses hohe Anliegen, Vergebung der Schuld, noch sehr start in geringwertigeren Wünschen. Aber hier scheinen Schmerz und Anliegen und Bitte gang dieser Verflechtung entnommen zu sein. Es handelt sich, rein und losgelöst von selbstischen Wünschen niederer Art, nur um das ideale Verhältnis zu Gott. Schuld ist nicht mehr bloß eine Begleiterscheinung vom übel, und Vergebung der über= gang zur Befreiung von ihm; sondern Schuld ist das übel selbst und Vergebung ist die Erlösung selbst. So ist religions-geschichtlich ausgedrückt ein Wandel der Motive eingetreten. Es finden sich hier alle wichtigen Begriffe, die zum Typus des religiösen Lebens gehören: Tiefe oder Not - Verlangen und Gebet hoffnung auf den erlösenden Gott -; aber sie sind alle um ein Stodwerk in die höhe gehoben. Denn es handelt sich jett um nichts anderes, als um die Seele und um ihre Not, und das ist die Schuld, rein abstrakt die Schuld; aus ihr steigt ein flehendes Berlangen nach Errettung so heiß empor wie nur sonst irgend eines aus leiblicher oder nationaler Bedrängnis. Und Gott erscheint hier allein als der, der Schuld durch sein erlosendes Wort vergibt. Ift auch sonst oft der ins Auge gefaßte Erfolg einer Rettung durch Gott eine Bewegung des Gemütes und des Willens auf Gott hin, so erscheint hier diese Solge in einer gang besonderen Gestalt; die Vergebung, die die gurcht vor Gott aufhebt, soll gerade die Ehrfurcht vor ihm weden und stärken. Wie nötig hat unser evan= gelisches Christenvolk gerade diesen prachtvollen Gedanken, daß die Gnade nicht verwöhnen, sondern zur Ehrfurcht erziehen will! Die Schnelligkeit, mit der unsere Ceute gelernt haben, auf den guten und lieben Gott zu vertrauen, der alle Sünden im Nu vergibt, findet hier ein heilsames Gegengewicht. Der vergebende Gott ist doch nun einmal kein anderer als der heilige Gott; und dem geziemt Chrfurcht. Die Vergebung muß so dargeboten werden, daß sie den Respekt vor dem heiligen nicht schwächt, sondern erhöht; der heilige Gott ift es, der ver-So wird das Quietiv der Schuldvergebung zum stärkften Motiv für ein tieferes und besseres Leben. Denn für wen Vergebung ebenso einen Selbstwert empfangen hat, wie ihm die Sünde an sich, ohne Rücksicht auf ihre Folgen, das übel war, der hat genug heilsamen Schrecken vor dieser und auch genug Derständnis für jene, um sich vor dem Bofen gu huten und den sauren Dorgang, der zur Vergebung führt, sich nicht allzuoft auflegen zu lassen.

Unser Psalm ift ein wertvolles hilfsmittel, um unsere Leute höher zu führen. Dabei denke ich zumal an all die Dielen, die in alttestamentlich-bäuerlich-volkstümlicher Frömmigkeit befangen sind. Deren Kennzeichen ift, wie oben gesagt, daß ihnen irdische Werte und irdische übel im Vordergrunde stehen und die Sünde bloß als eine Störung jener und als eine Ursache dieser erscheint; dem= entsprechend gilt ihnen die Sündenvergebung bloß als ein Mittel, um diese Ursache der übel und jene Störung im Besitz der Guter zu beseitigen. Solchen Ceuten muß man einmal gang einfach und wahrhaftig eine Ahnung von dem Verlangen verschaffen, das unsern Psalm durchzieht. Rein die Tatsache der Schuld an sich fann einen qualen und zur Verzweiflung bringen; das feine Gewissen und das empfindliche herz, das sich darin verrät, ist das beste Zeichen dafür, daß der wirklich auf der hohe steht, wer sich so selbst in der Tiefe weiß; - nur daß man das natürlich nicht sagen darf, um die Unbefangenheit nicht zu stören. Bedürfnis nach Rechtfertigung, aljo das Bedürfnis, vor der oberften sittlichen Instang und damit auch vor sich selbst zu bestehen, ist ein tiefer Trieb geistiger Cebenserhaltung; ohne ein solches Gefühl, einer Autorität recht zu sein, hält es fein strebender Mensch aus; nur dies Gefühl gibt einem Frische und Sicherheit. Je heiliger und reiner aber im Zusammenhang mit der ganzen Dertiefung des Ideals und des Schuldgedankens auch Gott erscheint, um so weniger ist diese herstellung des innern Gefühlsgleichgewichtes vom eigenen Tun abhängig, desto mehr muß Gott allein vergeben. Das kann das allertiesste und brennendste Anliegen werden, wovon die meisten gar keine Ahnung haben; aber an Cuther im Kloster, diesem typischen Bilde für solche Vorgänge, kann man es ihnen klar machen. Zu jenem Verlangen nach Gnade gehört aber auch die Gewißheit, daß sie vorhanden ist. So steigt denn ganz typisch unser Lied auf aus der Tiese in die höhe, von dem Mangel zu der freudigen hoffnung auf den Besitz, wie nur irgend ein anderes Lied, das denselben Gang auf dem Gebiete der leiblichen oder nationalen Wertschätzung zurücklegt.

Als Einleitung zum Reformationstag oder wo sonst sich Anlaß und Bedürfnis einstellt, die Leute in die Tiefe zu führen, wird unser Lied einen willstommenen Text bilden. Als Lektion vor einer Predigt über Sündenvergebung, etwa im Zusammenhang mit dem Abendmahl, wirkt es mit seiner klassisch einsfachen Sprache prachtvoll. Trotz dem Worte "Israel" in der letzten Zeile reicht es weit ins allgemein Menschliche hinein. Der Unterricht wird auf den Untersschied von den andern Liedern und auf die übereinstimmung mit dem Liede Luthers achten lehren.

51.

Im Vergleich mit dem vorigen tritt dieses Lied scheinbar einen Schritt zu= rud; der frante und dem Tode nahe Leib ift der Anlag, der die Gedanken über Sünde und Schuld sowie über die Beseitigung beider Störungen des Verhältnisses zu Gott in Bewegung sett. Aber das macht nicht die hauptsache aus und ist nicht der Ausgangs-, sondern der Zielpunkt dieser Gedanken. Dieser liegt gang und gar auf der geistigen höhe. Wie kann man, um dies gleich im Anschluß daran zu bemerken, an diesem Anknüpfungspunkt und diesem Übergang ein Muster für die Behandlung von Kranken finden! Die Gedanken muffen immer mehr weg vom Leib und muffen sich zur Seele hinkehren. Dabei wird in der Regel, wie es auch hier der Sall ist, die Krankheit weniger als folge der Sünde erscheinen und diese damit ihre Art als das eigentlich Bose verlieren; vielmehr wird sie bloß der Anlaß sein, daß sich die Gedanten, still und ernst geworden, mit dem wichtigsten am Menschen, seiner Seele und ihrem Derhältnis zu Gott beschäftigen. Man verzichte auf jede logische Begründung für diesen Zusammenhang und stelle ihn einfach her, wie sich ja auch unser Dichter von seiner Krant= heit in sein inneres Ceben hinein leiten läßt, wo seine größten Werte und Aufgaben liegen. - Die kleinere Not bringt die größere zum Bewußtsein; das ist eine Assoziation der Gefühle, die man immer ausnützen sollte, weil sie besser ist als alle logischen Verbindungsbrücken. Diese größere Not macht sich als Scham und Trauer bemerkbar; man kann es nicht begreifen, wie man nur so etwas tun, wie man nur so sein konnte. Es ist einem, als saben es einem alle Menschen an; vor allem ist der Gedanke an Gott, den man doch nicht los werden kann, äußerst peinlich geworden. - Wenn man diese innere Lage psychologisch wahr ausmalt, dann wird man immer sofort jene Stille empfinden, die es bezeugt, daß man auf die geheimsten Wege besinnlicher und ernfter Menschen gestoßen ift, auf denen wir alle miteinander zu wandeln haben. Am Gegensat ju dem reinen und heiligen Gott verschärft sich dieses bittere Gefühl, schuldig ju Be früher sich in dem kindlichen Geiste die Vorstellung von Gott mit der Pflicht, rein zu bleiben, verbunden hat, um so besser bahnen sich nachher jene hier geschilderten Vorgänge an, die uns in die Tiefe und wieder in die Höhe

führen. Die Begriffe Gott und Reinheit muffen fo ernft verknüpft werden, daß jede Sunde sofort den ihr inhaltlich entgegengesetzen, aber außerlich mit ihr verbundenen Gedanken an Gott hervorruft. Vor seinem heiligen Bild, das nicht nur gutes Tun, sondern gutes Sein verlangt, sieht sich dann der Mensch im duftern Licht des raditalen Bosen; Gott ist ja das raditale Gute, aber der Mensch merkt in sich das raditale Bose. Diese Erkenntnis ist nur möglich, wo eine Erhöhung des ganzen sittlichen Ideals von der Stufe des Tuns auf die des Seins stattgefunden und alle andern religions-typischen Vorstellungen mit sich gezogen hat. Wenn man es dann doch nur fertig brächte, ohne die üblichen Redensarten den Ceuten gang ernst und wahr gum Verständnis zu bringen, wie ein solcher innerer Vorgang, der einen gur bittern Erkenntnis von seiner Unwürdigkeit vor Gott gebracht hat, ausgetragen werden muß, damit einer zu neuen Entwicklungen emporsteigen fann! Dies geschieht, wenn man jene Bewegung in sich vollzieht, die man an andern Gestalten, wie etwa an Luther, oder die man an Katechismuslehren kennen gelernt hat und die übergeht in die ernste Bitte, daß Gott einen nicht verachten, sondern annehmen wolle. Und diese Bitte gründet sich auf die Gewiß= heit von dem Gott, der die Sunde vergibt. Das ist die Grengscheide, die das Christentum, das biblische Christentum, orthodores wie liberales, von allem Monismus trennt; zum Vorgang der Vergebung gehören eben zweie. Und zwar zwei Personen. Tatsächlich lassen sich alle Unterschiede zwischen der personalistischen und der impersonalistischen Religion von hier aus leichter gewinnen, als vom Gottesbegriff aus; denn dieser steht immer - wohlgemerkt der Begriff! — in Abhängigkeit von dem Gut, das in einer Religion ersehnt wird. Alles, was dieses Gut, die Vergebung, und diesen Gott, den vergebenden Gott, fennt, gehört gegenüber allen andern Frommen zusammen, die die Cofung innerer Schwierigkeiten durch Untertauchen im großen All herbeiführen mollen.

Nun kommt das Große, das unsern Psalm weit über den vorigen erhebt: die einzigartige Bitte um das reine Herz und den festen Charakter. Es muß auf alle ernsten Leute wie eine Offenbarung wirken, wenn ihnen in irgend einer Predigt schlicht und einfach gesagt wird: man soll doch in die Höhe und zur Sestigkeit kommen, aber mit unserm Mühen allein geht es nicht. Jedenfalls geht mit diesem die Naivität und Sicherheit der Einfalt verloren, die ein reines Herz ganz rein und einen sichern Charakter ganz sicher macht. Darum soll man um beides beten. — Es gibt auf der andern Seite kein besseres Gebet als das um diese beiden Güter. Man muß lernen, alle andern Anliegen, die man vor Gott aussprechen möchte, langsam hinter diesem einen zurückzustellen. Und dieses Gebet wird auch am ersten erhört. Und wäre selbst bei der Ersüllung dieses Wunsches Psichologisches im Spiele, sodaß also etwa nur ein ernst gerichteter Mensch so bitten könnte und daß die beständige Beschäftigung mit solchen Dingen zuletzt ihre Rückwirkung auf die Seele ausüben müßte, — kann denn Gott nicht auch, nein, muß Gott nicht gerade solche Dinge auf dem psinchologischen Wege machen, wie er die vierte Bitte auf dem physikalischen erhört? Ebensowenig swie Gott Brot vom Himmel herunter regnen läßt, sondern Wasser, ebensowenig schicker, soweit wir wissen, heiligen Geist anders als auf solchem psinchologischen Wege ins Innenleben herein. Es ist eine große, stille heilige Freude, wenn man es wagt,

wahrzunehmen, daß man sich allerlei weggebetet hat, was nicht nur, wie etwa die Regungen der heftigkeit oder die sexuellen Bilder, mit dem Wandel des Naturells und mit der Zeit zurückzutreten pflegt. An solchen Erfahrungen sollte jeder Gott spuren lernen. Aber dazu ist nun einmal nur der imstande, der die Notwendigkeit in sich hat, alles mit seinem Gott in Derbindung zu schauen. Der sieht dann in unserm wie in jedem andern Sall nur das Ergebnis, und zwar sieht er es als ein Geschenk Gottes an und fragt nicht, auf welchem Wege es geworden ift. Man wird auch natürlich nicht gerne ober überhaupt nicht von solchen tief innerlichen persönlichen Dingen sprechen; und wären solche Erfahrungen auch gang winzig, wäre es bloß die Ablegung einer fleinen törichten Angewohnheit unter dem Eindruck und vor dem Bilde Jesu, so geben einem jeden Prediger solche Eindrucke jene gang besondere personliche Kraft für das ganze Auftreten und legen jene persönliche Note in jedes Wort, die jede feinere Seele sofort spürt, wo sie porhanden ist, und vermißt, wo sie fehlt. Dann klingt es gang anders, wenn man auffordert, die ganze Kraft des Gebetslebens auf diese Punkte des Innern zu werfen, die wir Vergebung der Schuld und Befreiung von den bosen Angewohnheiten nennen. Mit unserm Lied kann man auch einmal ein tief in der Menschenseele liegendes Bedürfnis befriedigen, nämlich das Bedürfnis, Gott etwas zu leisten und zu opfern. Die schönen Verse 17-19 knüpfen an dieses an, um es dann sehr hoch hinaufzuheben. Man opfere Gott, wie er geopfert haben will, also geistliche Dinge, einen demütigen Sinn und ein zerknirschtes herz. Wir denken bei Opfern viel mehr an Dinge, die man aufgeben, als an solche, die man darbringen soll. Diesem Sinn des Opfers entspricht viel eher die Forderung, den Stolz und die Selbstzufriedenheit zu opfern. Das sett eine innere Arbeit, eine Gewöhnung, sich in einer rechten Weise mit sich selber zu beschäftigen, voraus, die wir bei sehr vielen Menschen erst heranziehen mussen. Denn von dem Verständnis für das, was damit gemeint sei, und von der Reflerion über sich selbst, bis zu dem sich fräftig aufschwingenden Willen, der solches wirklich fertig bringt, ist ein weiter Weg. Dielleicht gelingt es uns so noch am ersten, die hier gewünschten Opfer Gott darzubringen, sodaß wir ihm zuliebe jene üblen Dinge, die ihnen entgegenstehen, langsam und geduldig in uns unterdrücken.

Daß sich unser Lied für den Bußtag und das Reformationsfest als Lektion und Text eignet, braucht ja nicht besonders hervorgehoben zu werden. Dabei wird man ohne Gewissensbisse den fremdartigen Nsop einfach auslassen dürsen, um doch ja die Gegenwärtigkeit des Gebets nicht zu beeinträchtigen. Sür die Vorbereitung zum Abendmahl will es mir unentbehrlich scheinen. Und abgesehen von solchem unmittelbaren Gebrauch sollte es die allgemeine Richtung und Stimmung unserer ganzen Erziehungsarbeit regeln. Denn in ihr kommt es weniger aufs Glauben und aufs Tun als auf das Beten an; im Gebet sind wir viel mehr selbsttätig als im Glauben oder was man so Glauben nennt. Es ist vielseleicht das höchste, was wir erreichen können, wenn wir unsere Leute anregen, daß sie selber so aufrichtig beten: Schaffe mir Gott ein reines Herz.

Alle ältern Schüler sind mit Freuden dabei, wenn man den Unterschied der letzten Verse vom Geist des Ganzen und den Beweggrund ihrer Anfügung im Gespräch herauszubringen versucht. Wer das dann verstanden hat, der hat

zwei Schichten der Frömmigkeit verstanden, und die höhere ist ihm ohne Zweifel an Bedeutung durch den Vergleich in seiner Wertschätzung gewachsen.

39.

Wenn man dieses Gebet auf sich wirken läßt, bis man etwas sieht, bis sich also die Gedanken in eine Gestalt verwandeln, dann sieht man einen Menschen. der in der Sinsternis der Nacht die hande emporhebt dabin, wo nur ein gang kleiner Stern am himmel etwas Licht verbreitet. Es wird niemand so kühn sein, der jemals mit den Rätseln des Cebens und besonders denen seines eignen Cebens gerungen hat, unsern Dichter darüber anzulassen, daß er nicht mehr sieht als ein solches kleines Licht. Dielmehr muß jeder, der nur etwas Empfinden für das, was echt und was unecht ist, sich bewahrt hat, von diesem Liede sagen, daß es ganz und gar echt ist. hier ist alles erlebt, es kommt aus der Tiefe einer Seele hervor, der es gegeben ift, eignen starten Eindruden vom Leben einen Ausdruck zu verleihen. Darum auch gehört es zu den beiden vorigen Liedern, weil ihnen allen diese Art des Echten und Perfonlichen gemeinsam ift. Aber eben darum sind diese drei auch den bekanntesten und beliebtesten im Psalter zugurechnen. Kein Reimer hat hier Derse zusammengebracht, die sonst wo gewachsen oder ihm nur auf einen äußeren Anlaß zugekommen waren, sondern hier hat der Zwang, innere Gefühle auszudrücken, den Mund geöffnet. solchen Liedern kann man sich einmal den ganzen Unterschied zwischen dem Ausdruck echten Erlebens und fünftlich gesteigerten Nachempfindens gum Bewuftsein bringen, wobei man oft und schmerzlich genug an seine eigne homiletische und liturgische Tätigkeit erinnert wird. Aber ist es wirklich wohlgetan, so wie es häufig geschieht, alles auf das Erleben zu stellen? Abgesehen von vieler Selbsttäuschung, tann man wirklich sagen, daß nur Erlebtes verkundigt werden darf? Wie steht es denn mit der Botschaft, die das Mehr des chriftlichen Glaubens im Vergleich mit unserm Psalm darstellt, also mit der Hoffnung des ewigen Cebens? Was ist denn davon zu erleben? Das ewige Ceben ist einfach Gegenstand eines kühnen Vertrauens, das es wagt, auf mehr Licht zu hoffen, als es unferm Dichter möglich war; ob man von der hoffnung auf dieses Leben verlangen darf, daß sie erlebt sei, ift doch die Frage. Was man meint, ist doch nur, daß sie echt und wirklich vorhanden ist; das schließt aber doch nicht aus, daß man sie sich erkämpft und immer wieder erkämpft. Wir werden also so bescheiden sein mussen, daß wir in unserm Sall schon das hoffen-wollen als genügend ansehn, wenn es nur echt, wenn es nur "erlebt" ist. Biel bleibt freilich, daß sich einem an Christus oder an andern Gestalten oder auch an irgend welchen äußern und inneren Geschehnissen langsam ein solches Sicht erschlieft, das das Dunkel erhellt, in dem unser Sänger steht, ein Licht, das einen als Ewigkeit anspricht und froher macht, als er ist. Denn Freude und Sicherheit gehören unbedingt zu dem Christentum, wie wir alle es versteben. Diese Freude mit der Kraft, die ju ihm gehört, läßt sich aber nur aus solcher hoffnung gewinnen, wie sie unserm Dichter noch nicht aufgegangen ift.

Dielleicht ist aber der heroische Grundzug seiner Seele eben darum, weil er nur vom beinahe tropigen, blinden Vertrauen und nicht von einer leichten und fröhlichen Hoffnung lebt, Ceuten unserer Zeit viel zusagender, als eine uns

erschwingliche Ewigkeitshoffnung. Offenbar spricht hier ein Charakter, eine Persönlichkeit. Wie er sich vornimmt, feinen Anstoß an dem Glud des Frevlers zu nehmen, das seine ganze Weltanschauung aus den gugen bringt; wie er mit sich ringt, um seiner Junge einen Jaum anzulegen, ohne daß er es fertig bringt; wie er dann sich doch aussprechen muß vor seinem Gott, weil es ihm sonst den Atem nähme - das ist so herzerfrischend personlich, daß es immer wieder lebendig anspricht. Und von diesem Eindruck wogt das Gefühl seiner Seele hinüber zu den tiefen Empfindungen vom Jammer des Lebens; - wer weiß nicht, wie sich in einer impulsiven Natur sofort derartige Einzeleindrucke ausdehnen zu allgemeinen schweren Stimmungen, wie leicht man gleich solche Dinge tragisch nimmt, um auch das ganze Leben tragisch zu nehmen! Es tut einem leid um diese pessimistisch gewordene edle Seele, der nun das gange Leben als viel Carm um Nichts erscheint. Solcher Pessimismus gehört aber zu einer edlen Seele, wenigstens als übergangsstufe. Die "Ceichtmütigen", um diesen Ausdruck von James zu gebrauchen, sind auch oft die Oberflächlichen und Wertlosen. Darum fann man diese Verse einmal gebrauchen, um den Sichern ihre Sicherheit zu zerstören, sei es in einer Predigt oder am Grabe. - Schlieflich aber steigt diese Seele hier langsam ein wenig in die höhe: Gott! auf dich steht mein hoffen! -Aber es ist ein ernstes Antlit, das er in seiner Dunkelheit sieht. Es ift der gerstörende Gott, der nur selten seine harte hand von den Menschen nimmt, die um ihrer Sunde willen schwer auf ihnen liegt. Wenn er fortblickt, heitert sich die Scele des Menschen auf; für einen Christen aber liegt erft aller Grund gur Freude darin, daß Gott ihn anblickt. Ein Fremdling und Schützling ist er auf Erden; aber zu dieser Fremdlingschaft gehört nicht die himmlische Beimat, sondern nur ihr Ende, das Grab, als Erganzung.

Das ganze Lied ist zu traurig, als daß wir es als absoluten Ausdruck für christliche Gefühle verwenden durften. Es darf nur als einleitender, nicht als endgültiger Klang ertonen. Das ware eine wirkliche Irrlehre, wenn jemand in seinem Sinne predigen wollte. Denn auf dem Boden des Protestantismus haben es die Irrlehren ebenso wie die Cehren mit dem praktischen Cebensideal des Gläubigen zu tun. Aber es eignet sich unser Lied vorzüglich dazu, den Ceuten unserer Zeit eine Brude gu bauen von der Zeit gur Emigkeit. Denn wir täuschen uns ja doch nicht: diese Stimmung, wie wir sie hier haben, ist auch unter sog. Christen weit verbreitet; wer hat denn selber nicht oft genug mit ihr zu ringen, mit der Stimmung: Es ist doch nichts über der Erde und hinter dem Grab, denn mit dem Tode ist es aus? - Wenn diese nur einmal alle Weltfreudigkeit, soweit sie mehr an dem vergänglichen als an dem edlern Gut der Welt hängt, beseitigen und im Sinn unseres und des 90. Pfalms versuchen wollte, Augen und hände zu einem halt im himmel emporrichten zu lehren! Ach wir muffen mit uns und mit den andern Geduld haben; denn nur schwer ist der übergang zu finden von dem Bilde der obern Welt, die einfach eine bessere Wiederholung und Sortsetzung dieser ist, zu dem der geistigen Welt, die sich an Jesus und andere hohe Namen knüpft. Und auch wenn einem die Werte aufgegangen sind, die in diesen liegen, wie schwer schwingt sich dann doch unser Glaube dazu auf, sie auch für wirklich zu halten! Denn unser Miftrauen ist so groß, daß wir nicht mehr sofort das Wertvolle für wirklich halten, wie die Naivität der Gläubigen vor und um uns tut, sondern daß wir gerade es am liebsten als Erzeugnis des Wunsches ablehnen möchten. In solcher Lage hilft nur eins: ein Eindruck von etwas, was alles Menschliche überragt, also etwa von dem Geist und Leben Jesu; ihm muß dann der Mut folgen, eine Welt voll solchen Geistes über dieser ungeistigen Welt zu glauben.

So etwa an einem düstern herbst- oder Frühwintersonntag, wenn wir unserer Toten und unseres Todes gedenken, von unserm Lied als der Lektion aufzusteigen zu der Gewißheit von Römer 8, das wäre eine Predigt, die sicher die herzen erfaßte; und zwar täte sie das um so mehr, je weniger unwahrhaftige Künstelei und Rhetorik den zagenden zuß abschrecken, die ersten Sprossen der himmelsleiter zu betreten.

# c) Trostgebete.

Wie die Trost= und Vertrauenslieder den Schatz des Gesangbuches aus= machen, so bilden diese Psalmen den Schatz des Psalters. Wir Menschen brauchen viel Trost und Vertrauen. Man könnte sagen, die Religion verdiente unter allen Religionen den Preis, die am wahrsten und gründlichsten zu trösten und mit Vertrauen zu stärken versteht. Wir erkennen diesen Preis der biblischen Religion zu. Sie ist gang auf die Erwedung von Vertrauen abgestellt. Denn sie will das tiefste Bedürfnis des Menschen und der Menschheit, das Bedürfnis nach Leben und Gedeihen, befriedigen, und was ist doch Leben ohne Vertrauen? Vertrauen halt gefund und froh, Vertrauen macht immer wieder willig zu neuem Anfang, Vertrauen überwindet die schwersten Geschicke, mögen sie aus der eigenen Schuld des Menschen, aus der anderer oder aus dem Ungefähr kommen. Der= trauen bestimmt, was Auge und Geist gewahr werden in der Welt, und es beflügelt auch Geist und hand, wenn es etwas zu schaffen gilt. - Unsere Lieder schlagen in besonderer Weise diesen Klang an, der der Grundton der ganzen Bibel ist; denn dieser ihr Grundton ist überall Optimismus, starker, heller Optimismus, und Vertrauen ift die personalistische Gestaltung dieses Optimismus, indem er auf einen großen, starten Personlichkeitswillen über der Welt gegründet wird. Aus dem A. T. zieht dieser Geist des Vertrauens in das N. T. hinein; was ist denn das Evangelium anders, als eine Botschaft, die die Menschen auf alle Sälle auf Gott vertrauen heißt? Dertrauen wird zur Grundmelodie der Welt, gleichsam ein kosmisches Prinzip, wenn sich dazu ein solches persönliches Derhalten eignete: Gott vertraut den Menschen, und sie vertrauen Gott - das ift die neue Erziehungsweise, die der Welterzieher anwendet, statt der unbewährten Methode, die darin besteht, daß der Schrecken und Jorn Gottes der Menschen Angst und Migtrauen erwedt. - Darum durfen wir die Troft- und Dertrauenspredigt nicht gering ansehn. Es ist viel Bedürfnis nach ihr, oft, wo man es gar nicht hinter lachenden Augen vermutete. Wir sollten all unsere Verfündigung daraufhin prufen, ob fie imstande ift, Dertrauen zu erweden. Mit jeder Art pon Vertrauen muffen wir aber auch einmal zufrieden sein, die uns entgegentritt. weil die Menschen so verschieden sind. Bald wird es mehr bloß eine Stimmung, bald ein klarer, starker Wille zum Vertrauen sein, bald ist das Vertrauen poller Weichheit, bald voller Trog, bald ift es mühlam dem verzagten herzen abgerungen und schwankt hin und her, bald ist es aus der tiessen Seele heiter hervorgestiegen und erfüllt sie dann wie ein Duft. Bald richtet sich das Vertrauen auf bestimmte ersehnte Güter, bald auf irgend einen unbekannten Glückszusall; bald hört es nicht auf, auf ein neues Glück zu hoffen, wenn es einmal wieder nicht gekommen ist, wie es sollte; bald wiederum wird das Vertrauen klug und richtet sich auf andere Güter; sei es, daß es sich überhaupt außerhald der Welt und des Lebens einen Ort sucht, wo es sich erfüllt sehen wird, sei es, daß es in der innerlichen Welt der Seele diese Erfüllung ahnt und ersehnt. Das ist nun das höchste, was im A. T. weniger als im N. T. erreicht wird, daß jener Optimismus sich ethisch vertieft und ins Transzendente hinausgeht, daß der Glaube einen Gott erfaßt, der nicht nur allen Enttäuschungen zum Trot, sondern gerade auch durch sie seine Kinder von einer höhe zur andern führen will.

So sollen wir Dertrauen predigen und vertrauen lehren. Aber das Wort allein tut es nicht: wir und alle Christen müssen bedenken, daß ein Gefühl, wie das Dertrauen, mehr als ein Wort der Cehre braucht, um zu erwachen; es bedarf der hilfe, die in der Anschauung und die in der Tat liegt. Christen sollen einmal nämlich ihren Mitmenschen ein Modell für ihr Bild von Gott bieten, an dem sich deren Empsindungen für den vertrauenswerten Gott klären; und dann müssen Christen ihren Mitmenschen auch Liebe erweisen, an deren Auswirkungen ihr Glaube merken kann, wie gut Gott ist. So können und so sollen Christen durch ihre Liebe dafür sorgen, daß sie Gott etwas von den Wohltaten zur Derstügung stellen, an denen andere Menschen merken, daß man sich auf ihn verslassen kann.

31.

Ist dieser Psalm auch keine originelle Dichtung, sondern eine Zusammen= stellung von geläufigen Redeweisen, so hat er doch etwas an sich, das einen an= spricht. Man beachte einmal, wie die Bewegung der Gedanken verläuft: zuerft kommt die Aussprache unbedingter Gewißheit, die der Gläubige seinem Gott gegenüber hat, dann spricht sich ein tiefes, schmerzbewegtes Berg vor Gott aus. um ihm darauf seine Anliegen vorzutragen und um zum Schluß wieder zu der höhe der Gewisheit emporzusteigen. Es ist, als wenn ein Mensch sein ganges Innere im Gebet Gott zuwendete. Dielleicht liegt er zur Nacht schlaflos auf seinem Cager und betet, um das, was so start durch seine Seele geht, im Gebet zu gestalten und die Seele zur Ruhe zu bringen. Wer nur immer betet, der kann es ihm nachfühlen. Es ist vielleicht etwas Schweres über unserm haupt oder es droht uns noch ein Verhängnis; es handelt sich um Gesundheit und Krankbeit. um Leben und Tod, um Sein ober Nichtsein; man bangt für sich selber oder für irgend jemand, der zu einem gehört. Das läßt einen nicht los und raubt einem ben Schlaf. Aber zugleich drängt es einen zum Beten und immer wieder zum Beten, weil man es keinem Menschen sagen kann und weil es doch von der Seele hinweg muß, damit sie nicht daran erstickt. Dann steigt zuerst ein Wort des Dertrauens auf, aber dann tommt wieder die Angst und schnürt einem alles gu. Aber dann bittet man wieder und hofft und vertraut auf Gott, daß er es am Ende doch noch wenden kann. So geht es in der Seele auf und ab. ist es unserm Frommen gegangen; wir können uns so gut in seine innere Cage versetzen. Wunderschöne Ausdrucke für das Vertrauen auf Gott hat er; sie berühren einen so lieb und so warm, sie sind so licht und hell gefaßt, daß wir sie öfter als Voten und Texte benutzen könnten; so 3. B. D. 2 und vor allem der einem jeden teure D. 6, aber auch D. 15 und 20. Was wollen denn die Menschen anders von einer Predigt als die Anregung und Stärfung zu einem solchen lichten, warmen Vertrauen auf den ewigen, treuen Gott? Denn der Nöte, der Sorgen und Ängste sind ja so viele unter der oft so heiter scheinenden Stirn der Ceute! Warum werden sie denn immer so gern gesungen, unfre alten lieben Vertrauens= lieder, wie etwa "Befiehl du deine Wege" oder das so liebe und helle "In allen meinen Taten" oder wie sie alle noch heißen, die den Stolz unfres Gesangbuchs bilden, als darum, weil die Menschen, gedrückt und gequält, einer wie der andere, sich zum Vertrauen und zur hoffnung aufschwingen wollen? Anstatt immer nur sittliche Vertiefung anzubahnen, sollten wir doch des öftern einen solchen Ton anschlagen, um den geängsteten Herzen das Vertrauen wiederzugeben - sie werden uns sehr dankbar sein. Könnte man das nicht im Anschluß an unser Lied einmal so machen: man zeigt, wie es in ihm auf und ab geht, und bald Zuversicht, bald Angst herrscht; damit ist gleich die Berührung zwischen den aufmerksamen hörern und unserm Dichter hergestellt; dann aber weise man den Weg, wie man den Ausdrud der Angst immer mehr einschränken und den der Zuversicht immer mehr hervorkehren kann. So wandle sich die Seele selber in ihrem Beten, und das ist schon ein Teil der Erhörung, auf die wir hoffen mussen. Wie schön ist doch der Schluftvers: Seid getrost und fest sei euer Herz, ihr alle, die ihr harrt des herrn! - Wie aut kann man doch ein solches Wort gebrauchen, wenn es einem einmal bange werden will: fest sei euer herz! - D. 13a bildete den Text einer Andacht zum Totensonntag in der Christl. Welt: Meiner ist vergessen im herzen wie eines Toten. hier wird die Wahrheit ausgesprochen, die unsere unwahrhaftige Sentimentalität so gern verdedt, die Wahrheit, daß so vieler Toten gang einfach nicht gedacht wird, weil der Lebende recht hat. Es sind nicht immer üble Cebende und üble Tote, um die es sich dabei handelt, sondern oft genug wischt auch im Geist ernsterer Ceute die Unrast der Zeit das Gedächtnis an die lieben Toten weg, wenn man sie nicht gerade mehr äußerlich nötig hat. welchen Segen kann doch das Gedächtnis an die Toten bringen! Und dabei erhebt sich die Frage, wie man selber dafür sorgen tann, daß man nicht vergeffen mird - wie ein Toter. Das gabe einmal Tone für das ernste Sest des Gedächtnisses an die Verstorbenen, die statt der üblichen sentimentalen oder triumphierenden Klänge ernst und nüchtern in die Wirklichkeit hineinsprächen.

#### 77.

hier rauben einem Frommen nicht die Sorgen um sein eigenes Wohl, sondern die um sein Volk den Schlaf. Denn sein Gott scheint ferne von seinem Volk zu sein. Da beginnen die Gedanken in der nächtlichen Stille und Einsamkeit ihre Wanderung, wie sie es so gern tun, wenn die Außenwelt um uns schweigt, die uns so in Anspruch nimmt. Es wandern die Gedanken weit, weit zurück in die Vergangenheit des Volkes, und sinden dort überall, wohin sie auch

forschend bringen, Treue und Enade Gottes. Diese Berje sind von dem größten Eindruck, wenn man sie langsam auf sich wirken läßt; es ist, als träte man mit dem Sänger in große, weite hallen hinein, um ehrfürchtig auf Gottes Stimme zu lauschen. Es ist, als lube er uns ein, voll Andacht Gottes Spuren in den alten Zeiten nachzugehen, wie er den Weltlauf mit mächtiger hand leitet und sein Volt mit Wundern überschüttet! - Gott, dein Weg ist heilig! Diese Berse 12-15 eignen sich gang ausgezeichnet zum Tert für eine Predigt, die an großen Tagen einen Rudblid auf eine Zeit werfen will, um in ihr Gottes Spuren zu schauen und alle seine Wunder zu preisen. Unvergeftlich ist mir eine Predigt von K. Gerot über diesen Text, die er am Sylvester des Jahres gehalten hat, das die erste hälfte des vorigen Jahrhunderts abschloß. Dabei verfolgte er die Spuren Gottes in der Kirche, im Staats- und Völkerleben, und immer sang zwischen den einzelnen Abschnitten der Predigt der Chor einen festlichen Dankvers. Es muß ein außerordentlich eindrucksvoller Gottesdienst gewesen Gott, dein Weg ist heilig - ist ohne Zweifel noch lange in der Seele von allen Anwesenden nachgeklungen. - Um die früher von uns bei der Behandlung ähnlicher Psalmen gebrauchten Ausdrücke zu wiederholen, so handelt es sich hierbei um die Aufgabe, religiose Geschichtsdeutung oder Geschichts= philosophie zu dem Ende zu treiben, um den Glauben an Gott in der Gegenwart zu stärken. Wenn Gott in der Vergangenheit deutlich heraustritt, warum sollte er der Gegenwart ferne sein! Es ist vielleicht dies die Art Gottes, daß er selten in der Gegenwart flar genug heraustritt; denn die Sorge oder die Eitelkeit oder was sonst uns immer von Schwächen erfüllt, umgibt in ihr zu stark unser Auge mit einem Nebel. Jedoch wenn sich dieser verzogen hat, dann seben wir Gott in der gerne, wie ja auch eine gewisse Entfernung den Blick auf das Ganze eines Gebirges erst möglich macht. Dann geht es einem oft erst auf, was Gott will, dann sieht man ihn erst, während man sonst um sich her nur Menschen sieht, die etwas tun oder etwas erleiden; dann treten seine Spuren, die sein Suß durch die Völkergeschichte gegangen ist, klar heraus, und dann wird immer dies der lette Eindruck fein: Gott, dein Weg ist heilig! Du bist ein Gott, der Wunder tut.

### 94.

Wertvoll und eigenartig an diesem Lied ist das Mittelstück, D. 12—19. In ihm ringt sich der Sänger empor aus den trüben, schweren Gedanken, die ihm die Gottlosen um ihn her verursachen. Er leidet weniger unter dem übel in der Welt als unter dem Bösen, das die Menschen tun, ohne daß Gott ihnen in den Arm fällt und sie beseitigt, wie es das Dogma verlangte. Demgegen= über besinnt er sich hauptsächlich auf sich selbst: Glücklich der Mann, den Gott in Zucht nimmt und aus dem Gesetze belehret. Es ist also besser, sich den Willen von Gott, dem Erzieher, zerbrechen zu lassen, als nur sich den Kopf zu zerbrechen über die, die von Gott nichts wissen wollen. Dann ergießt sich das Lied in schönen Ausdrücken herzlichen Dertrauens zu dem Gott, der immer gut und immer gerecht bleibt; besonders D. 18 und 19 lassen sich als Ausdrücke einer solchen Gewißheit verwenden, um auch wieder den Eindruck von ihr in andern zu erwecken. Wir sind immer noch nicht viel über die ganze Art dieses

Frommen hinausgekommen; auch wir wissen den schlimmsten und quälendsten Fragen gegenüber keine andere Rettung, als die, uns immer sester an Gott anzuschließen und ihm zu vertrauen, damit wir stark werden.

36.

Aus diesem Pfalm leuchtet einem jeden, der auch nur leise Sühlung mit echt religiösen Gedanken hat, das Mittelstück D. 6-11 entgegen. hier quillt das tiefe Leben einer frommen Seele zu ihrem Gotte empor. Aber es ist nicht eine Bewegung schmerzlichen Entbehrens, die Gottes hilfe suchen soll, sondern es ist das hinstreben der starten Sehnsucht einer Seele, die es nach dem mahlverwandten Gott verlangt, um sich mit ihm froh und glücklich zu vereinigen. ist doch gut, daß unter all den Liedern, in denen sich ein gedrücktes Gefühl ausspricht, auch dieses prächtige Lied steht, das uns einmal wieder anschaulich zeigt. welches Glück es ist, einen Gott zu haben. Wie hell und froh mag es in dem Innern dieses Menschen aussehn, der solche schöne und treffende Bilder findet, um zu sagen, was ihm alles Gott an Glück und Freude bedeutet! Das ist doch etwas von der Seligkeit, die wir im Glauben an Gott bekommen können. Statt immer bloß dieses Wort zu gebrauchen oder die Sache begrifflich zu fassen, sollte man in der Predigt und im Unterricht ein solches Lied verlesen, und sogleich steht diese Seligkeit klar und deutlich vor Augen: so ist es einem Menschen zumute, der mit seinem Gott lebt oder gar in seinem Gotte lebt, während andre es blok ju einem Leben por Gott bringen. Wir sind es den tiefern und den über sich selbst hinausstrebenden Gliedern unsrer Gemeinde schuldig, daß wir auch einmal folde Klänge ertonen lassen; ebenso freilich sollten wir auch einfachere Klänge über Gott anschlagen, in denen er die Autorität für unser tätiges Leben und die Macht ist, auf die man sich verlassen kann. In den D. 8-11 haben wir den Ausdruck einer Mystik, die darum jeden anspricht, weil hier von einem Aufgehen in Gott und von einem Genuft Gottes feine Rede ist. Die Schranken zwischen Gott und Menschen sind noch völlig gewahrt, und die Bildreden gehn über die herzinnige Freude an Gott nicht hinaus. Steht hier wirklich bei diesen Bildreden noch der Tempel mit Keruben und Opfermählern und anderm Kultuswesen im hintergrund als sinnlich wahrnehmbare Größen, so werden wir natürlich diese schon verblaften sinnlichen Beziehungen völlig zu streichen und sie als lebhafte Ausdrücke für die geistige Gemeinschaft mit Gott zu fassen haben. dann doch alle die Gefühle erhebender Freude zu entbinden wissen, die nun einmal mit diesen schönen Wörtern des Pfalms - fostlich, Schatten deiner Slügel, Mahl deines hauses, Brunnquell des Lebens und vor allem Licht Gottes - verbunden sind. Sur viele Ceute ift es sicher einfach eine Offenbarung, daß man so froh sein kann in seinem Gott. Es läßt sich denken, daß jemand unwillkurlich sagte: Gott sei Dant, daß wir solchen Gott haben. Dem tiefen Drang, der in jeder Menschenseele sitt, dem Drange nach Freude und Glud und Licht und Wonne, dem Drang, der sich vor allem in dem unbefriedigten Pessimismus verrät, dem sollte man doch öfter entgegenkommen, indem man solche Tone anschlägt. Am besten ift es natürlich, wenn man selbst davon zu sagen weiß, daß man solches von Gott haben kann. Aber es läßt sich auch denken, daß sich ein schwermütiger und geschlagener Mensch dazu aufrafft, andern von diesem sonnigen gläubigen Gemüt unseres Sängers zu berichten, um selbst etwas von diesem Sonnenschein mit zu bekommen. — D. 10b ist ein prächtiges Wort für Weihenachten, wenn mitten in der dunklen Jahreszeit die Lichter brennen; ist es richtig, dann recht viel vom Licht zu sprechen und singen zu lassen, weil dann gleich die ganze Weihnachtsstimmung da ist, so gebührt unserm Worte dabei auch eine Stelle. Man kann es in der Predigt, etwa am zweiten Tage auslegen, indem man den schönen Vers Luthers dem Gedankengang zugrunde legt: Dasewge Licht geht da herein, gibt der Welt einen neuen Schein, es leuchtet mitten in der Nacht und uns zu Lichtes Kindern macht. — Wer mit solchen Mittelnkeine Weihnachtsstimmung erweden kann, der hat auch selber keine.

Noch ein Wort über den Rahmen des Psalms. Hier spricht der Dichter wieder einmal von Gottlosen. So gibt er Beispiel und Gegenbeispiel. Das tut ja auch Jesus so häusig in seinen Gleichnissen. Man denke nur an die Gleichnisse aus der Mitte des Lukas-Evangeliums, Pharisäer und Zöllner, der barmherziger Samariter und die beiden kultischen Personen, die beiden Söhne des barmherzigen Vaters usw. Das ist aber offenbar eine ganz andere Richtung der Gedanken. Denn hier spricht sich die ganze Paradoxie Jesu aus: der von beiden, der Gutes erwarten läßt, enttäuscht, ebenso aber überrascht auch der andre, bei den man sich nur Böses verspricht. Wenn man dieses Paar von Bildern mit dem in unserm Psalm gegebenen vergleicht, dann hat man den Unterschied der Frömmigkeit beider Testamente — auch Beispiel und Gegenbeispiel.

63.

Gewiß, es scheint, daß in diesem Psalm die drei Tone, die wir so häusig bei einander finden, Verlangen nach Gott, Freude an Gott und der Wunsch, daß die Seinde perderben, daß diese drei Tone hier nicht einen solchen Aktord geben, wie das sonst öfter der Sall ift. Wir brauchen uns darüber nicht solche Gedanken zu machen, wie der theoretisch und geschichtlich gerichtete Ausleger, da wir ja nicht verbunden sind, das ganze überlieferte Stud unserer Behandlung zu Grunde zu legen. Wenn wir also die dunkeln und gehässigen Schluftverse weglaffen, dann haben wir einen prachtvollen Ausdruck für zwei Seelenzuftande: zuerst einen für das tiefe Derlangen nach Gott, das sich unvergeflich mit dem Bilde vom ausgetrochneten Erdreich nahebringen läßt, und dann noch einen ebenso schönen Ausdruck für die Befriedigung dieses Berlangens, wenn die Seele ihren Gott gefunden hat und sich seiner freut. Darum gilt von diesem Liede dasselbe, was vom vorigen gesagt ist. Sind doch auch die Bilder dieselben. Mur kommt noch der schöne Zug hinzu, daß der Sänger auch auf dem nächt= lichen Cager seines Gottes gedenkt. Das ist besser, als sich mit dem Bild seiner Seinde beschäftigen und an ihm herumnörgeln oder sich mit sich selbst beschäftigen, um nur noch unzufriedener mit dem eignen Geschick zu werden. Wenn man einen solchen Zug einmal ausführlicher in einer Predigt behandelte oder Kranken, die viel wache Stunden haben in der langen Nacht, diesen Bers zu Gemüte führte, man wurde sicher manchem erstaunten Blide begegnen; denn das ware genau in gewisse allgemeine seelische Cagen hineingesprochen. Mit solchen Klängen, wie sie dieser und der vorige Psalm bieten, könnte man Schülern die Mnstik klar machen, zumal wenn man als Gegenbeispiel noch irgend welche andere Stücke fände, die, wie etwa solche von Zinzendorf, einen andern Geist atmeten. Oder man kann ihnen auch zeigen, daß es einen Unterschied gibt zwischen verschiedenen Arten von Glauben an Gott; das einemal ist es die Zustimmung zu der Theorie, daß es als höchste Weltautorität und als Weltschöpfer einen Gott geben muß, das andere mal ist es ein solches Besitzen und Genießen Gottes, das die ganze Seele mit seinem Licht und seiner Wärme erfüllt. Solches läßt sich auch immer am besten mit Ausdrücken der verschiedenen Stimmungen selber vor Augen führen, weniger mit begrifflicher Darlegung klar machen. Sucht man mit den Schülern im Gesangbuch nach ähnlichen Liedern mystischer Art, wie etwa nach Liedern von Tersteegen, so hat man über die Entsernung der Zeiten hinweg das Gemeinsame aller tiesen Frömmigkeit zum Verständnis gebracht.

#### 121.

Die Menschen brauchen viel Vertrauen, um mit dem Leben fertig werden zu können. Angst und Jagen rauben einem nicht nur die Freude und die ganze Gehobenheit der Stimmung, in der doch das Glück liegt, auf welches wir ein Recht haben, sondern nehmen uns auch die Kraft, mit klarem Auge und sester hand dem Ceben zu begegnen und mit ihm fertig zu werden. Darum sollen wir die Predigt des Vertrauens immer wieder pslegen. Bei dem einen schlägt sie ein, wenn sie in starker oder gar trotziger Weise geschieht, etwa in dem Con von Psalm 46; dem andern sind solche linden Klänge angenehmer, wie sie unser seiner Psalm enthält. Mit ihm kann man darum auch einmal versuchen, das Dertrauen auf Gott in einer Seele zu weden und zu stärken. Dazu muß man natürlich selber entweder schon welches haben oder man muß sich zu ihm auf= zuringen suchen. Dabei ist es sehr schwer, die breite Kluft zu überspringen, die zwischen dem Verständnis eines solchen Vertrauensausdrucks, wie es unser Cied ift, und der Freude daran auf der einen Seite, und dem eignen personlichen, festen Vertrauen auf der andern besteht, das kaum mehr weiß, daß es Vertrauen ist, sondern sich einfach in der Sicherheit des Lebens betätigt. Wozu kommen benn sonst die Möte und die Sorgen in ein Pfarrhaus oder überhaupt in jedes dristliche Haus hinein, als daß man durch sie zu diesem Vertrauen kommt? Unser Lied spricht Vertrauenstlänge in einer gang eignen Weise aus. Meistens übersieht man, wenn man von der so starken Stimmung, die in ihm liegt, erfaßt wird, daß die Personwörter wechseln; V. 1 und 2 heißt es ich und mir, während in den andern Versen nur dich und dein zu sinden ist. Es ist also offenbar ein Zwiegespräch. Der Sänger spricht mit sich selbst. Das geht vers loren, wenn man mit der üblichen Übersetzung in D. 1 b einen Neben- und keinen Fragesatz sieht. Sieht man aber darin eine Frage, dann entfaltet sich das ganze Lied viel klarer und schöner. Dann fragt etwa die Sorge: Don wannen kommt mir hilfe? — Die Berge, zu denen sie aufblickt, sind natürlich geschichtlich die Berge um Jerusalem; aber davon wissen wir nichts mehr; uns sind die Berge, von denen uns hilfe kommt, ein so fester, einheitlicher Begriff geworden, daß wir kaum mehr darüber nachdenken, was damit gemeint ist, weil wir hier nur fühlen, ohne nach Anschauung zu fragen. Troz dieser Stimmung müssen wir es einer Gemeinde zumuten, sich in die andere Auffassung dieses Sätzchens, die auch ganz stark von Delitsch bekont wird, hineinzusinden. Das wird sie um so leichter, je mehr sie einsieht, wie schon sich der Psalm dialogisch entfalten läßt. Denn auf jene Frage der Sorge antwortet die Hoffnung D. 2, daß die ersehnte hilfe vom herrn kommt. Dann nimmt der kundige Glaube das Wort auf und führt der hoffnung diese ihre Ahnung mit den schönsten Bildern aus. Don Wünschen steigt der Glaube ju Gewiftheiten auf. Gott ist ihm ein sorgsamer Sührer und Wächter bei Tag und Nacht, in guten und bosen Stunden; er ist der schützende Schatten der rechten hand, also der hand der Arbeit und der Abwehr der Seinde. Die Gewalten der Natur können dem Gläubigen nichts tun, denn Gott ist ihr herr. Das läßt sich auf Gefahren und note gut und leicht anwenden, die uns näher liegen als Sonnen- und Mondstich, also auf Krankheiten und Unfälle verschiedener Art. Aber über alle Gebiete der Welt, nicht nur über die Natur reicht sein Arm bin; darum behütet er uns vor allem übel; unsern Eingang und Ausgang, handel und Wandel (Delitsich) behütet er. tonnen gang getroft uns ihm überlassen. So tann man sich das Zwiegespräch zwischen Angst und Glaube vollziehen lassen. Aber es kann auch ein solches zwischen zwei Parteien sein, die in dem Derhaltnis zu einander stehn, daß die eine sorgend fragt und die andere segnend antwortet. Das könnte bei irgend einem Abschied zur Verwendung tommen, 3. B. bei dem Abschied des Pfarrers von seinen Konfirmanden oder von seiner Gemeinde oder bei dem Auszug von Missionaren und andern Arbeitern für Christus und sein Reich. Die Abschiednehmenden fragen: Woher kommt uns hilfe? Die hoffende Antwort, die ihnen ihr dristliches Wissen gibt, verstärkt ihnen der Verkündiger des Wortes Gottes mit sinngemäßer Anwendung unseres Pfalms. Die gelassenen, feierlichen Klänge passen gang vorzüglich zu einer jeden solchen festlichen Gelegenheit mit leise ein= klingendem ernstem Grundzug. Darum eignete sich unser Lied auch zu einem Trautert, der doch gang besonders die Stimmung des Vertrauens stärken helfen sollte.

## 125.

Der Vergleich derer, die auf den herrn vertrauen, mit dem Berg Zion, der nicht wankt, wird verschieden wirken; die einen stößt alles ab, was die Sprache Kanaans enthält; was liegt ihnen am Zion? Die andern aber berührt ein solches Wort schon an sich wie himmlische Musik; es weckt in ihnen gleich eine Fülle von tiefen, frommen Klängen, die allmählich ihr Bedürfnis, das heilige und Ewige an bestimmte irdische Größen und bestimmte Namen zu heften, mit dem Worte Zion verbunden hat. Besteht ja doch die Hauptwirkung einer religiösen Einwirkung auf Erwachsene darin, daß wir mit irgend welchen Worten in ihre Seele gleichsam hineinstoßen, um dadurch eine gange gulle von Beziehungen und Erinnerungen lebendig zu machen, die sich unter der Bewußtseinsschwelle angesammelt haben; und eine derartige eigne Predigt der Seele an sich selbst, die nur durch unsere oft gang und gar anders gemeinten und gerichteten Worte angeregt wird, ist oft das Beste, was wir fertig bringen. So kann unser Vers vielen, die echtes Bibelchristentum großgezogen hat, mit jener weihevoll frohen Stimmung erfüllen, die dem Gläubigen innewohnen soll: Gott ist bei mir und Gott umgibt mich. Wenn in dem Ders 3 die hoffnung ausgesprochen ift, daß Gott das Szepter nicht auf dem Los der Frommen lassen wird, so ist das natürlich politisch gemeint. Sollten wir es nicht auf die herrschaft der Gemeinheit und Schlechtigkeit über die bösen Gruppen des Volkes beziehen können? Liegt dann der Gedanke so weit ab, daß wir dringend wünschen müssen, es möchte doch diese herrschaft bald beseitigt werden, damit uns nicht auch noch unsere Kreise, also die christlichen und anständigen, verdorben werden? Und liegt es dann so fern, diesen Psalm einem Seste der Innern Mission zuzuweisen, die doch die Macht des Bösen, etwa auf dem Gebiet des Sexuellen und besonders des Schmuzes in Wort und Bild brechen will, damit uns unsre christliche Jugend nicht mit angesteckt werde? In der Cat, dieser Gesahr gegenüber heißt es nur frästig zuschlagen, und zwar ohne jede Sentimentalität. Staat, Gesetzgebung und Polizei heißen da die Wassen, und Vernichtung der ganzen Brut heißt die Losung. Mädchenhändler, Kuppler, Verleger und Autoren von "Schönheitsbüchern und Kunstbildern", jener Sorte, die das Dunkle liebt — das alles mit Stumpf und Stil ohne Rücssicht auf dieser edlen herrschaften Existenz und Zukunft auszurotten, das ist heute der Krieg des Glaubens gegen die Weltmacht. Dann kommt Friede über Gottes Volk, also äußeres und inneres Gedeihen und Glück.

4

Wiederum spricht ein Mensch, der zwischen bosen Menschen und seinem gnädigen Gott steht. Es ist also wieder das alte Lied von den Feinden. Aber wie anders klingt es hier, als es früher erklang? Der Mann, der dies gedichtet, macht einen prächtigen Eindruck. Er ist fertig geworden mit dem, was uns allen so viel zu schaffen machen kann, mit dem Neid und Unmut von widerwärtigen Ceuten. Er steht völlig darüber und gewährt uns darum den erhebenden Anblick eines überlegenen Menschen, der uns so sehr in den früheren Psalmen ahnlicher Art fehlte. Man meint, man sahe in dieses feste, frohe Gesicht hinein, das so sicher drein schaut, und feine Spur von jener klagenden Gedrücktheit verrät, die sich sonst einstellt, wenn man unter Menschen leidet. Aber es sind nicht nur gute Nerven, was dazu gehört, um sich von Gegnern und verdrossenen Anhängern nicht imponieren zu lassen, sondern hier kommt die frohe Gelassenheit vor allem von einer gang festen Verbindung mit Gott her, die das herz sicher und froh macht. Tief läßt uns der Dichter in sein Inneres hineinschauen; wieder einmal meinen wir unmittelbar das Leben mit Gott zu spüren, das ihm zu seinem Glück geworden ift. Gott hat ihm Luft verschafft, wenn ihn früher ähnliches bedrängte wie jest; darum wird Gott es auch jest nicht fehlen lassen. Gott hat ihm Freude ins herz gegeben — das kommt hier so einfach und natürlich heraus, daß es einen wirklich packt; wie schämt man sich da aller Überschwenglichkeiten, die oft das Zehlen des einfachsten religiösen Wirklichkeitsbesitzes verdecken müssen. Und nun kommt das Schönste. Dieses Glück ist größer als das der andern über eine reiche Ernte. Unserm Frommen ist Gott nicht mehr bloß der Spender irdischer Gaben, sondern er ist ihm Selbstzweck geworden. Er liebt Gott um Gottes willen, und Gott selber ist ihm seine Freude, nicht nur daß Gott ihm mit allerlei Dingen Freude macht. So warm sollte es doch auch uns Christen werden, wenn wir von Gott sprechen. Daher stammt diese heitere Gelassenheit, mit der der Dichter über seine Seinde hinsieht. Dazu sagt er ihnen noch flar die Wahrheit: Zurnet meinetwegen, doch sundiget nicht - dies Wort läßt sich einmal gut

verwerten, ohne Rudficht auf diesen Zusammenhang. Zwar für seinen Zorn kann niemand etwas, und oft genug ist er nötig und recht; aber man muß unbedingt lernen, sich allmählich so in die Gewalt zu bekommen, daß man in ihm über= haupt nichts beginnt, es sei denn, daß man ihn "abreagiert", indem man an irgend einem Dinge sein Mütchen fühlt. Das geheime hadern möchte ich nicht empfehlen; denn das ruiniert die Seele und die Nerven dazu. - So ist unser Dichter herr der Cage; an Gott gelehnt ist er seiner Gegner mächtig. kann er sich schlafen legen und ruhig schlummern. Denn ein gutes Schlafmittel ist ein herz voll Friede, wie ein herz voll Angst und Jorn den Schlummer raubt. An einen solchen Vers wie diesen letten unfres Liedes könnte man einmal ein Wort über den Schlaf anknupfen, was in einer Gemeinde mit nervosen Ceuten sicher Anklang fände. Die heilung der Nerven von dem Geiste her ist etwas, worauf uns die sog. dristliche Wissenschaft zum Glud wieder aufmerksam gemacht hat. - Im ganzen ist unser Lied ein Zeugnis dafür, wie man als gläubiger Mensch mit seinen Gegnern fertig wird, wenn man noch nicht reif genug ist, um sie zu lieben, oder wenn die ganze Lage nicht dazu angetan ist, sie anders zu lieben, als indem man ihnen, ohne haß und voller Überlegenheit, die Wahrheit sagt, wie es unser Dichter hier unternimmt.

62.

In diesem Lied ist die Lage und auch die Stimmung ähnlich wie in dem vorigen. Vielleicht weist die Cage eine kleine Verschärfung und die Stimmung eine gewisse Gedrücktheit ohne die ruhige Überlegenheit des vorigen Dichters auf. Es ist ein prachtvoller Psalm, zumal in der treuherzigen Sprache Luthers, der keine andere übersetzung gleich kommt. Das eindrucksvolle Bild von der hangen= den Wand und der stürzenden Mauer, gegen die die Gegner noch losgehen, mag sich wohl leicht einstellen, wenn man es ansieht oder gar an sich selbst erlebt, wie gegen einen Schwachen und Verfolgten alle Rücksichten schwinden und die größten Seiglinge Mut bekommen, sobald nur alle wider ihn schreien. ist es eine tropiqe Freude für einen Menschen mit guten Nerven und gutem Gewissen, ihnen zu zeigen, daß es noch lange nicht so weit ist, wie sie meinen. Und diese Freude kommt von der ruhigen Gelassenheit, mit der man sich seinem Gott hingibt, der die unbedingte Zuverlässigkeit gegenüber allem fallden Menschenvolke darstellt. - Wenn es auch nicht sehr durchsichtig ist, wie auf einmal diese Ermahnungen hereinkommen, die in der zweiten hälfte des Liedes zu finden sind, so haben sie doch einen großen Wert. Wie schön ist das doch gesagt: Schüttet euer Herz vor Gott aus und vertraut ihm allezeit! Und als Gegenstück dazu erscheint, wie in dem Worte Jesu über Gott und den Mammon, die ernste Mahnung: Sällt euch Reichtum zu, so hängt euer Herz nicht daran. Dieses Wort und das Wort Jesu über Gott und Mammon kann man einmal als Parallelen in einem Gottesdienst am Altar oder von der Kangel herunter verlesen. Jum Schluß erscheint noch einmal das biblische Credo: in Gottes hand liegt die Macht, aber sein herz ist voll Gnade. Was hilft uns die Gnade, wenn ihr die Macht fehlt, was hilft uns aber erst recht die Macht ohne die Gnade?

16.

Diefer Pfalm macht einen ftarten Eindrud. Wenn er fich einem erft durch häufigeres Cesen eröffnet, dann spürt man mehr als bei andern den tiefsten Inhalt biblifcher Frömmigkeit. Und der ift gefaßt in dem Ausdruck innigen tiefen hangens an Gott. Wie überrascht muß jeder sein, der Gott als das asylum ignorantiae. als eine hnpothese oder als eine unangenehme Cast kennen gelernt hat, und ihn hier als Quelle eines ganz einzigartigen Glückes erkennen darf! Gott selbst ist das summum bonum, nicht etwa ein Mittel zu einem andern bonum, das tein höchstes ist. Die dem agrarischen Ceben entnommenen Bilder für diese Gemeinschaft mit Gott, D. 5 und 6, tragen nur noch zur hebung dieser Stimmung der Freude bei, gerade wenn man sie in einer nicht bäuerlichen Gemeinde gebraucht. Und wie beständig dieses Glück der Freude an Gott um unsern Frommen ist! Tag und Nacht ist es in seinem Sinn - wie muß sich davor der Durchschnittschrift schämen, wenn er der paar Gedanken gedenkt, die er seiner Arbeitsoder Erholungszeit abringt, um sich einmal flüchtig mit einem blaffen Eindruck an Gott zu erinnern! Darum aber haben wir auch feine Ahnung von dem Glück, das darin liegt, Gott zu haben. - In dieser Grundstimmung des Glaubens wurzeln nun tiefe Gedanten der Liebe und der hoffnung. Wer an Gott hängt, der muß auch seinen andern Freunden traut gesinnt sein. Klänge von "Herz und herz vereint zusammen" werden wach, wenn man V. 3 liest. Gottes= und Bruderliebe gehören zusammen. Und wenn auch die Heiligen der Liebe nicht so würdig sind wie der heilige vollkommene Gott, so darf man nicht vergessen, daß man selber auch zu ihnen gehört und den andern mindestens gerade so viel zu tragen gibt, wie sie uns. Wenn man das immer einmal betont, dann wird man den Sinn für die Gemeinschaft unter den Kindern Gottes stärken und vor allem erweitern können. Und beides hat dieser Sinn nötig genug. Denn je näher man beisammen ist, desto mehr sieht man, wie wenig eigentlich unser Glaube unter die Oberfläche unseres Wesens zur Gesinnung durch= gedrungen ist. Es ist ein Jammer, wenn man mitunter einmal irgend einen frommen Menschen mit den Worten loben hört: Es ist aber wirklich ein anständiger und guter Mensch. Wiedergeburt, Erfülltsein mit dem Geiste Chrifti, Sugehörigkeit zur Welt Gottes wird beansprucht und oft auch behauptet; und die Kinder der Welt wundern sich, daß ein Frommer ein anständiger Mensch Aber das nur nebenbei; hier spricht ein glückliches Kind Gottes dieselbe Anhänglichkeit an die Kinder Gottes wie an seine Person selber aus. schwierige Vers 4 zeichnet offenbar das Gegenteil von diesen Heiligen, um die Abneigung des Dichters dagegen auszusprechen; keine rechte Liebe ift ohne diese Kehrseite. Und wenn sich diese Abneigung nur auf ihr Tun bezieht und nicht in haß gegen sie selbst entlädt, dann ist gar nichts einzuwenden. - Aber nicht nur in Liebe, sondern vor allem auch in hoffnung läuft dieser Glaube aus. Die Zuversicht auf Gott ist so groß, daß ihm ein Untergang unmöglich erscheint, solange er an diesem Gott festhält. Leib und Seele sind wohlgeborgen in der hand, die die Allmacht besitzt und die von der Treue gelenkt wird. Dieser Gott kann nicht anders als seine Gläubigen schützen, sodaß sie nicht dem Der= derben verfallen, sondern dem Ceben angehören. Die hoffnung zieht hier Linien, die sich in die weite Ferne verlaufen, sodaß es gang unmöglich ist, zu entscheiden,

ob sie auf dem Gebiet dieses Lebens enden oder ob sie über den Tod hinaus in ein anderes Ceben hineinreichen. Diese Unsicherheit könnte ich mir aber nicht zunuße machen, indem ich furger hand hier ein ewiges Leben im Sinn des M. T. gelehrt fände. Ich könnte nur sagen, daß wir es so auffassen durfen, mag auch der Dichter es gemeint haben, wie er will. Jedenfalls sind aber hier die Bestandteile für diesen Glauben beisammen - die Freude an hohen Werten innerlichster Art, die es allein wurdig sind, erhalten zu bleiben, und dann der Glaube an einen Gott, in dessen händen sie liegen. Denn nur das Wertvolle gibt uns als Christen einen Anlag, uns überhaupt mit der Frage nach dem ewigen Leben zu befassen; wir wollen, daß alles, was groß und hoch ist, nicht mit dem Gemeinen verfinte, sondern geborgen werde in irgendwelchen Scheunen, die seine Erhaltung verbürgen. An einer blaffen metaphpsischen Unfterblichkeit liegt uns, recht besehen, gar nichts. Will man diese auf die Erhaltung des Wertvollen gerichtete hoffnung die Cehre von der bedingten Unsterblichkeit nennen, so ist gegen diesen Rotheschen Ausdruck nur einzuwenden, daß er zu trocken und verschränkt aussagt, was positiv, einfach und warm das ewige Leben in dem Gott genannt werden kann, der nicht nur den Ursprung des Daseins, sondern por allem auch den hort der höchsten Lebenswerte bedeutet.

Unser Psalm ist geeignet, um einmal die christliche Trias Glaube, Liebe, Hoffnung neu und fein umschreiben zu helfen, dann aber auch um bei allen Geslegenheiten, die es mit dem Tode zu tun haben, als Text zu dienen. Als ein solcher würde er, wenn am Totensonntag 1. Cor. 13 als Lektion vorangegangen ist, sicher wirksam verwendet werden können; ebenso aber auch kann er am Grab von echten Christen gute Dienste tun, wenn man an seiner hand ohne Unwahrsheit von dem innern Gottesglück, der Güte und der frohen Zukunstshoffnung des Entschlasenen zu sagen weiß. Dagegen wird sicher der messianische Gebrauch nach dem Vorbilde von Apg. 2,25 zurücktreten.

73.

Dieses Lied zerfällt in zwei Teile, von denen der zweite der bekanntere und wichtigere ist. Der erste enthält das hiobsproblem und seine Lösung. Dies Problem erwacht überall da, wo auf einmal erkannt wird, daß die beiden Uhren, die der Wirklichkeit und die des Glaubens an den gerechten Gott, nicht mit einander übereinstimmen wollen. Ist schon die dauernde Eristenz der Bösen in ber Welt Gottes an sich etwas Auffallendes, so ist ihre glückliche Eristenz um so mehr ein Widerspruch, wenn keine andere Welt gekannt wird, in der sich diese Unstimmigkeit ausgleichen könnte. Wenn auch irgendwie das Dogma lange die Geschichte zu besiegen vermag, so geht es doch auf einmal nicht mehr. kommen die Schmerzen der Seele, von denen unser Dichter uns zu erzählen hat. Sehr gut ist die Schilderung der freien Geister in ihrem übermut und in ihrem Glud. Man sieht sie geradezu in ihrem fetten Behagen, mit ihrem Augenzwinkern, das den armseligen Frommen und ihren Plagen gilt. Sie führen das große Wort und lästern Gott im himmel. Diese Schilderung kann man mitunter in eine Predigt einflechten, um zu zeigen, wie wenig Neues die angeblich neueste Weisheit bedeutet. Wer Grund und Mut zur Satire hat, der hat an diesem Pfalmstud den besten Ausgangspunkt. - Dieser Widerspruch gibt nun Anlag

zum Ärgernis und zur Anfechtung. Es wird unzweifelhaft vielen Ceuten aus dem Kreis der Durchschnittsfrömmigkeit aus der Seele geredet sein, wenn man die Gedanten ichildert, die der Anblid jener erwedt; denn diese unsere fleinen Ceute machen sich genau noch dieselben Gedanken über jenes Migverhältnis wie unser Dichter. Sicher gehn oft solche bittern Gedanken durch ihre Seele: jene sind gottlos und sigen in Wohlbehagen, und sie sind fromm und stehn unter dem Druck des Lebens. Wenn man ihnen von Kindheit an, echt alttestamentlich, wie unfre gewöhnliche Erziehung zur Frömmigkeit gerichtet ift, mit eudämonistischen Beweggründen auf den Weg zu Gott hat helfen wollen, dann rächt sich das in solchen Cagen mit der bittern Frage: Wo ist denn Gott, wenn man nichts von ihm hat? Für solche bedeutet es schon immer einen großen Sortschritt, wenn man sie davon zurüchalten kann, sich in der Erwartung, auf die Seite jener zu schlagen, als ob die Gottlosigkeit selbst das Glück mit sich brächte, das sie von der Frömmigkeit vergebens erwartet haben. Wir können sie dann nur dringend bitten, daran zu denten, daß sie sich damit von der Schaar der Frommen trennen, zu der sie doch ihrer gangen Art nach unzweifelhaft gehören. Dieser Grund wird aus denselben alttestamentlichen Neigungen heraus, die an jener Anfechtung schuld sind, einen gewissen Eindruck machen; solche Ceute trennen sich doch nicht gern von ihrer Gemeinde. Nun kommt freilich die Schwierigkeit. Wenn wir sie auffordern, der Sache tiefer vor Gottes Angesicht nachzugehen, können wir gang unmöglich mit dem Beweisgrund arbeiten, der unserm Dichter seinen halt wieder gibt, nämlich mit der Erwartung, daß das Ende die Last tragen, daß der Sünder zulett elend ausgehen muß. Ich glaube fest und bestimmt, daß das hier tatsächlich gemeint ist; denn es entspricht gang und gar dem alttestamentlichen Denken der fritisch gewordenen, aber noch nicht steptischen Zeit, daß der Ausgleich zwischen Leben und Geschick an das Ende des Lebens zurückgeschoben wird. Die Gottlosen finden ein Ende mit Schrecken — dies ist auch wohl immer noch eines der populär driftlichen Auskunftsmittel in unfrer grage. Aber diefer Bertrag zwischen Dogma und Wirklichkeit ist für uns unannehmbar. Darum müssen wir auch wirklich auf ihn verzichten und dürfen ihn auch den Schulkindern nicht mehr als die Lösung anbieten, so einfach diese ja auch sein mag. Diese Ausgleichung nun noch weiter über das Ende des Cebens, wobei sie sich sicher nicht vollzieht, in eine hölle hinauszuschieben, wo sie wenigstens nicht nachzuprüfen ist, empfiehlt sich ebensowenig; diese höllenpredigt ist uns gang unmöglich geworden. Darum empfiehlt sich nur die Dergeistigung und Vertiefung, die Stärt vorgenommen hat; sie empfiehlt sich mir aus prattischen, nicht aus eregetischen Grunden. Die Gottlosen sind fern von der Quelle des Lebens und darum geistig tot. Das wird ja gewiß auf sie feinen großen Eindruck machen, denn man muß etwas schätzen, um seinen Verlust zu empfinden. Und auch die Strengern unter den Frommen sind damit nicht einverstanden, denn für viele gehört die Solie der Schmerzen des Gottlosen zu ihrer eignen Seligkeit hingu. Aber mehr können wir nicht sagen als dies: wer von Gott fern ift, der ist auch vom Leben fern.

Die positive Gegenseite, daß jeder das Leben hat, wer zu Gott gehört, wird nun in dem zweiten Teile des Psalms unübertrefslich zum Ausdruck gebracht. Es ist, als spürte der Dichter, wie wenig die erste Lösung, die er doch als eine solche gibt, wirklich befriedigen könnte. Zwar ist er nur um ihretwillen bei den

Frommen geblieben, zwar glaubt er um ihretwillen wieder an den gutigen und gerechten Gott, an dem er vor dem Gewinn solcher Erkenntnis irre geworden war. Aber ganz wohl scheint es ihm dabei doch nicht gewesen zu sein. so schenkt er uns denn diesen Blick in eine einzigartige Seelentiefe. Unmittelbar und elementar dringt hier der reinste Urlaut der Frömmigkeit hervor: Gott. Gott! - unbedingtes Vertrauen auf Gott, unbedingtes hangen an Gott. wird einem klar, was Gott bedeutet für einen, der ihn nicht bloß kennt, sondern der ihn hat. Der ungelöste Widerspruch des Daseins treibt ihm immer wieder jeden in die Arme, der zuviel Lebensmut und Glauben an seine Pflicht hat, um sich der Verzweiflung hingeben zu wollen. "Dennoch" hat Cuther hier eine ebenso richtige und tiefe Ergänzung des Textes gebracht wie mit seinem berühmten "Allein aus dem Glauben" Wie vielen hat dieses einzigartige "Dennoch" schon ge= im Römerbrief. holfen! Der leise Trop, der darin liegt, daß man von der Welt an Gott appelliert, die Freude am Widerspruch gegen den Widerspruch selbst, den das Leben aufweist, das ist ja ganz einzigartig damit ausgesprochen. Natürlich ist dieser zweite Teil längst über die Aufgabe hinausgewachsen, die positive Er= gangung zu dem ersten zu geben; die allerwenigsten Chriften, denen die Worte des zweiten teuer sind, wissen, was in dem ersten steht. Und das macht auch nichts aus; denn diese großen, weiten Ewigkeitsworte passen zu jeder Erdennot, die arme Menschen zur Verzweiflung bringen will, um sie dem Ewigen ent= gegen zu führen. Unsere Durchschnittsjämmerlichkeit kann sie ja meist nur ästhetisch oder psychologisch nachfühlen; aber in den großen schweren Nöten selbst knicken wir zusammen oder werden wie die meisten gebildeten Ceute stumpf und resigniert. Wie schwer ist es darum, solchen Ceuten in schweren Lagen unser hohes Wort darzubieten! Daß es nur nicht rhetorisch, daß es nur nicht so geschieht, als ob es das Selbstverständlichste und Leichteste von der Welt sei, sich also Gott in die Arme zu werfen! Jedenfalls führt selten ein Weg von einem Menschen, der Gott nicht hat, zu einem solchen festen haben Gottes durch das Tal der Not und Verzweiflung. Eher läft es sich denken, daß einer, der Gott so oder so schon kennt, durch die Not persönlich und wirklich zu ihm geführt wird. Dann wird aus der freundlichen Hypothese von Gott der einzige halt und Trost im Leben und Sterben. - Das ist das Große an unsrer Stelle wie an einigen andern in unsern Psalmen, daß Gott nicht um deswillen gesucht wird, was er hat und geben kann, sondern allein um deswillen, was er ist; und er ist für unsern Dichter halt und Trost als Gott, nicht als hüter irdischer hilfen nud Schätze. Wieder erklingt hier und zwar im Original das große Wort Augustins: Mihi adhaerere Deo bonum est. - Die Erde ist nichts ohne Gott und sogar der himmel ist nichts ohne Gott. Die Gemeinschaft mit ihm findet sich selten so ergreifend ausgedrückt wie hier: Gott, ich halte dich und du hältst mich. Selten erhebt sich das Alte Testament zu dieser höhe des Optimismus, die zu ihrer notwendigen Solgerung den Blick der hoffnung in eine andre Welt hat, da ja die Erde als Stätte der Wiederherstellung alles Glückes versagt. In ihr mag Leib und Seele, also das Leben des Leibes dahinschwinden —, das Ich, der Wille, der Kern des Gläubigen ist noch da und findet da seinen Gott. Das ist eine unüberbietbare höhe des Gottvertrauens und der Gemeinschaft mit Gott. Wir haben im n. T. faum viele Ausdrücke, die wir über diesen stellen, was die Stärke des Gefühls betrifft. Das N. T. hat nur eins voraus, nämlich ein größeres Wissen um das Biel der Welt und des Lebens, das auch der Not seinen Sinn gibt: das Gute. Röm. 8, 28 ist heller ins Licht getreten, sodaß man weiß, wozu etwas gut ist, was einem schwer aufliegen will. Mit Jesus Christus ist eine Gestalt in die Welt gekommen, die an eine höhere Welt der Güter glauben lehren konnte. Gerade weil ein solches bier fehlt, darum ist dieser Glaube um so größer und um so höher anzuschlagen. Dielleicht kommt aus diesem Grund unsere Stelle dem Bedürfnis vieler heutigen mehr entgegen, als manche Stelle aus dem N. T., die denselben Optimismus mit Gründen und mit klareren Anschauungen vertritt. Dielleicht reizt manchen von diesen eben gerade dieses Dunkel, das dem trokigen. fühnen Wagen mehr Spielraum gibt, als die angebliche helle Klarheit des N. T. Man wird Ceuten innerhalb und außerhalb der Kirchenmauern unser Wort in Sällen anbieten, wo das einzige Mittel gegen den innern und äußern Zusammenbruch der Appell an den männlichen Trotz ist, nun einmal in der allerschwersten Lage, die über Menschen kommen kann, also etwa beim Tode der Frau und jungen Mutter das Cette an selbständiger Widerstandsfähigkeit herauszuholen, was in der Seele liegt. Oder wenn es in schwere oder auch nur unbekannte Zeiten hineingeht, also vor einem neuen Jahr, einer Reise in die Weite ober vor einer Operation, vermag dieses Wort um seines kräftigen Wesens willen, das aus seiner gar nicht übertriebenen Sorm herausspricht, sehr gute Dienste zu tun. Darum gehört es auch zu dem memorierwürdigen Gut, das unter allen Um= ständen, auch wenn nur ein Verständnis des Wortlautes zu erzielen ist, auf das Allerbeste einzuprägen ist; wer weiß, wie vielen dieses Wort den Nachen stark gemacht hat, sodak sie dem Mann dankbar waren, der es ihnen so fest eingeprägt hatte. Liturgisch macht es sich um seiner feierlich gehaltenen form willen auch gang vorzüglich; steigt ein Gottesdienst von diesem Wort als 'der Cektion hinauf zu Röm. 8 als Tert, so hat man wieder die große Linie von unten nach oben, die als Sinnbild aller driftlichen Gedankenbewegung keinem Gottesdienste fehlen sollte.

# III. Gruppe: Lieder.

# a) Geistliche Lieder.

137.

Durch die wilde, prächtige Glut dieses einzigartigen Liedes wird sich natürlich niemand bestimmen lassen, es anders als referierend zu gebrauchen. Es hat also seine Stelle im Unterricht, wenn man die Schilderung des Exils zur Aufgabe hat. Die beiden Kehrseiten in der menschlichen Seele, Liede und haß, treten ja hier geradezu klassisch in ihrer Verbindung auf; diese tiese, starke Liede zu Jerusalem und dieser haß gegen Edom! Unser Lied ist ein Schulbeispiel von

der verführenden Macht, die dem Ästhetischen innewohnt; manchmal muß man etwas in sich aufdieten, um ihr nicht zu erliegen, sondern um den richtigen gesunden Abscheu gegen diesen schön geputzten haß aufzubringen. Man muß unwillkürlich an ein schön gestecktes Raubtier denken, wenn man die zweite hälfte liest. Die erste dichterisch noch schönere hälfte spricht uns ja an, aber wir haben keine andere Verwendung für sie als die genannte.

Es ist doch echtes Judentum, was hier spricht: glühende Liebe zum eignen Stamm, glühender haß gegen die Nationalfeinde. Darum sind sie auch odium

generis humani, sie hassen und werden gehaft.

#### 129.

Etwas milder ist dieses Cied als das vorige. Das ganze leidsame Judenstum erscheint vor unserm Blick; gehetzt, gequält und ausgenützt, wenn sie nicht herrschten und anderen dasselbe taten, was man ihnen tat, so stehn die Verstreter des Judentums vor uns. Und wirklich bezwungen hat man es nicht; es ist Cebenskraft in ihm. Noch mild genug klingt dieser Fluch, der eine so eigensartige Form zeigt; wie das Gras auf den Dächern sollen die Zionshasser vergehn. Etwas anders scheint mit unserm Cied nicht möglich zu sein, als daß man es wie das vorige zur Kennzeichnung Israels benutzt.

## 84.

Wieder erweckt dieses wunderschöne Wallfahrtslied, wie die liturgischen Lieder S. 193 ff, eine gewisse Wehmut, daß unsere Kirchen so felten imstande sind, ein derartiges Bedürfnis zu befriedigen, wie es hier sich ausspricht; das Bedürfnis nach einem sichtbaren Ort, wo alle tiefen und frommen Gefühle sich sammeln por dem lebendigen Gott. Wir möchten ein Mittelding haben zwischen unsern oft nüchternen Kirchen und den Beiligtumern der Katholiken, in denen Gott wohnt. Diese Mitte ist überall da zu finden, wo ein trauliches Kirchlein von altersher alle edlen und tiefen Gefühle mit dem der Andacht verwoben hat. Wir mussen bei der Ausgestaltung unserer Gottesdienste und Kirchen ein solches Bedürfnis voraussetzen, wie es sich hier ausspricht; sonst verlieren wir noch mehr Ceute, als schon bis jest verloren gegangen sind. Und vor allem sollte den Soldaten und den Dienstmädchen draußen in der Fremde, aber auch den Ausgewanderten überall in der Welt die heimatliche Kirche das fleckhen Erde sein, von dem aus auch noch für die Erinnerung lauter aute Gedanken zum himmel aufsteigen. Das ist doch auch ein guter Jug an der ganzen sog. Dorffirchenbewegung. Wie eng hier die Beziehung zwischen dem Tempel und dem ewigen Gott gedacht ist, so eng ist sie tatsächlich immer noch für viele einfachere Cente, die nicht mit der Gabe der Abstraktion geschlagen sind: daß Gott in der Kirche wohnt, gilt zwar nicht mehr sakramental-real, aber psychologischpraktisch. Wie groß und tief ist doch wieder hier das Glück des Frommen, das ihm die Gemeinschaft mit Gott beschert! Solches Glück läßt sich immer noch in der Kirche übermitteln; aber wie alles Glück kommt es nicht zustande, indem man es beschreibt oder dazu auffordert, sondern indem man es selber ermöglicht; und solches geschieht, indem man den Gottesdienst mit all seinen Liedern und

Gebeten und por allem mit seinem ganzen Con so freudig stimmt, daß man alle Empfänglichen mitreißen tann. Der wunderschöne Ders 7 gibt Gelegenheit, darzustellen, was man einem solchen Gottesdienst verdanken kann. Einem, der sich gern an ihm beteiligt, ist gleichsam eine Wünschelrute gegeben, die ihn instand setzt, jeden Gang durch die Wüste erträglich und genußreich zu machen; denn er holt wie Moses Wasser aus Stein und Sand. Das ist doch ein schöner Ausdruck für den Optimismus der Kinder Gottes, denen alles zum Besten dienen muß und die in allem den Segen des Vaters erkennen können. D. 12 a gibt ein schönes Bild für eine Predigt über Gott; Gott ist Sonne und Schild, kein Wort mehr — das prägt sich ein. Mit diesen beiden Bildern kann man unvergeflich sagen, was man an Gott haben kann: Licht und Wärme, die Leben weden und Gedeihen geben, und zugleich eine Wehr gegen alle Pfeile des Bosen, sei es, daß es brennende Pfeile der Versuchung oder solche des Leides sind; wer sich nur gang eng zu seinem Gott hält, dem wird das Gute zuteil und das Bose verliert seine Macht. – Daß als Ganzes der Psalm seine Stelle bei allen Gelegenheiten hat, die mit der Kirche zu tun haben, versteht sich nach dem, was zu den kultischen humnen gesagt war, von selbst. Die symbolische Beziehung auf die religiöse Gemeinschaft oder auf das himmlische Zion muß ich Ceuten überlassen, die sich leichter in eine solche Deutung und Auslegung emporschwingen fönnen.

#### 122.

Und noch einmal weht uns der warme hauch einer Freude solcher an, die im Tempel ihrem Gott näher sind als sonst. Was an diesem Liede so anspricht, ist das wonnige Glück, das als Liede und herzliche Freude zu den Brüdern herzüberströmt. Gott macht die Seele voller Glück, und dieses Glück wird zur Liede, sobald es die Seele verläßt. Das ist die beste und gründlichste Art, einen zur Liede zu bringen, die andere glücklich macht, wenn man ihm selbst ein Glück zuwendet oder ein dis dahin nicht gekanntes offenbart, das ihm die Seele anssüllt die zum überströmen. Das kann man an unsern Lied einmal veranschauslichen; das Gemeinschaftsgefühl läßt sich mit ihm stärken. Der Gemeinschaft oder der Gemeinde verdankt man mancherlei an geistlichen Gaben; ihr muß sich darum auch die herzliche Juneigung zuwenden, die nicht nur in echter Fürbitte, sondern auch in warmem, sebendigem Interesse bestehen soll.

#### 132.

Als Ganzes kann dieser Psalm höchstens relativ und referierend benutzt werden, um etwa im Unterricht zu zeigen, wie David allmählich zum Urbild des messianischen Königs geworden ist. An einzelnen Stellen, die sich zur homisletischen Derwendung eignen, möchte ich folgende nennen: D. 1—5 könnte man beziehen vielleicht in einer Grabs oder Gedächtnisrede auf einen Pfarrer oder einen Kirchenpatron, der sich wirklich große Mühe um den Bau einer Kirche gegeben hat. Oder es ist auch ein Wort für eine Gustav AdolfsPredigt. D. 9 oder D. 16 ließen sich zum Text einer Einführungspredigt oder einer Ordinationsrede gebrauchen; des Priesters Kleid sei Rechtun, und die Gemeinde

lasse ihren Cobgesang ertönen; oder ihr Gewand, das ihm Gott angezogen hat, ist Heil, welches Wort dann im höchsten neutestamentlichen Sinne genommen werden darf. Ein schöner Gedanke ist auch dieser: Gott kleidet die Priester in Heil; der von Gott dazu gemachte Priester strömt bei seinem Auftreten schon heiligende Kraft aus. Ohne diese innerliche persönliche Ausrüstung ist er nichts. Dafür kann eine Gemeinde Gott nicht genug danken. Dies wäre auch ein Wort für eine Ceichenpredigt, wenn es gilt, einen echten Pfarrer oder Diener Gottes aus dem Caienstande zu feiern.

2.

hier rauschen uns wieder die Tone des großen Völkerchaos entgegen, wie wir sie schon in den eschatologischen Hymnen (S. 214 ff) vernommen hatten. Darum ist auch zu unserm Lied das zu vergleichen, was dort gesagt war. Gegenwärtig haben wir wohl keine Verwendung für ein solches Lied. Die soziale Revolution freilich würde, wenn sie kommt, uns solche Klänge nahelegen, wie sie der Dichter hier zum Trost des Volkes Gottes anschlägt. Freilich werden dann wohl weniger die Fürsten als die "Völker" sich erheben und sich frei zu machen streben von allen Banden frommer Scheu. Prachtvoll ist der Anthropomorphismus im D. 4. Wie oft läkt sich eine Periode der Weltgeschichte gar nicht anders religiös, als mit einem vom Menschen hergenommenen Bild ausdrücken, so wie es hier geschieht: Gott lacht und spottet im himmel über die Menschen. Die Zeit von der französischen Revolution bis zur Absetzung Napoleons läßt sich kaum anders denn als göttlicher Spott über der Menschen Corheiten fassen; wobei das Versöhnende darin liegt, daß immer die neue Torheit die alte beseitigen hilft. All diese Empörungen des Chaos sind nötig gewesen, um alten Unfug und Unrat zu beseitigen; dann werden sie selbst zwar wieder beseitigt durch die Rudtehr der alten Mächte der Ordnung, aber diese muffen etwas aus der schweren Zeit der Unordnung gelernt haben, sonst beginnt die Empörung gar bald wieder von neuem, und zwar mit Recht. Der feste Pol in der Erscheinungen flucht, der Sels im Wellentoben ist Gott und Christus. Die Gestalt, in der ihre herrschaft wieder hergestellt wird, vermag einem gewiß nicht immer zu gefallen; man denke an die Restaurationszeit vor bald 100 Jahren. Aber an diese unvollkommene Gestalt schließen sich neue Aufgaben an, und so geht die Weltgeschichte ewig weiter ihren Gang. Wir mussen uns an diesen Gedanken gewöhnen; die Denkweise der Bibel in diesen Dingen, wie auch die unseres Pfalms, sieht nur absolut in die Zukunft hinein; jest ist die Not, aber bald hört sie auf. Wir dagegen haben gelernt, daß hinter dem großen, scheinbar alles abschließenden Berg wieder ein Tal und dann wieder ein Berg kommt. Aber auch dann gilt das Schlußwort von V. 10 ab, und in diesem Sinn mag man berartige mächtige Zeiten, wenn sie da sind, zu deuten und in ihnen zu handeln lehren.

#### 110.

Wenn man die uns aus der Verwendung durch Jesus geläufige überschrift, die auf David als Verfasser hinweist, wegläßt, dann vermag dieser schwierige Psalm ein paar Töne herzugeben, die sich gut am himmelfahrtstage verwenden lassen. Es sind die Töne des großen, in die Weite reichenden Optimismus, der die Grundlage der christlichen Weltanschauung ausmacht: Gott gehört die Welt. Nur auf dieser Grundlage läßt sich alles tun, was zum Christen gehört: Glauben, Hoffen, Leiden, Kämpsen, Liebe und Treue üben und Reinheit der Seele pslegen. Als Text würde ich den Psalm kaum zu nehmen raten; als Lektion ist er vorgeschrieben und auch erträglich; denn die ganze festlich=fröhliche Stimmung, die in ihm liegt und die wir in ihn noch mehr hineinlegen, ist selbst dann spürbar, wenn auch die einzelnen Worte weniger verstanden werden. Aber die einzelnen Wörter, wie etwa "zur Rechten Gottes" oder "Priester nach der Art des Melchisedet", wirken auf viele Leute so ein, daß ihre Stimmung mit einem Gehalt von Weihe und Ehrsucht erfüllt wird. Predigt man doch über diesen Text, so wird es das Gebotene sein, auf die beiden Seiten an Christus hinzuweisen: er ist ein starker Held und ein Priester zugleich, der für die Seinen vor Gott eintritt. Alle kirchenstaatlichen und staatstirchlichen Gedanken liegen natürlich ganz fern.

### 82.

So seltsam mythologisch uns auch dieses Lied anmuten mag, so wenig brauchen wir auf eine Verwendung zu verzichten. Gott im Kreise der Gottwesen, denen er den Untergang androht, weil sie keinen Sinn für das Sittliche haben: ist das nicht genau die Lage der heutigen Mission? Gibt das nicht eine prachtvolle Missionspredigt, wenn man Mythologisches poetisch zu fassen weiß? Gott schildert die Gözen der Heiden und droht ihnen mit ihrem Untergang, weil sie für das Gute in seiner ferneren Ausprägung keinen Sinn hatten. Denn darin liegt die Überlegenheit des Gottes der Propheten und des Gottes Jesu, daß er überall soziales Elend zu beseitigen streben muß. Weil das jene aber nicht wollen und nicht können, darum müssen sie sterben wie Menschen und fallen wie Sürsten. Denn im Ethischen liegt die tiesste Rechtsertigung der christlichen Mission und ihre Hosfnung auf Sieg.

## 14.

Es muß ein hohes Ideal einem so vernichtenden Urteil über die Menschen zugrunde liegen. Denn es ist wirklicher Ernst und nicht nur Griesgram, was hier sich ausspricht. Wir haben weniger Verständnis und Verwendung für den ganzen Psalm; es ift ja doch wieder das alte Lied: Gott hilft seinen Gerechten aus der unterdrückten Cage, in der sie sind, heraus, indem er die geinde vernichtet. Aber wir haben ein Interesse an dem Gesamturteil über die Menschheit. Gewiß, wir mögen uns vor dem dogmatisch begründeten Verwerfungsurteil des alten Glaubenssnstems hüten, das nur die Voraussetzung für die alte Erlösungs= lehre ausspricht, wir mögen unsre helle Freude an so vielen, vielen lieben und quten Menschen haben; aber es wird doch immer unser Ideal höher sein muffen als der beste Mensch, den wir kennen. So bezaubernd der frohe Optimismus ist, den 3. B. Jatho aus seinem ästhetisierenden Monismus gewinnt, er ist doch wohl ebenso dogmatisch gewonnen, nur von der andern Seite her, wie der firchliche Pessimismus; man lernt doch immer mehr sich selbst und die andern kennen und findet, daß es leider oft an den einfachsten Regeln des herzensanstandes gerade unter Christen mangelt. Es mag der optimistische Grundzug einer Ergiehungsweise, die durch Butrauen bessern will, das allerbeste Wertzeug fein, das es gibt; auch durch sie durfen wir uns nicht dazu verführen lassen, die Wirklichteit anders zu sehn, als sie ist; und sie zeigt uns immer wieder die Mischung von Gut und Bose. So notwendig auch die Verallgemeinerungen sind, um überhaupt denken und arbeiten zu können, so groß ist die Gefahr, daß man sich aus unbewuften Beweggrunden heraus auf sie festlegt und dann eigensinnig sich gegen bessere Erkenntnis verschließt. Also wir werden unserm Psalmisten im Grunde recht geben; und auch schon darum werden wir es tun, weil im Geheimen jeder sich zu leicht mit seinem Ideal gleichsetzt, um sich nicht zu sehr vor ihm im Staube ichauen zu muffen. Dabei ist es gleich, ob man sich zu einem höhern Ideale hinaufdichtet oder ob man das Ideal auf die Släche hinabzieht, auf der man selber steht. Unser Dichter will aber nicht nur die Welt so im allgemeinen angesehen wissen, sondern auch sein Volk; und zwar erscheint es so unter den Augen des prüfenden Gottes selbst. Daß das auf die Christenheit sich begieben läßt, ist ja flar. Aber dann darf man doch ja nicht hier steben bleiben; nun muß man im Unterschied von unserm Dichter doch auch in den engsten Kreis hineingehn, in den der Gerechten. Gott hat Grund, auch in diesen Kreis hineinzuschauen. Denn Jesus hat uns den Blick dafür geschärft, wie viel Boses gerade auch in ihm zu finden ist; dieses Boses trat freilich erst als Schatten dazu, als das Licht seiner neuen höhern Ideale aufstrahlte. Dieser Kreis der sog. Gerechten hat heut im allgemeinen keinen Anlag mehr, sich als verfolgt hinzustellen; ist doch oft genug aus dieser einstigen occlosia pressa eine ecclosia triumphans geworden. - Das sind alles Buftagsgedanken; mit ausdrücklicher Abweichung von dem Wortlaut kann man an solchen Tagen gerade auch die eben vorgetragenen Gedanken über die Gerechten voll Ernst, doch ohne Ironie denen, die es angeht, zu Gemüte führen. Sehr leicht läft sich dabei die Bitte, in die unser Lied ausläuft, ins Geistig-Religiöse umsetzen. Etwas erinnert um ihretwillen unser Lied an den Pfalm 130; nur daß in diesem alles viel persönlicher und tiefer, weniger allgemein und anklagend herauskommt. Daß sich unser Lied als Cektion gut machen wird, die eine Predigt über die Rechtfertigung oder die Umwandlung durch die Kraft Christi vorbereitet, versteht sich gang von selbst. Jeder Ton, der, sei es bei der Verlesung oder in der Auslegung aus der ernsten Trauer über den hier ausgesprochenen Tatbestand herausfällt und eine gewisse schachenfrohe griesgrämliche oder bittere Art verrät, schwächt natürlich die Wirkung des gangen Liedes, wie alles unfre Wirksamkeit schwächt, was nicht rein aus reinem Bergen fommt.

92.

Don diesem Psalm ist der hellklingende Eingang vor allem bekannt und beliebt, zumal in der wunderschönen Übersetzung Luthers; weniger bekannt ist die materia laudis selbst. Diese besteht wieder in dem Walten der ausgleichenden Gerechtigkeit Gottes, die die Bösen endlich vernichtet und die Gerechten endlich erhöht. Uns haben vielleicht die ernsten ringenden Töne von Psalm 73 und des Buches hiob einen zu starken Eindruck gemacht, als daß wir uns dem Tatbestand hingeben könnten, den unser Dichter hier, wie so mancher der andern, deren Lieder wir behandelt haben, zum Ausdruck bringt. Wir müssen uns aber immer

wieder als ganze Wirklichkeitsleute doch auch davor warnen lassen, daß wir ebensowenig die Erfahrung, daß es den Guten bos und den Bosen gut gebt. verallgemeinern, wie die entgegengesetzte immer verallgemeinert worden ist. Catsächlich gilt doch die Regel, daß Gott die Gerechten erhöht und die Ungerechten niederdrückt, noch mannigfaltig genug. Sie gilt zumal, wenn man auf größere Zusammenhänge, also auf gange Geschlechter und Völker blickt. Oft genug wird man auch allen Grund haben, und nicht nur einen Scheingrund gur Entfaltung billiger Redekunste, etwa am Grab eines rechtschaffenen Bauern D. 12 und v. 13-16 zugrunde zu legen. Wo eine derartige biblische Sprache vertragen wird, da wurde sich leicht das horn als wehrhafte Bier auf einen festen und geachteten Charafter und das Öl auf ein freudiges und glückliches Leben deuten Sicher wurde auch dies ein eindrucksvolles Bild geben, wenn man an einem solchen Grabe die Palme als Sinnbild der Canglebigkeit und der Fruchtbarkeit, des Friedens und des Sieges der Eintracht, wenn man die Zeder als Bild der Kraft und Vornehmheit ausdeuten könnte, wo es sich 3. B. um einen geachteten Patriarchen einer großen Samilie und einen angesehenen Mann der Gemeinde handelt. Sicher wurden auch die firchenfremden Leute einer folchen Rede, wenn sie fein, wahr und klug ist, ihre Aufmerksamkeit nicht versagen. Ein solches Wort stimmt also da, wo es stimmt: es deutet und malt Wirklichkeit, aber es gibt keine unbedingte Regel ab. - Unabhängig von dieser materia laudis kann man die Eingangsverse verwenden, um immer einmal wieder gum Danke und Cob Gottes aufzufordern, Danken findet sich schon öfter, sagt ein alterer Prediger, aber das Coben, das Gott gilt, ist so selten, und es gibt nicht nur Cob Gottes, das frei und urfräftig aus der Seele aufsteigt, sondern wir haben auch die Pflicht, Gott gu loben. Die Dorstellung, daß wir Gott loben muffen, die Aufforderung, ihn zu loben, vermag Eindruck auf unfre Seele zu machen. Tone wird man immer einmal an Cantate oder Jubilate anschlagen; es ist doch gut, daß diese Sonntagsnamen da sind; sonst vergafe man am Ende einmal die Seiten der Frommigkeit, die sie bezeichnen und auf die sie hinweisen mollen.

#### 23.

Dieses Lied gehört zu denen, die man nur im Luthertext ertragen kann. Wer die schöne Melodie dazu von Klein kennt, dem klingt sie immer mit; das ist ein Zeichen von dem einzigartigen seelischen und poetischen Wert unseres Psalms. Ohne Bedenken wird man ihn zu den großen Reichtümern zu rechnen haben, die wir in der Schrift besitzen. Wer weiß, wie vielen er schon eine Stärkung der Seele geworden ist. Gewiß, der versteht unser Lied schon, wer in gleicher Stimmung eines gelassenen fröhlichen Vertrauens seinen Weg durch seine Leben dahingeht. Er hört die Töne hell wiederklingen in ihm, die auch durch seine Seele, wenn auch nicht so deutlich und stark, hindurchgehn. So kann man sich wohlsühlen, wenn man in es hineinwächst mit einer wahlverwandten und gleichzgestimmten Seele. Aber noch tieser wird der erfassen, was in unserm Psalm liegt, der mit düstern Mut einer ungewissen oder dunkeln Zukunft entgegengeht. In Tagen, wo sich das Lebensschicksal wenden will, wo etwas Schweres auf uns liegt und uns die Ruhe nimmt, wo es in der Seele auf und ab wogt mit peins

licher Erregung, da ist unser Lied an seinem Plat. Dann ist es, als strömten Wellen von ihm aus, die die unruhigen Wellen unserer Seele durchkreuzen und zur Ruhe bringen können. Es geht etwas merkwürdig Starkes von dem Liede aus, trok der milden und weichen sorm und Sprache, die ihm eigen ist. ist nicht das Troken des Psalm 46 von der "festen Burg", sondern es ist ein stilles, frobes, aber eben darum auch ein ganz sicheres Ausharren und ein gelassener Blick in die Zukunft. Man ist mit all seinen Sorgen entwaffnet und beschämt vor dieser feinen, stillen Rube und heitern Gelassenheit. hier kann man es spuren, wie ein solcher Ausdruck für den innersten Gehalt einer uns überlegenen Seele einen langsam mitziehen kann. Die schöne Form und die mit= klingende Melodie helfen uns zwar zuerst nur in eine Art von Nachempfindung hinein, aber je nachdem wird es uns ganz heimisch in diesem Gedankenhause zu Mute, und des öftern klingt etwas von seinem seelischen Gehalt echt und wahr, wenn auch nur für ganz kurze Zeit, in unserer Seele selber auf. die Grenze zwischen Einfühlung und Nachempfindung auf der einen Seite und der wahrhaftigen Anziehung durch einen starken Inhalt auf der andern Seite fein genug. Aber da wir gar nichts anderes haben, um uns und andere in den Bereich Gottes hereinzuziehen als solche Ausdrücke großer, starker Seelen, muffen wir diese Gefahren auf uns nehmen. Wer einmal in dieses schwierige Gebiet hineingeschaut hat, der wagt es gar nicht mehr zu entscheiden, wo die Grenze zwischen Nachempfinden und dem leisen Druck zu eignem Empfinden und Erleben ist. Wir dürfen und muffen immer hoffen, daß doch viel mehr Gottes= geist als wir ahnen, auf diese Weise in die Seele eindringt. Ich möchte sagen, dieses Eindringen gleicht weniger der Aufnahme von festen, greifbaren Stoffen, als dem leisen Einströmen eines Lufthauches, der mit dem Dufte beladen ist, in den sich jene festen Dinge aufgelöst haben.

Nötig, aber schwierig ist es, sich und andern klar zu machen, wie sich dieses köstliche, heitere Vertrauen von dem Leichtsinn und von der Stumpsheit unterscheidet. Beide zeigen oft dasselbe Gesicht wie dieses Vertrauen; aber im Kern ist es beidemal anders: es sehlt die Beziehung auf Gott.

Es ist nicht schwer, die lieblichen Bilder zu entfalten, die das frohe Ge= fühl zum Ausdruck bringen, in Jahwe geborgen zu sein. Diesen Bildern haftet zumal für jeden Städter etwas Poetisches an, das gleich das Ganze auf die Höhe hebt, auf der auch die religiöse Grundempfindung des Liedes selber liegt. und Wirt sind die leitenden Bilder, wobei natürlich das Wort Wirt por gewissen herabziehenden Nebenvorstellungen bewahrt bleiben muß, indem man es auf den reichen und gutigen Mann bezieht, der seinem Gastfreunde alle Ehre antut. D. 4 bringt, in der Melodie durch prachtvolle Molltöne herausgehoben, nach den fröhlichen Tonen des Anfangs, die Gefahr und die drohende Not, wie das in so manchen Psalmen und auch in so vielen Symphonien ist; aber bald lösen wieder die aufklingenden Durtöne diese schweren, ernsten Klänge ab; dabei fehlt es nicht an einem kleinen Zug des Trozes, der, so wenig er uns auch ansprechen mag, das Lied vor allzu großer Weichlichkeit schützt. Das haupt mit Öl gefalbt, der nie leere Becher, der Aufenthalt im hause des herrn, alle Tage - was für icone, edle Bilder für die Gemeinschaft mit dem treuen Gott sind das doch! Wie erbaut doch dies alles, wenn nun schon einmal für uns der Begriff der Erbauung nicht bloß die Förderung in religiös-sittlichen Gefühlen, sondern auch eine leise Freude an dem schönen und edlen Gewand, in dem sie uns dargeboten werden, einschließen darf.

Diesen gelassenen, heiteren Optimismus zu verfündigen, ist eine frobe und wertvolle Aufgabe. Aber man bedenke, daß es viele gibt, die zwar dieses Der= trauen nötig hatten, am allernötigsten hatten, aber denen es an einer Reihe von Doraussetzungen fehlt, um es erfassen zu können. Dauernde Sehler in der leiblich-seelischen Derfassung, langwierige Störungen in gewissen förperlichen Derrichtungen, eine schwere Jugend unter viel Schelten und Miftrauen, harte Cebensschicksale und schwere Erfahrungen mit tückischen Menschen - wo etwas davon ist, scheint eine solche Predigt des Vertrauens kraftlos an einem in hak und hohn hart gewordenen herzen abzuprallen. Aber doch gebe man die hoffnung nicht auf; das Bedürfnis des herzens nach Vertrauen ist gang unverwüstlich. Nimmt es auch das Wort von dem Vertrauen nicht an, wer meint denn noch. daß die Kraft und die Möglichkeit, Gefühle zu übertragen, in den Worten über sie stedt? Am besten ist es, ein so unverwüstliches Vertrauen selber immer nicht zu zeigen, aber zu haben. Das wird bemerkt, das fällt auf, mag auch diese Wahrnehmung mehr oder weniger bewußt geschehen. Und solches wirkt. Wir Pfarrer und Pfleger des Christentums wissen gar nicht, wie scharf wir beobachtet werden, wie in vielen Verhältnissen noch immer unser Bild flar ober unklar - und unklar ist nicht das schlechteste - in die Seele der Ceute hinein bestimmend wirkt. Darum vertraut selber, Pfarrer und Pfarrfrau, auf den Gott, der alles in seinen handen hat, auf den Gott, "der über Cand und Meere die hand des Segens hält", wie es in einem reizenden Morgenlied heißt, das auch wieder in einer solchen edlen, sanften Melodie steckt.

Seine Anwendung wird unser Psalm ja von selber finden, wo das herz erregt ist von den Wendungen im Leben, die uns noch unruhig machen. Geburtstag und Jahreswende, gesunde und kranke Tage, alle erfordern und verstragen unser Lied. Jedenfalls ist es wirksamer, wenn es einfach dargeboten, als wenn es bepredigt wird; der beste Prediger wäre der, der es einem Kranken oder einem Sorgenvollen am Klavier vorspielte und vorsänge. Dann käme es selbst und nicht irgend eine Reslexion über es zur Geltung mit seiner ganzen ihm innewohnenden seelischen Macht.

## 131.

Es ist unbegreissich, warum dieses wunderbar schlichte und herzige Cied so unbekannt geblieben ist. Wie ein Veilchen "gebückt und unbekannt" steht es da. Aber es ist auch ein wirkliches Veilchen, ein bescheidenes Blümchen voll herzigen Frühlingsduftes. Wir werden uns angesichts dieser herzigen Naivität nicht bei dem Bedenken aushalten, daß gewußte Demut keine Demut mehr ist; wir werden vielmehr darauf achten, daß die Demut die notwendige Begleiterin, nein die Voraussehung des Vertrauens ist. Wer alles verlangt, traut doch selber der Ceitung des Cebens kaum zu, daß er auch alles kriegt. Aber wer wenig verslangt, der hat die Kraft zum Vertrauen. Der nur ist imstande, sich so an Gott anzuschmiegen, der von Gott nichts als Gott selber will. Das ist auch der Gesdanke des uns nicht auf den ersten Blick durchsichtigen Bildes: das entwöhnte

Kind liegt an der Mutter Brust, ohne einen andern Wunsch als den einen, eben bei der Mutter zu sein. Die Mutter ist ihm Selbstwert, nicht Mittel zur Bestriedigung von allerlei Wünschen. Wie kann man schöner klar machen, wie die selbstlose Liebe zu Gott, wie die, wenn man das schreckliche Wort gebrauchen darf, uninteressierte Freude an Gott rein um Gottes willen, höher ist, als die durchschnittliche Art von noch nicht entwöhnten, dafür aber um so mehr verswöhnten Christen, die Gott den Schmerz antun, daß sie ihn weniger um seiner selbst, als um der Gaben willen lieb haben, die sie von ihm erwarten! Wenn das uns, den menschlichen Dätern und Müttern, geschieht, tut es uns weh; es tut uns weh, weil wir als Mittel für Sachen und nicht als Persönlichseiten mit Selbstwert geachtet und begehrt werden.

# 139.

An diesem Psalm kann man sich den Unterschied der Zeiten klar machen, der unfre gegenwärtige religiös-theologische Auffassung von derjenigen trennt, die noch in unsrer Jugend wenigstens die Praxis beherrscht hat. Wer erinnert sich nicht noch eines gewissen fremdartig-schaurigen Gefühls, wenn die Verse 7-10 als Belegstelle für Ur. 1 und 2 im Katalog der göttlichen Eigenschaften gelernt werden mußten? Der damaligen Theorie und Praxis kam es hauptsächlich auf die Cehre von Gott an; es sollten die Schüler etwas gang handfestes mit nach hause tragen. Wir haben jest eine gang andre Richtung mit unfren Gedanken Wir sehen vor allem auf den Menschen, der den allwissenden eingeschlagen. und allgegenwärtigen Gott erlebt hat. Wir fühlen uns ein in seine Seele und erleben seine Erlebnisse nach. So stehn sich die Zeiten gegenüber: dort objektive Cehre, hier subjektives Erlebnis, dort Gott, hier Mensch. Natürlich lassen sich beide Weisen nicht trennen: der allgegenwärtige Gott muß Menschen unter sich haben, die ihn fühlen und tennen; und der seinen Gott erlebende Mensch muß por allem Gott selbst haben, den er erlebt. Die große Gefahr ist das eine Mal, daß Gott bloß "gelehrt" und "geglaubt" wird, das andre Mal, daß der Mensch bloß etwas "erlebt" und "fühlt", aber nicht Gott, sondern seine eigne Stimmung. Die uns gewiesene Betrachtung ist darum die subjektive, die vor allem auf das Erleben des religiösen Zeugen achtet, aber nicht ohne den Gott, der erlebt wird, klar und fest ins Auge zu fassen. Hat diese subjektivistische Betrachtung als Gegengewicht eintreten mussen, um die Gefahr eines kalten Doktrinarismus zu vermeiden, so werden wir uns immer gegenwärtig halten muffen, daß Gott nicht von unserm Erleben lebt, sondern daß wir von seinem Dasein leben. Gegensatz scheint mir der tiefste Grund der Fragen zu sein, die Jatho in die christliche Kirche hineingeworfen hat. Er hat durchaus nicht den Anschein vermieden, als ob Gott nicht nur bloß in uns, sondern auch von uns lebt; und das ist auf keinen Sall zu ertragen. Freilich wollen wir von seiner ungenügenden und auch wohl unverbindlichen Sassung der religiösen Erlebnisse absehn, an denen er ohne Zweifel viele seiner Gegner weit übertrifft, und wollen froh sein, daß uns durch ihn wieder der Kerngedanke unfres Pfalms näher gebracht worden ift, als die meisten von uns es wohl gewöhnt waren: Gott ist gegenwärtig. man sich ein wenig in unsern Psalm hinein, dann bekommt man einen gang außerordentlichen starten Eindruck von einem Menschen, der unter dem mächtigen und geheimnisvollen Bann der Berührung mit Gott steht. Gott - Gott und nicht Worte von ihm oder über ihn - Gott selbst, soweit er irgend Menschen faßbar ist in ihrem tiefsten Empfinden - das ist es doch, was unserm Liede die besondre Sarbe gibt. Unser Dichter hat Gott gleichsam spürbar um sich. Gott begleitet ihn vom Morgen bis zum Abend und auch die Nacht hindurch ist er ihm nicht ferne. Er steht immer unter diesem Eindruck: Gott. Gott ift ihm nabe, ob er geht ober liegt, ob er sitt ober steht. Aber dieser Gott ist nicht ein bloß allgegenwärtiger und allwissender Gott: er ist auch ein Gott, der bestimmte Masstäbe hat, denn er prüft das Gehen und Liegen seines Vertrauten. - Gott ist auch nicht nur eine verschwebende, unversönliche Macht: er weiß vielmehr und erkennt und versteht Worte und Gedanken von ferne. - So steht unser Sänger stets unter dem Auge Gottes. Aber er macht durchaus nicht den Eindruck, als ob er gedrückt und ängstlich darunter stände, wie unter der Aufsicht einer Polizei: sondern es ist eber ein Gefühl der Freude, einen solchen Vertrauten. der zugleich poller hoher Autorität ist, um sich zu wissen. Sonst bielte man es ja auch garnicht aus, wenn es ein harter Wille wäre, der einem immer über die Schulter schaute. Ohne Zweifel ist dies ein Ziel für die Entwicklung unserer eignen Frömmigkeit und für unsere Aufgabe, die Seelen andrer zu pflegen: die praftisch wirksame Erkenntnis zu stärken, daß Gott um uns und in uns ist. Mächtig fann einen dieses Zeugnis von einem Menschen, der darin lebte, erfassen und fördern; denn die meisten unter uns leben doch vom Erleben, das Gott andern geschenkt hat. Diese sind die Propheten, seine Werkzeuge., Gott hat nun einmal nicht eine demokratische Verfassung seiner religiösen Menschheit gegeben, daß alle in gleicher Weise das Erlebnis seiner Gegenwart haben können; vielmehr hat er sich zu einer aristokratischen Verfassung entschlossen; einzelnen hat er sich mehr als andern eröffnet, und diese sind dann Ausgangspunkte für den Geist Gottes, der auf andre überströmt. Da wir nicht Gott sind, können wir nicht sagen, warum das so ist: wir mussen nur aller unwahrhaftigen demokratischen Gleichmacherei Widerstand leisten und den Besitz dieser großen Einzelnen allen zu übermitteln suchen; denn das Ziel Gottes ist es natürlich, daß sie alle ihn selber kennen, wie er auch die Anlage dazu allen ins herz gegeben hat. Darum sollte man unsre Verse einfach und mit unmittelbarer Kraft auslegen; das wird für viele eine Offenbarung sein, wenn ihnen ein Mensch entgegentritt, der so stark unter dem Eindruck steht: Gott ist um mich.

Gegen diese ersten Derse verschwinden die solgenden beinahe völlig in ihrer Bedeutung. Denn sie enthalten bedingte Aussagen, während jene unbedingte enthalten. Diese bedingten Aussagen geben uns einen Eindruck von der Kraft dieser frommen Seele, die nirgends sein kann, ohne daß ihr Gott nahe ist; himmel und hölle, horizont und Meer, Dunkel und Nacht; überall ist ihr Gott gegenswärtig. Natürsich wenn der Fromme an Gott denkt, so ist die letzte Wahrheit, die darin steckt, die, daß Gott bei seinem Frommen ist. Und Gott hat nicht die Möglichkeit, überall bei seinen Frommen zu sein, wenn er nicht tatsächlich und wirklich überall ist. In dieser Beziehung müssen wir ganz unbedingt und sest bleiben. Wir leben von Gott, und nicht lebt Gott von uns. Freilich die Art, wie Gott für uns gegenwärtig ist, ist unser Glaube; sonst gibt es keine Möglichskeit, mit ihm in Verbindung zu treten. Glaube aber ist, um es einmal so zu

sagen, das Auge für Gott. Wir erleben Gott im Glauben; mit aller Kraft müssen wir das "nur" abwehren, das so gern eine gehässige Polemik in eine derartige Aussage einschwärzt, um etwa daraus den Verdacht zu machen, als ob Gott nur in und von unserm Glauben lebte.

Nach dieser Abschweifung in das Gebiet des Bedingten kehrt unser Dichter wieder in die Wirklickeit und zwar in die seines eignen Cebens zurück. Er gibt sich dem wundersamen und trostvollen Gedanken hin, daß seine Person von Ansang an unter dem Auge Gottes gestanden hat: Ceib, Seele und Ceben sind und bleiben Gegenstände der Blicke Gottes. Und wieder verrät nichts ein unangenehmes Gesühl, so beobachtet zu sein von einer höhern Gewalt, das unsern modernen Ceuten diesen Psalm unerträglich machen muß. Es ist im Gegenteil ohne Zweisel die tiesste Empsindung des Dichters ein stilles Glück, in der hand einer solchen Macht zu bleiben. Von seiner Selbständigkeit, scheint es, braucht er dabei gar nichts aufzugeben, und von ängstlicher Scheu ist immer noch nichts zu bemerken. Im Gegenteil, ohne Zweisel empsindet er alle diese Berührungen mit Gott als ein großes und seltsames Erlebnis, dem er immer wieder aufs neue staunend nachsinnt.

Was er an Gott erlebt, ist anscheinend weniger die Überwachung des Lebens durch die sittliche Obergewalt der Welt, als vielmehr die treue hut durch den wunderbar großen und mächtigen Gott. Klar ist es zwar nicht gesagt; aber das zweite scheint wenigstens zu überwiegen. Nichts steht indessen dem entgegen, daß nicht auch die andere Seite an Gott, eben seine ernste, mitersebt wird, wenn man ihn so nahe bei sich weiß.

Wir werden kaum darauf rechnen, diese Klänge sehr vielen Ceuten lieb und vertraut machen zu können; denn der Mensch hat in der Regel leider viel zu viel Grund, sich seinen Gott vom Ceibe zu halten. Aber es gibt doch auch wiederum genug religiös Angeregte, denen es ein tieses Bedürsnis ist, ihren Gott möglichst nahe bei sich zu haben, und zwar sowohl als väterlichen Freund, an dessen Brust man sein haupt bergen, wie auch als eine heilige Gewalt, mit der man sich vor sich selber schützen und retten kann. In der hossnung, solchen zu dienen, soll man derartige Klänge mitunter einmal der Gemeinde andieten; das bei kann man ja auch einfließen lassen, daß offenbar unsere Selbständigkeit und Würde durchaus nicht unter einem solchen Verhältnis zu Gott zu leiden braucht. Im Gegenteil, es kann ein erhebendes Gefühl sein, mit der höchsten Stelle der Welt auf diesem Luße zu stehn.

Sehr auffallend ist nun die Art, wie sich bei unserm Dichter dieses Gefühl, Gott nahe zu sein, entlädt. Es ist ein sehr heftiger Ausbruch seines Jornes gegen die Feinde und hasser Gottes. Auch daran merken wir den Unterschied der Zeiten; diese Verse sinden wir darum auch selten mit jenem Anfang angesührt. Jesus steht zwischen damals und heute; wir können darum eine solche Berührung mit Gott nicht in haß auslausen lassen, nachdem Jesus für seine Mörder gebetet hat. Achten wir doch nur einmal darauf, wie das Gesangbuchslied, das unserm Psalm in der Stimmung am nächsten kommt, dieses Erlebnis Gottes weiter klingen läßt: In "Gott ist gegenwärtig" steht der schöne Vers "Wir entsagen willig allen Eitelkeiten, Erdenlust und sündgen Freuden." Auf eine solche Bahn müssen wir auch das Erlebnis der Frommen hinzuleiten suchen,

der seinem Gott, dem heiligen Vater Jesu, begegnet ist. Wir würden das Erzgebnis der Prüfung des Herzens durch Gott, um die die letzten Verse unseres Psalmes bitten, wenn sie einen ähnlichen Jorn gegen die Feinde Gottes aufwiese, nur mit Bedauern und Schrecken gewahr werden können. Oder ist unsere Liebe zu Gott so weich und schwach geworden, daß sie auch nicht mehr die notwendige Ergänzung einer starken Liebe, nämlich einen kräftigen Haß aufzusbringen vermag?

Daß sich diese letzten Verse 23—24 zur Unterlage einer Beichtrede verswenden lassen, bedarf ja kaum der Erwähnung. Dabei wird der Nachdruck darauf zu legen sein, daß ein jeder angeleitet wird, selber diese Bitte zu Gott emporzurichten. Darauf kommt es doch an, daß sich jedermann selbst vor seinen Gott stellt, und wenn es auch bloß mit ein paar bewußten Gedanken oder unsklaren Geschen sollte.

# b) Didaktische Dichtungen.

1.

So lieb uns auch dieser einfache, klare und verständige Pfalm sein mag. wir können nicht leugnen, daß er uns etwas eng vorkommt, wenn wir an die höhen des A. T. oder gar an die des N. T. denken. Es ist doch ein kleinkreisiger Geist, der hier spricht: man muß sich ja von den Freigeistern fernhalten, damit sie einen nicht anstecken mit ihrer verderblichen Cehre, und man darf auch mit den Sündern nichts zu tun haben, damit man nichts Böses pon ihnen lernt. hier spricht offenbar jene Ängstlichkeit und jene Ausschlieklichkeit, die das Lebenselement der gewöhnlichen Frommen ausmachen. alles klug und gut, aber es ist doch etwas sehr eng. Wie danken wir es doch Jesus, daß er es eben so nicht gemacht hat! Er konnte es aber darum anders machen, weil er seiner Sache gang und gar sicher und gewiß war. Darum dürfen wir auch die hier gezeichnete Stellung zwar als richtig für allen schwachen Durch= schnitt, aber nicht als verbindlich für jeden Christen auffassen. seines Gottes und seiner selbst gewiß ist, kann auch mitten unter Sündern und Spottern sein, wenn es nicht anders geht; diese tun seinem Glauben, jene seinem Wandel keinen Schaden an. Don den beiden nun folgenden positiven Bezeich= nungen gefällt uns die erste, das Wohlgefallen an Gott, besser als das Sinnen über seinem Gesetz. Die Betonung des Gesetzes in diesem Zusammenhang ift wiederum ein Kennzeichen für kleine und enge, aber gewissenhaft fromme Ge-Sie achten ängstlich auf das, was Gott geglaubt und gesagt haben will. Gott haben sie in seinen einzelnen Geboten und Verordnungen; es sind also die Gesekes= oder die Autoritätsfrommen, die hier gezeichnet sind. Wir wurden viel mehr den Nachdruck auf die Freude an dem herrn legen und ihr die gewissenhafte Beherzigung seines Willens folgen lassen, wie er zu uns durch das Gewissen spricht. - Dieselbe kleine Gesinnung, die sich eben in Bezug auf das Ideal der Frömmigkeit gezeigt hat, zeigt sich nun auch in der Aufstellung des Cohnes. Denn dieser besteht in einem irdisch = menschlichen Gebeihen, das gu jener Sorm der Religion organisch zu gehören scheint: tust du wohl, so geht es

dir wohl. Damit befinden wir uns wieder jenseits des hiod-Problems, zugleich aber auch auf dem bekannten Boden, auf dem sich die meisten oder mindestens sehr viele von denen bewegen, die wir um ihrer Taufe willen Christen nennen. Der Nerv ihres Glaubens ist die Wertschätzung des Glückes. Nur freuen wir uns hier schon sehr, daß wenigstens das Kultische ganz und gar zurücktritt, wenn man das Sinnen über dem Geseh nicht dazu rechnen will.

Das Gegenbild führt uns nicht höher hinauf. Der Gottlose, also der Mann, der die Umgestaltung der Volksreligion zur Einzelreligion nicht mitmacht (Gunkel, Ausgewählte Psalmen), vergeht. Das wird nicht ohne die immer dabei zu sindende Genugtuung sestgestellt. Es ist doch zu schade, daß auch von den Psalmen her in unser populäres christliches Denken der Zug hineingekommen ist, daß sich die Frommen die Seligkeit nicht ganz selig vorstellen können, wenn sie sich nicht dem Gedanken hingeben können, wie schlecht es den Gottlosen geht. Dabei muß man immer an das bekannte üble Scherzwort von der größten Freude, der Schadenfreude, denken. Das ist böser Judengeist, der noch ausgerottet werden muß. Wie ist doch dies des christlichen Geistes würdiger, wenn man auch nicht mehr an den Gottlosen arbeiten kann, doch für sie zu beten und für sie zu hoffen! Wie eng und oft geradezu erbärmlich ist doch so Dieles, was sich mit dem stolzen Namen Christentum schmückt!

Was soll man denn nun praktisch mit dem Psalm anfangen? Das ist natürlich kein Grund, ihn zu verwenden, daß die Ceute etwas derartiges gerne hören und gut verstehn. Über den Inhalt der Verkündigung haben die Ceute gar nichts zu sagen. Das sollte vielen wohl passen, wenn wir ihnen ein solches Evangelium, wie hier "Wohl den . . . . " verkündigten und kein andres. Aber wir haben wenigstens wissenschaftlich den Übergang von dieser Frömmigkeit zu einer höhern erlebt; wir wissen, wie der Weg von ihr aus durch das hiobs= problem hindurch bis zu Römer 8 hinaufgegangen ist. Und zwar führte dieser Weg über das Kreuz. Diese große Straße unsre Ceute langsam ziehen zu lassen, ist eine Pflicht des dristlichen Gewissens nicht nur, sondern auch der Klugheit; denn auf einmal stehn die Leute doch auch da, wo der Sänger des 73. Pfalm gestanden hat. Darum sollte man gerade an unserm so beliebten Dsalm klar machen, was driftlicher Glaube ist und was nicht. Das kann man versuchen, indem man ihn "driftlich vertieft". Aber was heift das? Man trägt die Wertschähungen und hoffnungen, man trägt diejenigen Ideale des frommen Cebens in den gang anders lautenden Wortlaut hinein, die unserm driftlichen Wesen entsprechen. Man legt also etwas Religionsgeschichte, soweit sie sich auf die Erhebung der Ideale und der Werte bezieht, hinein und sucht den Leuten einen Anstoß dazu zu geben, daß sie jene Erhebung auch persönlich nacherleben und sich zu eigen machen. Gegen diese wertvolle Möglichkeit, an einem bekannten und beliebten Stud handgreiflich ein solches Emporwachsen klar zu machen und also auch anzubahnen, verschwinden alle Bedenken gegen eine solche Auslegung, die in Wirklichkeit eine Einlegung ist. Dabei soll natürlich wieder nicht verschwiegen werden, daß es tatsächlich immer fälle genug gibt, wo sich die Dinge genau so vollziehen, wie es hier ausgemalt ist: der Fromme blüht und gedeiht, und der Gottlose vergeht. Nur darf es keine allgemeine Regel und auch nicht das höchste Motiv sein.

91.

So sehr uns an diesem Psalm die Form, so sehr uns das überschwengliche Gottvertrauen anspricht, das sich in ihm ausdrückt, so will es uns doch mitunter wie ein gewisses Grauen ankommen, wenn wir uns seinen ganzen Inhalt recht klar machen. Es ist etwas ganz anderes, ein solches Lied ästhetisch zu genießen oder auch sich in seine religiöse Stimmung einzufühlen und — das Wagnis, andern Leuten diese Grundstimmung als normal darzustellen und einzuprägen. Wir müssen uns doch immer wieder fragen, wie denn dieser Psalm mit dem andern Lied in Römer 8 zusammenstimmt. Ist es Unglaube, ist es Nüchternheit oder ist es unser trockner Wirklichkeitssinn, daß wir immer wieder fragen müssen: frißt denn die Pest nicht in einem Frühjahr wie in diesem (1911) Hundertztausende weg, fallen nicht viele der Mittagsglut zum Opfer? Und auch schon die tausend, die zu meiner Linken und die zehntausend die zu meiner Rechten gefallen sind — sind sie denn nichts? Sind sie Sünder, weil sie gefallen sind, weil sie eben darum Sünder sein müssen? Begegnet uns denn kein Unheil? Stößt unser Luße an keinen Stein? Geht er sicher aus Schlangen und Nattern?

Und doch sind wir ebensowenig imstande, diese Aussagen alle zu bestreiten. - Werde ich, und wird nicht mancher oft gang wunderbar erhalten? Gibt es nicht einen Mut, vor dem sogar die Schlangen und Nattern weichen? Schafft sich nicht gerade das stärkste Gottvertrauen eben als solches Recht und Bewährung, weil es mit den Dingen fertig wird? Gang gewiß; also es stimmt wieder, wo es stimmt. Die Deutung einer Lebenslage, in der wir vor Bösem bewahrt blieben, als einer Rettung durch Gott, bleibt; die Gewißheit, daß das Gottvertrauen merkwürdige Kräfte gibt, bleibt. Aber es bleibt leider auch die große Sülle von Gelegenheiten, die ein anderes Ergebnis zeigen als das hier vorausaesette. Denn die elftausend auf meinen Seiten darf ich auch nicht vergessen, und ich werde am meisten mit ihnen fühlen, wenn ich - selbst darunter bin. Dann muß ich andere Wege einschlagen. Dann muß ich den Weg eines Vertrauens gehen, das sich ein höheres Ziel setzt als die Bewahrung und Rettung des leiblichen Lebens. Und das ist die lebendige Kraft innerer überwindung, die Gott seinen Gläubigen schenkt und die sie auf eine gang andere Höhenlage persönlichen Lebens erhebt. Gottvertrauen als ein Mittel, die höchste seelische Spannkraft auszulösen und zu entfalten, das ist doch noch mehr als diese Gewißheit, irdisch und leiblich geborgen zu sein, die zwar viele an dem Christen= tum festhalten läßt, aber auf Kosten von vielen Tausenden, die durch die Enttäuschung irre geworden sind und ihm den Ruden kehren. Danach regelt sich der Gebrauch unseres Psalmes in einem ähnlichen Sinn wie der des vorher besprochenen Pfalm 1. Er richtet sich nach der Regel, daß sich der Glaube an Gott durchaus nicht auf ein gutes Ergehen und auf Schutz vor dem bofen Ergeben verlassen darf, sondern daß er alles Ergeben mit optimistisch=teleologischer Deutung begleitet und damit seinen tiefsten Sinn erfaßt.

128.

Dieses idyllische Lied ist ein Juwel der biblischen Poesie. Sein Inhalt atmet den gesunden Geist, der Israel als Volk so zähe und unverwüstlich gesmacht hat. Wir können froh sein, daß wir dies Liedlein haben. Das N. T.

hat nichts ähnliches. Höchstens gibt das Wort von der Gottseligkeit, die auch die Verheißung dieses Cebens hat, eine Unterschrift zu unserm Bild. Es läßt sich aber auch umgekehrt unser Lied als eine Erläuterung für diesen Spruch verwenden, ein Verhältnis, das man vielleicht einmal beachten kann, wenn man einen Gottesdienst über den irdischen Beruf oder das Samilienleben aufbauen will. Man sollte doch öfter einmal solche Tone anschlagen, wie sie hier erklingen. Denn wir verstehen unser Lieblein so fehr gut. Seiert es doch den frommen, tüchtigen Mittelstand in Stadt und Cand, auf dem immer noch das Gedeihen der staatlichen und firchlichen Gemeinschaft ruht. Wir können es zu einem doppelten Zweck benuten; einmal können wir mit ihm diesem unserm tüchtigen Mittelstande sein eignes Leben religiös verklären und zum Bewußtsein bringen. Es gibt ja noch eine Erhöhung des Glückes, wenn man weiß, daß man glücklich ist und worin das Glück besteht. Wie wenig genießen wir leider unser ganz einfaches häusliches Glück, das doch zugleich das höchste ist! Beruf und Samilie, Arbeit und Behagen im Kreis der Seinen, was will der Mensch denn noch mehr! Darin liegt die Gesundheit des Leibes und der Seele; den Spott über dieses Philistertum mag man ruhig den nervösen und ewig unzufriedenen hohen Geistern überlassen. Wie gut mag es jenen Leuten tun, wenn man ihnen einmal ihre Cage mit unserm Lied zum Bewußtsein bringt und ihnen zuruft: Du hast es gut! Das vergessen sie einem nicht mehr. Man wird dann ferner aber noch zwei Züge aus unserm Lied hinzufügen; einmal: dieses Glück ruhe auf innerer Tüchtigkeit und diese wiederum ruhe auf der gurcht Gottes, als der Quelle aller Eigenschaften einer fräftigen und wackern Seele; und dann noch den anderen Jug: es ist der Sinn für die Gemeinschaft, der in D. 5 und 6 erscheint; die tüchtigen Ceute von diesem Schlag befriedigen auch meistens heute noch ihr Bedürfnis nach Idealismus in einem festen Staats- oder Kirchenpatriotismus. Es sind dies die Ceute, auf die die konservative Politik vor allem Rücksicht nimmt; das muß man verstehen und darf nicht alles einseitig am Maßstab des modernen Gebildeten messen, der oft ein sehr unsicherer Kantonist ift, was die Gemeinschaft angeht. Eine ganz besondere Freude würde es ohne Zweifel sein, hochmodernen übermenschen, die vor lauter Geist und Seelenkultur feine "Zeit" für einen Beruf und für Kinder haben, dieses philistrose Ideal vor Augen zu führen; es wäre sicher etwas in ihnen, das diesem zustimmte, wie man sich nach Brot sehnt, wenn man immer Sugigkeiten effen muß.

### 127.

1—2. Wie lieb und traut doch wieder diese Verse klingen! Sie atmen die heitere Gelassenheit, an denen manche Psalmen so reich sind. Man sehnt sich nach ihr, wenn man es liebt, sich mit einem nimmer leer werdenden Kopf voller Sorgen zu quälen. Wie frei schwebt hier eine Seele über allem Jagen und Nagen dieser Sorge! Das ist der Friede, von dem wir so viel sprechen, ohne daß wir oft zu sagen wissen, worin er besteht. Die naive Fröhlichkeit und das heitre Vertrauen in die Zukunft, das der Glaube an den herrn den Gläubigen schenkt, ist doch das Schönste, was es geben kann; selten ist dieser seelische Besitz so stimmungsvoll und verlockend dargestellt worden wie hier. Aber diese köstliche Stimmung ist auch das Beste an unserm Liede. Es eignet sich

nicht zur gedanklichen Behandlung in einer Predigt. Dazu ist es einmal zu schade, und dann munte man auf eine Reihe von Fragen eingehen, sodaß jene töstliche Naivität dadurch beeinträchtigt wurde. Man mußte sich Gedanken machen, wie denn der herr das haus baut und die Stadt bewacht, wenn es nicht durch den Eifer der Leute geschieht, die sich Gott zur Verfügung stellen und denen er das Gewissen schärft. Auch bringt die Behandlung des letten halbverses Schwierigkeiten mit sich; die bose Welt ist mit den biblischen Bildern vom Schaffen und vom Schlaf so arg umgegangen, daß wir Grund haben, sie trok der schönen. tiefen Grundgedanken, die sie enthalten, zu meiden; wenn wir sie aber in ihrer Bedeutung auf bestimmte Zuge einschränken wollen, machen wir das übel nur noch ärger, wie jemand, der eine Torheit mit neuen Torheiten entschuldigen und vergessen machen will. Darum sollte man unser Liedlein da heranziehen, wo es seinem költlichen Inrischen Gehalte nach am besten wirken kann, also am Altar etwa als Cektion vor einer Predigt über die Sorge und das Vertrauen. gelesen muß es dann gleichsam spürbar den Geist dieses herzigen, naiven Dertrauens in die Kirche ausströmen lassen, zumal wenn dieser Cektion irgend eines unfrer herrlichen Vertrauenslieder folgt.

3-5. Diese vier Zeilen atmen einen Stolz, den nicht jeder so ganz von innen heraus nachsühlen kann. Hier ist ein gesundes Grundgefühl für die Kraft eines Volkes. "C'est la force de l'Allemagne", sagte eine Französin zu einem Deutschen, der ihr von seinen vier Brüdern erzählte. Nicht ohne ein gewisses Verständnis des Neides sieht die verschuldete, und mit Trauer sieht die unverschuldete Kinderlosigkeit auf dieses Bild blühenden Lebens und stolzer Kraft, mag es auch von noch so vielen schlaflosen Nächten und sorgenvollen Gedanken eingerahmt sein. Bei einer Taufe vom vierten Sohne an auswärts oder bei einer goldenen Hochzeit, wo ein stattlicher Kreis von Männer gewordenen Söhnen um den Altar stehen, wird dieser Psalm seines Eindrucks nicht versehlen.

#### 133.

Es ist wohl den wenigsten bekannt, daß in unserm Psalm die Lieblichkeit des Beieinanderwohnens in dieser Weise erläutert wird. Auch der treufte Bibelleser wird Bedenken tragen, so seine Vorstellungen von Lieblichkeit zu fassen, wie es hier geschieht. Darum beschränke man sich auf die erste Zeile. Über ibre Derwendung ist von uns nichts zu sagen nötig, weil sie sich von selbst versteht. Sie erstreckt sich auf alle Derhältnisse, wo Menschen, die einander nahe stehen, auch nahe beieinander zu sein haben. Leibliche Brüder, Kollegen, auch im geistlichen Stande - Bruder Berthold, o weh, wie kommt es, daß gerade diese sich so oft über die Predigt vom Frieden ganten muffen! - Mitglieder von firchlichen und andern driftlichen Dereinen - furg, wie viele Derhältnisse gibt es, wo es leider nicht so ist, wie der Psalmist es schildert, natürlich nur, weil der andere so ist, und darum auch der Beste, der man immer selber ist, mit dem bosen Nachbar nicht im Frieden leben kann. Es ist zu traurig, zu sehen, wie der schärfste Verstand und die höchste geistliche Verantwortlichkeit den Menschen nicht dapor schüken, seinen Willen mit seinem Recht und mit dem Willen Gottes zu verwechseln. Und wenn man sich noch so gut kennt, wie sich Brüder von Jugend an, wie sich Kollegen kennen, die sich zu oft in puris naturalibus -

geistig verstanden — gesehen oder nicht die nötige Zurüchaltung im anfänglichen Derkehr gewahrt haben, dann sehlt es an der Achtung, ohne die nun ein dauerndes Zusammenwohnen in lieblichem Frieden nicht möglich ist. Man muß schon eine sehr vornehme Seele haben, wenn man es vertragen kann, dauernd mit Menschen zusammen zu sein.

## 132.

Dieser Psalm ist wieder ein wertvoller Wint für uns, die Botschaft der Vergebung nicht über der von der Erlösung aus der Macht der Sunde zu vergessen. Nach unserm Psalm ist Seligkeit des Christen tatsächlich getröstetes Sündenleid. Es ist einseitig, diese Bestimmung allein zu betonen, es ist aber auch einseitig, sie so sehr zurudgustellen, wie das des öftern geschieht. Die Dergebung gehört nun einmal unbedingt in eine Darbietung des Christentums hinein, die alles personalistisch auffaßt; zu dieser personalistischen Auffassung gehört auf der objektiven Seite der Schöpfergott, der lebendige Geist-Christus und das Reich vollendeter Geister als die höchste Seligkeit; dazu gehört aber auf der subjektiven Seite der gange Gedankengusammenhang: Sünde und Schuld, Verge= bung, die neue Kreatur und die persönliche Anteilnahme an dem ewigen Ceben In diesem Sinne gefaßt, ist dann Dergebung nicht etwa wie auf einem impersonalistischen Standpunkt die Herstellung der harmonie mit sich selbst, sondern die Wiederherstellung der Gemeinschaft einer menschlichen Person mit der Personlichkeit Gottes. Die Grunderfahrung der Reformatoren, daß es solche Vergebung gibt, der dann eine doppelt große Seligkeit in der Gemeinschaft mit Gott wieder folgt, muß immer einmal wieder behandelt werden. Und geschieht es psychologisch und praktisch richtig, dann wird unter dem Worte von der Vergebung selbst oder in einem spätern Augenblick, wo ein wirkliches Verlangen der Gabe entgegenkommt, jenes tiefe Aufatmen eintreten, das jede Entlastung der Seele begleitet. Das wird seine gang besondere persönliche Note und darum eine eigne Kraft bekommen, wenn man in der Cage unseres Psalmisten ist, daß man von eignen Erlebnissen zu erzählen weiß - natürlich in der abgeblaften form, wie sie zwar an Wirkung hinter aufdringlichen und überstiegenen Berichten methodistischer Redner gurudbleibt, aber doch gerade um ihrer keuschen Jurudhaltung willen auf alle feinern Seelen nur desto stärker wirkt.

Sehr der Beachtung wert ist in unserm Psalm das Derhältnis von leiblicher und seelischer Qual. Ohne zweisel hat die leibliche den Anlaß zu dem
ganzen Vorgang gegeben, der uns hier berichtet wird. Wenigstens das Geständnis der Schuld ist durch sie hervorgerusen. Sast aber will es scheinen, als sei
an der leiblichen Qual das Verschweigen der Schuld nicht unschuldig gewesen;
vielleicht daß auch das Geständnis vollzogen wurde in der hoffnung, daß mit
ihm die leibliche Qual weichen werde. Es ist nicht zu leugnen, daß die Verse
diesen Eindruck machen können. Aber nun tritt etwas sehr Wichtiges ein, wenn
wir mit etwas Einbildungskraft auch aus dem Schweigen unseres Dichters Schlüsse
ziehen dürsen. Wenigstens steht dem kaum ein exegetisches Bedenken im Wege,
daß wir für die Praktische Auslegung so versahren. Wir können nämlich einen
Wandel in den Zwecken annehmen, der sich in dem Sänger vollzogen hat. War
ihm zuerst das Schweigen über seine Schuld als die Ursache seines Leidens und

demgemäß das Bekenntnis als die Rettung von dem Elend des Körpers erschienen, so tritt nun das seelische Interesse an die erste Stelle und wird Selbst= zweck. Wenigstens hören wir gar nichts mehr von der leiblichen Seite des Erlebnisses. Der Vorgang findet in der Vergebung als innerm Geschehnis seinen Diese ist dem Dichter also so wichtig geworden, daß er über den Anlaß des ganzen Vorgangs, die körperliche Not und ihr Ende, gar nichts mehr gesagt hat. Es mag ja sein, daß die heilung mit eingeschlossen gedacht wird: aber nötig ist diese Annahme nicht. Und daraus könnte man mit der Freiheit, die dem Praktischen Ausleger eingeräumt werden muß, wertvolle Winke gieben. Die Vergebung bringt einen innerlichen Vorgang zum Stillstand, der sich an eine Schuld angeschlossen hatte; also Herzensangst, boses Gewissen, Unfähigkeit, froh zu Gott zu beten - das alles wird zum Stillstand gebracht, wenn das Wort angeeignet wird: Deine Sünden sind dir vergeben. Darin, daß diese innerlichen Dinge still zu Ende gebracht werden, äußert sich der Anspruch des Christentums, eine Größe zu sein, die über mechanischen Geseken, also hier über dem tausal-gesetzlichen Ablauf gewisser Vorstellungs- und Gefühlsreihen steht. Diesen tritt jenes Wort von der Vergebung als etwas von außen hereingekommenes gegenüber, um jene Solgen zu durchkreuzen oder, wenn man nicht anders will, mit einer neuen Kausalreihe umzubiegen. 3war tauchen dann jene ersten Reihen immer wieder auf, aber sie lassen sich eben wieder mit dem Willen, Gott gang zu vertrauen, unterdrücken. So leicht geht es in der Regel auf dem körperlichen Gebiete nicht ab; dieses ist sozusagen schwerfälliger als das geistige. Sind förperliche Leiden, wie es hier den Anschein hat, die Folgen der verschwiegenen Gemissensbeschwerden gemesen, dann werden sie natürlich langsam mit der Aufhebung ihrer Ursache ebenfalls verschwinden. Das ist ein Zusammenhang, auf den fluge Arzte und zumal Nervenärzte immer mehr achten werden. aber ist es, wenn umgekehrt die Gewissensbeschwerden erst angefangen haben aufzutreten, als sich die Solgen der Sünde am Körper bemerkbar machten; besonders also bei Ceuten, die sich durch Leichtsinn ruiniert haben. Sur diese ist eine Probe ihres Idealismus oder vielmehr der Geistigkeit ihrer Interessen, wenn sie auch trokdem Vergebung wollen, obwohl sie sicher sind, daß der heilung des Gewissens die des Körpers nicht unmittelbar nachfolgt. Denn diese ist durchaus nicht sicher als Folge oder gar als wunderbares Extrageschenk Gottes zu erwarten; nur die Beurteilung der Leiden wird anders; sie werden von dem mit Gott versöhnten Gläubigen nicht mehr als Strafe, sondern als eine segensreiche Last zur Demütigung und zur Warnung getragen.

So sind in unserm Psalm für die Seelsorge am Krankenbett allerlei Winke enthalten. Daß der ganze Vorgang zwar nicht zu erzwingen, aber doch einzuleiten ist, bedarf keines Wortes mehr; denn Wert hat nur das Eigne auf diesem Gebiet, aber man kann als Seelsorger Geburtshilfe für solches Eigne leisten. — Als liturgisches Gegenstück zu der Geschichte von dem sog. Gichtsbrüchigen, Mc. 2, ist unser Psalm ebenfalls von großem Wert; zumal da man in der eben dargelegten Weise eine Warnung an alle, die in einer ähnlichen Lage sind, an ihn anknüpsen kann, sich nicht sosort auch körperliche heilung zu verstprechen, wie sie ja freilich dem Gichtbrüchigen von Jesus geschenkt worden ist.

50.

Ein Stück voll reinen Prophetismus tritt uns hier entgegen: Gott der herr der Welt, der nichts nötig hat, was ihm Menschen geben könnten, weil alles sein ist, Gott der Richter, der es sehr ernst mit den Menschen nimmt, gu= mal mit seinen Frommen; Gottes Wille ift nicht der Kultus, sondern die Sitt= lichkeit. Gott ist darum nichts mehr zuwider, als die Sünde, die sich unter dem Gewand kultischer Korrektheit verbirgt. Wir haben also hier wieder ein Zeugnis der Vergeistigung und Versittlichung der Religion, wie es uns immer wieder sympathisch anspricht; denn weltgeschichtlich wichtige Tatsachen kann man sich immer wieder por Augen führen lassen. Zwar sind die Schriften der Propheten nicht arm an solchen Stellen; aber die Sorm, in die der große Gedanke hier in unserm Lied gekleidet ist, hat sehr viel Schönes und Wertvolles an sich. Freilich ist der Ton der zweiten hälfte außerordentlich scharf, sodaß ich das Lied nicht gern am Altar verlesen möchte, wozu es sich sonst etwa als liturgischer Vorläufer einer Stelle aus den Reden oder den Streitgesprächen Jesu sehr gut eignete. Als Ganzes aber kann man es einmal einer Predigt zugrunde legen. Eine Gemeinde von frommen Taugenichtsen würde aufschauen, wenn sie sich so in der Bibel abgemalt fände; man würde am Ende meinen, das habe der Pfarrer in die Bibel hineingebracht, und man würde statt dessen "Gottes Wort" Oder man kann den prophetischen Grundgedanken im Unterricht hier wiedererkennen lassen; wiedererkennen ist immer ein wichtiges Hilfsmittel für das Verständnis und das Interesse, und es wird ja auch als solches in der Regel fleißig geübt. Der D. 15 ist ein Grundmotiv aller Heilungsgeschichten und aller Gesangbuchsverse über Not und Trübsal. Gewiß fällt ja dem Durchschnitts= driften mit ihm sein ganges Christentum hin; aber eben darum sollte man doch öfter einmal die Wünsche und Erwartungen, die der Christ Gott entgegenbringt. auf eine höhere Släche heben, nicht nur um Enttäuschungen vorzubeugen, sondern auch um die höhern und höchsten Werte selbst begehren zu lehren.

# hiob und Kohelet.

Gedanken über die Behandlung der Frage nach Unglück und Glück.

Dersteht man unter Praktischer Schriftauslegung die exegetische Ausschöpfung einer Schriftstelle zum homiletischen Gebrauch, so ist etwas derartiges von der nachfolgenden Behandlung der Bücher hiod und Kohelet nicht zu erwarten. Denn es ist gar nicht möglich, sie in dieser Weise durchzunehmen. Entsernen wir uns doch mit ihnen schon beträchtlich von dem allgemein gültigen Inhalt, nach dem eine jede Praktische Auslegung zu suchen hat. Solcher war in den Proverdien und in den Psalmen noch reichlich vorhanden; aber hier sinden wir solchen für uns lange nicht in dem Maße, obwohl beide Schriften solchen allgemein gültigen Inhalt sür ihre Zeit haben suchen und darbieten wollen. Es sehlt ihnen an solch allgemeinem Inhalt, weil sie große Lebensfragen in einer Weise lösen, die unter unserer christlichen Linie zurückbleibt. Außerdem sind beide Schriften so reich an Zusägen und überarbeitungen, daß erst recht eine allgemeine durchgehende Verwendung von Abschnitt zu Abschnitt ausgeschlossen ist; wie sehr die Form des hiod-Buches außerdem noch eine besondere Schwierigkeit hinzusügt, soll in der Einleitung zu seiner Auslegung besprochen werden.

Dennoch sind wir nicht berechtigt, diese beiden Bücher von unserer Behandlung auszuschließen; behandeln sie doch zwei Fragen, die für die Menschen aller Zeit vom größten Werte sind, die Frage nach dem Sinn des Unglücks und die Frage nach dem Glück. Für diese beiden Fragen sind unsere Bücher geradezu unentbehrlich geworden, weil sie typische Antworten oder Cösungsversuche enthalten. Denn man wird immer auf die Bahnen des Buches hiob gewiesen, wenn man nach dem Sinn des Leidens fragt, und man stößt auf die Spur des Kohelet, wenn man fragt, was überhaupt das Leben zu bedeuten habe.

Darum wollen wir im folgenden unsere beiden Schriften im Blic auf diese Fragen oder auch diese Fragen im Anschluß an unsere beiden Bücher behandeln. Und zwar ist es einmal das Ganze jedes Buches, und nicht einzelne Teile bloß, was unsern Ausgangspunkt bildet, und dann ist es auch das Ganze der pfarrerslichen Tätigkeit selbst, auf das wir hinzielen. Es handelt sich dabei aber darum, den Beitrag zu sinden, den diese beiden Bücher für diese beiden großen Menscheitsfragen und für ihre Behandlung in der ganzen kirchlichen Arbeit zu leisten haben. Dieser Beitrag wird vornehmlich mittelbarer Art sein: wir werden erstennen, wie wir jene Fragen nicht lösen dürsen, wie sie aber noch in weiten Kreisen gelöst werden. Aber auch das kann uns zur Klärung unserer ganzen Ausgabe dienen.

## Das Buch hiob.

## übersicht über die Behandlung des Buches.

Das Buch hiob nimmt in mannigfaltiger Beziehung eine einzigartige Stellung innerhalb der Bibel ein. Für uns soll jett nur die rein literarische Seite an ihm in Betracht kommen. Sie ist am besten gekennzeichnet, wenn man es ein dramatisches Gedicht nennt. Als solches bietet es unserer Praktischen Auslegung gewisse Schwierigkeiten, die bei andern Büchern, und auch bei andern Cehrgedichten nicht in Rechnung zu ziehen sind. Denn in diesen andern Schriften spricht im gangen immer der Verfasser wirklich selbst. Wenn er auch einmal eine andere Meinung zu Worte kommen läßt, um sie zu begründen oder zu widerlegen, so ist doch dieser andere Standpunkt sofort erkennbar. Anders aber ist es hier im Buch hiob. Den größten Teil des Ganzen hindurch treten die Freunde auf, welche gegen hiobs Meinung streiten. hiob antwortet ihnen wieder, und er behält schließlich nach mancher Rede und Gegenrede das lette Wort in Kap. 31. Offenbar ist es mit diesen Reden wie mit denen eines jeden Dramas bestellt; der Dichter selber spricht nicht in jeder Person, sondern nur in hier ist es natürlich hiob, durch den er spricht. Dann darf man aber nicht irgend eine Stelle als das Wort unseres Verfassers oder gar als Wort Gottes anführen und auslegen. Es ist also geradeso mit unserer Dichtung wie mit jeder andern dramatischen bestellt. Bekanntlich wird ein großer Unfug mit Titaten etwa aus dem Saust oder aus den Dramen Schillers getrieben; man führt solche oft mit den bekannten Worten ein: wie Goethe oder Schiller so schön sagt. Oft ist das aber ein Wort, das im Munde des Gegenspielers zu finden ist, der gerade nicht die Meinung des Dichters selber vertritt. Es ist dies auf dem Boden der weltlichen Dichtung eine Parallele zu der hölzernen Art, wie vermöge der Inspirationstheorie die arme Bibel als Jundgrube für alle mög= lichen Worte benutzt wird, die natürlich zwar in der Bibel stehen, aber mit ihrem Geiste gar nichts zu tun haben. So wäre es 3. B. eine gang fürchter= liche Textwahl, wenn jemand sagen wollte: Casset uns hören, was geschrieben steht im dritten Kapitel des Briefes an die Römer im achten Vers: "Casset uns Boses tun, auf daß Gutes daraus komme." Dielleicht gehört dieser Unsinn zu der Fülle des Unfinns, der kaum gedacht, aber doch tatfächlich vollbracht werden fann.

So gilt es denn auch beim Buche hiob genau zuzusehen, was der Dichter sagt und was er die Freunde hiobs sagen läßt, um es zu widerlegen. Grundsählich wird man darum sagen müssen, daß sich Worte aus den Reden dieser Freunde nicht zum Text eignen. Dieses trifft z. B. auch das bekannte und beliebte Wort: Aus sechs Trübsalen hat dich der herr errettet, hiob 5, 19. Streng genommen würde man das nicht zum Text nehmen können, weil es der Gegner hiobs gesagt hat. Es ist zwar ein Wort, dessen Sinn in den Psalmen mannigsach wiederkehrt, aber als eigne echte Meinung des Dichters. hier dagegen ist es nicht absolut gebraucht, sondern gleichsam ironisch; der Dichter läßt es als die Meinung des Elifas sagen, die aber kaum von dem Dichter selber anerkannt werden kann. Und wenn man auf dem Standpunkt steht, daß nicht ein be-

liebiges Bibelwort, sondern die Überzeugung einer biblischen Persönlickeit allein als Text dienen darf, dann ist man nicht imstande, jenes klangvolle und glaubensstrohe Wort zu nehmen. Hier tritt also gegen die alte Weise, die auf Grund der Inspirationslehre Wort um Wort ins Auge faßte, eine andere ein, die auf die Person und ihre Überzeugung achtet; das ist ohne Iweisel eine ganz andere Art der Bibelauslegung.

Gerade durch dies vom Verfasser ironisch gewollte Verständnis dieser Reden der Freunde wird uns aber eine Behandlung unmöglich gemacht, wie wir sie sonst immer anwenden konnten. Wir können nicht mehr Kapitel um Kapitel daraufhin ansehen, was in ihm von praktisch verwertbaren Gedanken steht. Wenigstens ist es ausgeschlossen, diese Weise als einzige anzuwenden, wenn wir auch nicht versäumen werden, einen solchen Streifzug durch das Buch hindurch zu unternehmen. Wir haben vielmehr so vorzugehen, daß wir das Buch als Ganzes in Erwägung ziehen. Inwiefern von dem Buch als von einem Ganzen geredet werden kann und inwiefern nicht, und welche Solgerungen sich darauf für unsere Arbeit ergeben, davon soll gleich noch ein Wort gesagt werden. Vorausschicken muffen wir, was wir überhaupt mit der Praktischen Auslegung dieser Schrift als eines Ganzen beginnen wollen. Sie handelt von einem leidenden Menschen, und zwar erzählt sie, wie sich dieser verhalten hat und wie man mit ihm verfahren ift. Auf diesen Teil wollen wir gang besonders achten; denn er ist leicht in Gefahr, hinter der theoretischen Seite des Buches gurudgutreten. Diese behandelt ein Problem, das Problem des Leidens selber. Und leicht geschieht es, daß wir problemfrohen Ceute uns sofort auf dieses werfen und darüber die Personen außer acht lassen. Das soll nicht geschehen. Diese beiden Seiten am Buche hiob, die persönlich praktische und die theoretische, werden uns unsere Anknüpfungspunkte zu bieten haben. Wir wollen darum im Anschluß an das Buch gang ausführlich vom leidenden Menschen handeln. Um mit einer beliebten Einteilung des seelsorgerlichen handelns zu sprechen, beschäftigen wir uns vor allem mit dem irrenden und mit dem sündigenden Menschen; der leidende tritt dagegen oft etwas zurück. Darum soll dieser nun einmal ganz allein das Seld einnehmen. Des Leidens ist so schrecklich viel in der Welt und einem jeden Pfarrer kommt so viel davon zur Kenntnis; es ist aber auch so schrecklich schwer, mit leidenden Menschen als Mensch und Seelsorger umzugehen, daß dieses wichtige Stück der pfarrerlichen Tätigkeit eine ganz besondere und ausführliche Behandlung verdient. Was mir bei der nachfolgenden Darstellung porschweben soll, ist ein großes Arsenal für den Umgang des Seelsorgers mit Leidenden, wobei aber nicht nur an Kranke, sondern an allerlei Arten von Ceidenden gedacht ist. Natürlich soll auch die Predigt und der Unterricht bedacht werden, denn beide haben das Leid und den Leidenden, den Leidenstrost und die Behandlung der Leidenden auch zu ihrem Gegenstand zu nehmen. Aber por allem soll doch die Seelsorge an den Leidenden in den Dordergrund treten.

Ju diesem Zweck soll so vorgegangen werden. Zuerst komme eine knappe Darstellung der literarischen Verhältnisse des Buches, so weit sie für unsere Aufgabe unentbehrlich ist (I). Darauf soll kurz ein Blick auf den Inhalt des Buches geworfen werden, wie er sich uns unter bestimmten Gesichtspunkten darstellt (II). Dann werden wir von dem menschlichen Leiden ein Bild zu ents

wersen versuchen (III). Dem soll zuerst die eingehende Behandlung der Personen des Stückes folgen, die in Gedanken über heutige Pflichten von Teidenden und gegenüber Leidenden auslaufen wird (IV). Darauf wird das theoretische Problem zur Erörterung kommen (V), und endlich wird eine Behandlung der Aufgaben den Schluß machen, die sich aus all dem Gesagten für die einzelnen Tätigkeiten des Pfarrers ergeben (VI).

### I. Die literargeschichtliche Frage.

Bevor wir irgend einen weitern Schritt tun, um die praktische Verwert= barkeit des Buches hiob aufzuzeigen, muffen wir uns darüber äußern, welche Voraussetzungen über seine Entstehung wir zugrunde legen. Das ist nicht nur bei einem solchen zusammengesetzten Werk, wie es unser hiob-Buch ist, sondern überhaupt bei jedem biblischen Buch, das wir für die Praxis auslegen, unbedingt erforderlich. Um darüber hier ein allgemeines Wort einzuschieben, das nur zum Ausdruck bringt, was diesem unserm ganzen Werk zugrunde liegt -wir sind längst darüber hinaus gekommen, die Kritik vor der praktischen Der= wendung fallen zu lassen, weil sie dafür nicht nötig oder gar schädlich sei. Gewiß ist es lange ein Beweisgrund gegen die Kritik gewesen, daß sie an der frischen und naiven Benukung der Terte für die Praris hindere. Das galt aber nur für eine Praxis, die sich auf den Boden der alten Inspirationslehre eingerichtet hatte. Diese konnte es natürlich nicht vertragen, wenn Schichten oder gar Ein= schübe angenommen wurden; denn sie mußte mit den Worten rechnen, mit den Worten, wie sie dastanden. Sie baute auf das: Es steht geschrieben, als auf die feste Autorität. Dielleicht war damals auch die Kritik selbst noch mehr nur darauf gerichtet, zu zeigen, was nicht echt und was später sei, als daß sie versucht hätte, praktische Erkenntnisse für den Gebrauch der Schrift zu ermöglichen. Dieses ist aber gegenwärtig der Sall. Schriftbenutzung und Kritik sind beide anders geworden. Sie sind sich viel entgegengekommen. Einmal hat die Kritik uns darauf achten gelehrt, welche Beweggrunde und welche überzeugungen hinter den Schichten und Einschüben stehen, die sie herausgefunden hat. Sie denkt also weniger an die Tertstücke als an die lebendigen Menschen, von denen sie berstammen. Auf der andern Seite ist unsere Verwendung der Schrift immer mehr dahin gekommen, die Texte statt als tote Orakel der Gottheit als lebendige Äußerungen von lebendigen Menschen zu betrachten, die uns einen Blick in ihre Seele tun lassen. Und dieser Blid zeigt uns, welche Absichten und praktischen Voraussetzungen in ihnen gelebt haben. Nun hat es aber die Praxis ebenfalls mit Menschen, mit ihren praktischen Voraussetzungen und mit ihren Absichten zu tun. Und zwar in einer doppelten Weise: einmal hat sie allen Grund, dahinter zu kommen, welches die wirklichen Absichten und praktischen Voraussehungen der Ceute sind; und dann will sie ihnen die Absichten zu eigen machen und die praktischen Voraussehungen einpflanzen, die sie als die richtigen erkannt hat. So sind sich auf dem Boden des praktischen Innenlebens, also der überzeugungen und Strebungen, Kritik und Praxis nahegekommen.

Wenn wir ein Buch der Schrift fritisch=exegetisch behandeln, so haben wir vor allem darauf zu achten, welche praktischen Absichten es für die Er=

bauung und Erziehung der Menschen hat, an die es sich richtet. Besonders wertvoll wird diese Erkenntnis, wenn diese Absichten innerhalb derselben Schrift schwanken. Dann hat also entweder der Verfasser selber geschwankt ober es hat ihm irgend jemand etwas hineinkorrigiert. Diese Korrekturen sind für unsere eregetisch-praktische Behandlung ebenso wertvoll, wie sie für den, der auf dem alten Standpunkt steht, peinlich und schwierig sind. Sie helfen uns nämlich durch den Vergleich möglichst klar herauszubekommen, welches die Absicht des einen und welches die des andern Urhebers ist, und zugleich diese nach ihrem Wert gegen einander abzustufen; denn der Vergleich und besonders der Gegen= sat helfen vor allem zur Erkenntnis der Dinge und ihres Wertes. Wie sich der Wert dieser einzelnen Schichten und Teile zu einander verhält, ist gar nicht mit einem Wort zu sagen. Es ist nicht immer die spätere Meinung die höhere, sondern oft wird forrigiert ad usum Delphini oder für das liebe große Publis fum. Eine Entwicklung dieser Werte nach oben ist meist für uns zwar ideell aufzustellen, aber der geschichtliche Gang der literarischen Entstehung zeigt ein Auf und Ab. So wird es sich im Buch hiob herausstellen. Dieses Auf und Ab will nun verstanden und beurteilt werden, indem wir gerade eine solche ideelle Linie hindurch legen, die auf die hochsten uns geoffenbarten Werte und Ideale hingeht. Daß wir solche bei Jesus und Paulus finden, braucht nicht gesaat zu werden.

Aber nicht nur zur Auffindung der höchsten Makstäbe ist es von Wert, die verschiedenen Stufen zu beachten; es fällt auch noch eine andere Erkenntnis dabei ab. Diese Einschübe sind doch immer von lebendigen Menschen, entsprechend ihren Wünschen und Voraussetzungen gemacht worden. Sie haben eben darum auch immer einmal wieder gegolten, weil sich ja doch die Menschen so sehr in ihren Idealen gleichen, so weit sie auch durch Ort und Zeit von einander entfernt sein mögen. Es hängen etwa genug Gläubige an dem Worte Jesu, daß nicht der kleinste Buchstabe vom Gesetze vergeben wird, weil an diesem Ideal und Wert ihr herz hängt. Dieses legt Derwahrung ein, wenn die Kritik eine solche Stelle wegdefretieren will. Es ist nicht nur die Pietat, die sich gegen sie straubt, sondern auch der anders gerichtete Wille. Und erft, wenn dieser über sich selbst hinausgehoben worden ist, dann ist der Gläubige fähig, sich der Kritik zu erschließen. So ergibt sich also aus solchen kritischen Erwägungen manchmal eine Reihe von Bliden auf die Seele der heutigen Frommen. Mit diesen haben wir es aber doch zu tun; wir sollen sie zu höhern Idealen und Gutern hinaufführen. Darum wird sich uns aus der Einsicht in jene fritischen Derhältnisse mancher Wink für diese Arbeit ergeben. Manchmal werden wir den Weg gehen muffen, den die literargeschichtliche Entwicklung eines Buches gegangen ift, dem ein höher stehender Autor seine geistigere Auffassung aufgeprägt oder gar mit Einschüben einverleibt hat; manchmal aber werden wir den Weg rudwärts gu führen haben, den eine Entwicklung gegangen war, die hohe Werte auf die Bobenfläche des gewöhnlichen Menschendurchschnitts herabgezogen hatte.

Beides finden wir in unserm Buch, die Entwicklung hinauf und die Entswicklung hinab. Es unterliegt für uns keinem Zweifel, daß das sog. Volks-

buch, also die beiden ersten Kapitel und das lette von D. 10 ab, der älteste Bestandteil ist und für sich bestanden hat. In naiver und äußerlicher Weise behandelt es die Geschichte des frommen hiob, der zuerst glücklich war, dann von Gott durch den Satan geprüft wurde, aber sich bewährte und darum wieder gu seinem alten Glück emporstieg. Liegt dieser Sage wie dem gangen Buch hiob die Dorstellung zugrunde, daß es eigentlich dem guten und frommen Menschen immer gut gehen muffe, so rechnet die Sage doch schon mit einer kurzen Störung dieses Verhältnisses zwischen gut und glücklich. Aber diese wird nicht nur erklärt, sondern sie wird auch als bald überwunden hingestellt. An diese wunderschöne, das oberflächliche Nachdenken und Sühlen herzlich befriedigende Sage schließt nun der große Dichter, der den hauptstod des Buches geschrieben hat, sein Werk an. Er ist eine wunderbare Natur. Dor allem einmal ist er ein unerbittlicher Realist, der die Dinge nicht mit den Augen des Dogmas, sondern mit denen seines Wirklichkeitssinnes sehen muß. Daneben aber kommt er doch von dem alten Dogma nicht los. Aber er strebt doch dahin, einen Boden unter die Suffe zu bekommen, der ihn sicherer stehen läßt als dieses Dogma. Er strebt in der Richtung über dieses Dogma hinaus, die später von Jesus und Paulus bezeichnet worden ist: Gott allein ist des Menschen Halt und Trost; das Verhältnis zu Gott ist ein Glück für sich, das nicht erst an dem Mage des irdischen Glückes erkennbar ist. Aber es ist doch noch ein sehr weiter Weg von dem Punkt, den dieser große Dichter erreicht hat, bis zu der Stelle, da Jesus steht. Daß es sich bei diesen Dingen um die Wertschätzung und nur um die Wertschätzung handelt, wird uns noch klar genug werden. Genauer handelt es sich um die Möglichkeit, geistige Werte und besonders das Verhältnis zu Gott rein für sich als das höchste zu schätzen und nicht blok als ein Mittel zur Erlangung geringerer Güter anzusehen oder diese geringern Güter als notwendige Kennzeichen der höchsten zu betrachten. Weil kein höherer Wert als irdisch-leibliches Ergehen unserm Dichter vorschwebt, darum kommt er zu keinem befriedigenden Ergebnis. Wenn wirklich, wie Dolz annimmt, sein Werk, Hiobs Klage, mit Kap. 31 schließen sollte, dann stände dieses Kapitel wie eine stumme Anklage gegen den alten Gottesglauben da. Vielleicht hat derselbe Dichter, vielleicht hat ein andrer die großartigen Kapitel 38 ff. geschrieben, um diesen Eindruck zu beseitigen. Aber dann tam der Verfasser der Elibu-Reden. um im Dienst des "alten Glaubens" allen Zweifel niederzuschlagen — wir kennen doch diese Töne.

Das ist etwa die literarische Geschichte, soweit sie für uns von Wort ist. Was sagt sie uns nun? Zunächst sagt sie uns einmal, wie surchtbar schwer das Problem sein muß, um das es sich handelt, das Problem, das in den Worten liegt: der leidende Fromme. Jeder meint etwas Bessers sagen zu können als der Vorredner, weil er mit dessen Antwort nicht zusrieden ist. Und so geht es auch weiter durch die ganze Geschichte des biblischen Glaubens hindurch bis ins N. T. Jeder spinnt an dem Faden weiter und keiner kommt zum Ende; das Problem ist unendlich. Macht uns am meisten Eindruck der Dichter von hiods Klage, so bedeutet das für uns ohne Zweisel, daß nur ein solcher sich mit unserm Problem erfolgreich beschäftigen wird, der eine ganze Fülle von tiesen eignen Erlebnissen aus der Tiese seiner Seele an es herandringt; denn mit dogmatischen Resserionen ist hier nichts getan. Daß dabei die Sösung in der

Richtung auf die Innerlichkeit liegen muß, ist ebenso klar. Aber dann ist für uns die Rücksicht auf das liebe Publikum, von der Duhm in seinem kleinen schönen hiod-Bücklein spricht ), wieder mächtig geworden. Die Sache soll nun unter allen Umständen gut ausgehn; so will es nicht nur die Galerie, sondern auch das Parkett. Daß diese endgültige Sösung im Sinn des wiederhergestellten irdischen Glückes am meisten durchgeschlagen hat, beweist einem jedes Wort, das Große und Kleine über das Buch und die Gestalt hiobs sagen und wie sie demgemäß das Unglück auffassen. Das Unglück ist darnach bloß eine Prüfung, und wenn man sich in ihr bewährt, dann wird es sich wenden. Es ist geradezu ein Unglück für sich, wie diese Auffassung herrschend geworden ist; denn sie ist zum guten Teil daran schuld, wenn so viele Gott den Rücken kehren, falls diese dogsmatisch feststehende Ansicht sich nicht verwirklicht.

Darum haben wir allen Grund, um der höhern Wertschätzungen und Dorstellungen willen, die wir anzubahnen haben, uns gründlich mit der kritischen Auffassung des hiod-Buches zu durchdringen, damit wir die Menschen nicht auf einer Linie zurüchkalten, die tief unterhalb des Wortes Gottes ist. Es wird sich uns noch als unsre Psiicht herausstellen, in Bibelstunden und in höheren Schulklassen diese kritischen Ansichten ganz offen vorzutragen, falsche hoffnungen zu beseitigen und die richtigen zu begründen. Dazu ist die Einführung in diese literargeschichtlichen und kritischen Derhältnisse ein ganz vorzügliches Mittel.

### II. Der Inhalt des Buches.

#### 1. Die Sage.

Die Geschichte Hiobs, die aus dem jetzigen Vor- und Nachspiel besteht, spielt auf einer Doppelbühne. Ein Teil der Geschichte spielt auf der Erde im Lande 113, der andere Teil spielt im himmel, im Thronsaal Gottes. Jede religiöse und poetische Betrachtung geht selbstverständlich denselben Weg, den diese Ergablung geht: fie beginnt mit dem entscheidenden Dorspiel im himmel, um dann auf seine Solgen auf der Erde zu achten. Wir wollen aber einmal religionspsychologisch vorgehn, um den rechten Ausgangspunkt für unsere Frage nach der Derwertung zu bekommen. Darum muffen wir den umgekehrten Weg geben. Sür diese religionspsnchologische Betrachtung sind in einem jeden religiösen Glaubensgedanken oder Glaubenssak zwei Stude vereinigt: einmal bildet irgend ein Teil der gegebenen Welt, besonders dessen, was in ihr geschieht, die Grundlage; dazu tritt dann die Deutung, die mit einem Gedanken aus einem gang andern Bereich dieses in der gewöhnlichen Erfahrung gegebene Stud Wirklichkeit in ein bestimmtes Licht sett. So ist an jeder religiösen Erkenntnis dies als eine wichtige Seite zu beobachten, daß sie die Deutung eines Studes Wirklichkeit mittels eines Strahles aus einer höhern Welt enthält.

Es ist uns Menschen ganz unausweichlich in den tiefsten Grund unserer Seele eingepflanzt — wenn wir sagen: vom Schöpfer, dann vollziehen wir gleichschon eine solche Deutung dieses seelischen Tatbestandes — daß wir in dieser Weise deuten müssen. Wenn es ein religiöses a priori gibt, dann ist es sicher

<sup>1)</sup> Das Buch hiob, Tübingen 1907.

nicht weit von diesem tiefen Trieb entfernt, den wir am besten als Drang, alles 3u verpersönlichen, bezeichnen können. Diese Verpersönlichung wird nämlich religiös, sobald sie einen überlegenen Willen heranzieht, auf den sie jenes irdische Geschehen zurückführt. Don dieser Seite aus angesehen, ist alle Religion ein Dersuch, die Welt und das Leben zu deuten. Der Wettbewerb unter den Religionen hat dies zum Ziel, soweit es sich in der Religion um Weltverständnis und um die passive Stellung zur Welt handelt, die beste Deutung für das Weltgeschehen und die Cebensereignisse zu finden. Die beste Deutung ist aber die, welche einmal am meisten das innerste Leben des Menschen fördert und dann den Tat= sachen am gerechtesten wird. Diese Begriffsbestimmung wird uns noch manches= mal im Verlauf unserer Behandlung des hiob-Buches zu beschäftigen haben. Denn es wird sich uns herausstellen, wenn wir seine einzelnen Teile genauer angesehen haben, daß sie Versuche darstellen, ein Stud der erfahrbaren Wirklichkeit, nämlich das Leiden, immer besser zu deuten. Das ganze Buch hiob sett, wie es uns jekt vorliegt, eine Deutung neben die andere, weil immer die frühere nach einer jener beiden genannten Seiten nicht genügte: entweder förderte sie das innere Leben nicht genug oder sie vergewaltigte die Catsachen.

So mussen wir also auch die Erzählung von dem frommen Knecht hiob Die Geschichte, die auf der Bühne der Erde spielt, ist das Stuck Wirklichkeit, und die, die auf der himmlischen Bühne spielt, ist die Deutung mit einer solchen religiösen Erkenntnis, die sich auf das Leiden des Frommen begieht. Wir werden nachher noch davon zu sprechen haben, was von dem Stück Wirklichkeit zu halten ist. Zuerst aber erinnern wir gang flüchtig an den Inhalt dieser einzigartigen und jedem bekannten Geschichte. Was sieht man gleich= sam mit leiblichen Augen sich auf der irdischen Buhne abspielen? Ein frommer Mensch ist im Glück. Dieser Anblick hat etwas tief Befriedigendes für jeden. Zuschauer; Schicksal und Seele stimmen so mit einander überein, wie es von irgend einer Stimme in uns gefordert wird. Der Gerechte ist im Glück. Da auf ein= mal wird sein Glud gestört und sogar vernichtet. Das gefällt uns nicht. es gefällt uns wieder, daß er gerecht und fromm bleibt. Auf einmal wird darauf sein Glück wieder hergestellt. Das erweckt in jedem ein tiefes wohliges Gefühl: eine peinliche Störung ist beseitigt und der richtige Zustand ist wieder da. ist geradeso, wie wenn sich eine Dissonang auflöst; dann hört man den Afford noch einmal so gern; er gefällt einem viel besser als vorher.

Ein Blick auf die himmlische Bühne gibt die Deutung zu diesem Wechsel des Glückes. Über dem ersten Bild, das Glück und Gerechtigkeit vereinigt zeigt, schwebt das Bild Gottes, der gleichsam der Bürge für diese Verbindung ist; er lohnt Gerechtigkeit mit Glück und Treue mit neuem Glück. Gott ist gedacht als der höchste Weltwille, der beides in seinen händen hält: die Gesetzestasel der Gerechtigkeit und die Fülle des Glücks. Man kann auch sagen, daß das Leitbild des Königs vorherrscht, der den Sinn sür Gerechtigkeit mit der Fülle der Gaben verbindet, mit denen er belohnen kann. Den Tatbestand, daß der Gerechte glücklich ist, deutet der Gläubige mit dem Begriff des gerechten und mächtigen Gottes. Wir können es ja jetzt schon sagen: diese Deutung ist ein Dogma, d. h. ein Schlüssel zum Lebens= und Weltverständnis, der den Gläubigen der Zeit, aus der unsere Sage stammt, völlig sessenten. Wir machen ebenfalls schon darauf

aufmerksam, daß wir keinen Grund haben, diese Art der Deutung nur mit herab= laffenden Gefühlen anzusehen; haben wir eine Vorstellung bavon, wie lange die Menschheit daran gearbeitet haben mag, ehe sie dazu tam, solche sittlichen Maßstäbe zum Mittel der Lebensdeutung zu wählen? In diesem Dogma sind ohne Zweifel eine Reihe von Bestandteilen des seelischen Lebens zusammengetreten: einmal der starte Anspruch auf allgemeine Gultigfeit, den ein jeder solcher sittliche Grundsatz erhebt, da er nicht nur für die Menschen, sondern auch für die Welt gelten will; das Leben, die Welt und auch der Wille, der beide be= herrscht, mussen unbedingt ihm untertan gedacht werden. Daneben aber ist es auch eine Fülle von Beobachtungen gewesen, die diesem Dogma Recht gaben: tatsächlich ist oft genug Glück, und zwar äußeres Glück, an die Gerechtigkeit und Frömmigkeit geknüpft (f. Behandlung der Dankgebete unter den Pfalmen S. 238 f.); auch das werden wir uns für später merken mussen, weil wir viel zu gern ebenso das Gegenteil mit gewichtigen Stimmen aus dem A. T. als allgemein gültig hinzustellen gewöhnt sind, wie jenes Dogma aus dieser Verbindung von blud und Gerechtigkeit eine allgemeine Regel gemacht hat. So sieht die Welt für unfern Dichter zunächst aus: unter dem Segen des gerechten und mächtigen Gottes wohnt der Gerechte im Glück. - Aber nun kommt auf der irdischen Bühne die Störung; das Leben ist grausam genug, sich nicht immer um die Derwirklichung des Dogmas zu bemühen. Woher kommt diese Störung? Die Erzählung deutet sie, aber nicht, indem sie sie in erster Linie auf Gott guruckführt; sie stammt von dem Widersacher, der eine Freude daran hat, gerade das Glück der Gerechten auf die Probe zu stellen, indem er ihre Gerechtigkeit auf die Probe stellt. Die Art, wie dieser Widersacher mit Gott verhandelt, also die Wette und seine Mission, ist eine prachtvolle Weise, mythologisch dramatisch das Geschehen auf der irdischen Bühne zu beleuchten und zu deuten. Das übel stammt nicht von dem gerechten Gott und doch stammt es von ihm; er hat es zugelassen. Man fühlt es beinahe dem Dichter nach, wie er sich freut, diese Auskunft gefunden zu haben. Die hauptsache aber ist nun die: nach dieser turgen Störung, die eine Einräumung des Dogmas an die Wirklichkeit darstellt, weil diese doch jedem aufmerksamen Beobachter auch den frommen im Unglud zeigen muß, wird der Jusammenhang zwischen Glud und Gerechtigkeit wieder siegreich hergestellt. Und zwar ist der Zusammenhang des Glückes mit der Gerechtigkeit beider mitwirkenden Personen gemeint; die Gerechtigkeit hiobs ist in der Anfechtung bewährt, und diese Bewährung erfordert darum eine Wiederherstellung des Gludes, weil im Grund beide doch nun einmal, trot aller zeitweiligen Störungen, un-Diese Wiederherstellung des Glüdes für den zertrennlich von einander sind. bewährten Gerechten aber leistet der gerechte Gott, in deffen Wefen es liegt, der Burge für diese Verbindung zu sein. Der gerechte Gott gibt dem gerechten hiob sein einstiges Glück wieder. Denn Glück und Gerechtigkeit hängen aufs engste zusammen; der Gerechte hat gleichsam als seinen selbstverständlichen Lohn Glud gu beanspruchen, und Glud ift ein gang unentbehrliches Kennzeichen von Gerechtigkeit. Weil Gott beide miteinander zu verbinden hat, verweilen wir noch einen Augenblick bei den beiden Teilen dieser religiosen Erkenntnis, dem Stuck irdischen Cebens und seiner Ausdeutung durch das Geschehen im himmel.

Offenbar hat der Dichter dieser Erzählung, wie es des Dichters Art ist,

ein Stud Wirklichkeit gestaltet, wie es sich in seiner Seele spiegelte. Gewiß kommt ein solder Sall vor, daß sich das Glück eines Gerechten auf Grund seiner bewährten Gerechtigkeit wiederherstellt. Aber der nachfolgende Dichter, der seine "Mlage" mit dieser Volksergählung verbunden hat, muß gang entgegengesett empfunden haben. Sur ihn ist gerade dieser von dem ersten Dichter als typisch und normal gesette Sall nicht die Regel, sondern die Ausnahme. Er hat sicher empfunden, daß dieser Sall ausgewählt oder erdacht worden ist, nicht aus der wirklichen Wirklichkeit, sondern aus dem Bedürfnis heraus, dem Dogma möglichst angesichts dieser Wirklichkeit zu seinem Rechte zu verhelfen. Es ist der Geist aller solchen Geschichten, wie wir ihn ja genug kennen, wenn die Spannung der Zuhörer zuerst durch den Eintritt des Unglücks und dann durch den der Rettung wachgehalten wird. Das Problem aber beginnt eben da, wo die Störung nicht so schnell beseitigt, sondern zu einer dauernden Einbufe des Glückes wird. Da muß das Dogma auf das allerschwerste erschüttert werden. Das wird das Problem des zweiten Dichters sein.

Der Geist der Deutung erfordert noch ein besonderes Wort, wenn dieses auch nur Gesagtes betonen kann. Wohl das wichtigste Stud an allem, was man in diesem Sinne Geist nennt, ift die Art der Wertschätzung; ob irdisches Glud ober ob geistiges Gut geschätzt wird, das macht den Geist eines Menschen zum quten Teil aus. Dann herrscht in dem Volksbuch wie auch in jedem Märchen ein irdischer Geist. Es ist das gewöhnliche Glücksbedürfnis, das hier seine Wünsche und Träume erfüllt seben will. Darum hat man aber auch die Märchen so gern; es wird alles wieder gut. Und das geschieht auf eine zum Teil phantastische Weise; aber wir Großen entdecken immer noch etwas Kindliches in uns, das an Märchen seine Freude hat. - Wenn nun die Wirklichkeit zeigen wird, daß sie nicht immer diesen Wünschen dienstbar ist, wenn auch die Deutung versagt, daß Gott dazu da ist, dieses Wünschen zu befriedigen, dann ist hier der Dunkt gegeben, um in eine höhere Wertschätzung hinaufzuwachsen. Dermag der Mensch nicht von dem Glauben zu lassen, daß die Wirklichkeit den großen Werten dienst= bar ist, vermag er auch nicht Gott als den hinwegzudenken, der diese Werte in der Wirklichkeit durchsetzt und den Menschen schenkt, so wird doch alles, Wert und Gottesbild, in die höhe geiftigen Wesens hinaufgehoben, wenn dabei auch aus der Not die Tugend gemacht wird. Damit sind wir an den Punkt getommen, wo der zweite Dichter, der größte des Buches, mit seiner Auffassung des Problems und seiner Cosung einsett.

#### 2. Der Dichter der Klage.

Nun kommt der große Geist, mit dem wir uns so mannigsach verwandt fühlen, der Versasser von hiods Klage. Mehreres ist es, was uns an ihm so anziehend erscheinen muß. Es ist immer das Zeichen eines kleinen Geistes, sich an eine Regel oder an ein Dogma zu hängen, also zu tun und zu denken, was sie alle denken und was "man" denkt. Darum aber ist es das Zeichen größerer Geister, daß sie auf einmal mit eignem Blick ein Stück Wirklichkeit gewahren, das disher vor jedermanns Auge gelegen hatte, aber noch von niemand so schapen worden ist. Mit anderen Worten: es ist das Kennzeichen des Genies, die Ausnahmen von der Regel zu sehen und neue Regeln aufzustellen.

So schmerzt es unsern Dichter, daß der Sall des glücklichen hiob, der wieder jum Glud gekommen ift, nachdem er durch Bewährung sich den handen Satans entzogen hatte, daß dieser Sall nicht die Regel ist, wie es das Dogma vorschreibt, sondern gerade die Ausnahme darstellt. Wenigstens entringt sich seinem Geist ein aus der Tiefe der Seele geborenes Werk, das einen gang anderen Sall da= neben sett, nämlich den, daß der Dulder nun einmal nicht erhört wird, sondern im Elend bleibt. Und dieser eine Sall ist vielleicht sein eigner Sall. Denn gang offenbar trägt dieses Gedicht einen durch und durch persönlichen Grundqua an Eine jede Zeit schaut ja immer solche klassischen Dichtwerke mit ihren eignen Augen an und sieht darum in ihnen etwas andres als eine vorhergegangene Wir empfinden darum einmal an jenem Gedicht jenen herben, bis an die Stepsis streifenden Jug der Wahrhaftigkeit, die nur das Wirkliche gelten lassen will und eher nach dieser Seite hin einseitig wird und übertreibt, als daß sie sich durch das Dogma ein falsches Bild von den Dingen vormachte, wie es die Illusion sich selber vortäuschen möchte. Aber daneben haben wir noch Sinn für die personlichen herztone, die in einem solchen Werke zu finden sind. Wir fragen überall nach dem Menschen, der dahinter steht, und fühlen uns stets mit Recht von einem solchen Dicht- oder Kunstwert ergriffen, wenn uns die Ahnung aufgeht, daß sich hier eine Seele ausgesprochen hat, der gegeben war, zu sagen, was sie litt. Wir brauchen ja gerade nicht in Entzücken zu geraten, wenn wir diese beiden Wörter aussprechen: Realismus und personliches Ceben; aber sie stellen doch einen wichtigen Beitrag unseres hiob-Buches zur Praxis dar; diesen Geist ruhiger, unbefangener Betrachtung der Dinge, der sich nicht scheut, immer wieder vor der Wirklichkeit der Welt und Gottes umzudenten über Gott und Welt, und daneben diesen Sinn für das persönliche Leben einer Seele statt bloß für Gedanken und Theorien - beides sollte uns die Beschäftigung mit unserm Buche erweden oder stärken.

Wenn wir nun in die Analyse dieses Teiles eintreten, den wir mit Volz Hiobs Klage nennen, so behalten wir dabei unsere oben genannten Ziele sest im Auge. Mit Volz stellen wir unbedingt das Persönliche über das Sehrshafte und damit auch über die Sösung eines allgemeinen theoretischen Problems, wenn wir das letztere auch nicht ganz zurücktreten lassen können. Wir sammeln uns dabei Gedanken für die nächsten Teile, die von dem Leidenden, den Tröstern und von dem Problem handeln sollen; daneben mag unsere Zusammenfassung eine hilfe für die Behandlung des ganzen Buches in der Bibelstunde oder im Unterricht darbieten.

Das Kap. 3 gibt uns schon gleich einen Beitrag zur Psychologie des Kranken und des Leidenden überhaupt, in dem sich aber auch wohl der praktische Gewinn dieses und ähnlicher Kapitel des Buches erschöpfen dürste. Wer nur irgend einmal länger leidend gewesen ist, der kennt sich bald in diesen Seelensschilderungen aus, wenn auch natürlich hier alles ins Große hinausgehoben ist, wie es sich für den Dichter gebührt. Dann aber ahnt man auch schon den tief persönlichen Jug, den diese Klagen an sich tragen; so etwas kann man nur dichten, wenn man es selbst erlebt hat. Sosort schlagen uns die düstern Wogen der tiessten Melancholie entgegen. Mit seiner furchtbaren Freude an der Selbst-

qual oder wie es ein anderer frommer Dichter ausdrückt "an der selbsteignen Pein" richtet hiob sich wider sich selber und die Wurzeln seines Daseins. Welche schweren Kämpfe und Qualen muß man vorangegangen denten, wenn ein Menich so den natürlichsten Trieb der Selbsterhaltung verleugnen und in dem Gedanken schwelgen tann, daß er nie möchte geboren sein! hier sehen wir tief in die Seele des Unglücklichen hinab. Das graue Gespenst hppochondrie sitt da und erfüllt alles mit seinem Dunkel. Wir haben oft keine Ahnung, was in der langen, langen, oft einsamen Nacht durch die Seele der Kranken zieht, die wir leidlich gefaßt am Tage vor uns sehen. Das ist einfach hölle. Dieses Echo, das die leiblichen Leiden in der Seele weden, ist dann auch ein wirkliches Leiden; nicht nur darum, weil hier die größten Schmerzen erlitten werden, sondern auch ichon darum, weil hier tatsächlich eignes Denken und Wollen, und darum auch eigne Schuld zumeist schon längst aufgehört haben und einfach taufale Vorgänge aus dem einen Gebiet zwingend in das andere übergreifen. Es ist immer sehr fesselnd, wenn man es noch an sich selbst beobachten tann, wie solche Gedanken gleichsam aus einer unterirdischen höhle heraus immer mit Macht nach der Oberfläche des Bewußtseins hinaufdrängen und -stoßen, und zwar mit der unausweichlichen Gewalt, die dem mechanischen Gebiete eigen ist. Man kämpft mit seinem Willen dagegen an, indem man bewufte und gewohnte Vorstellungen und Regungen aufbietet. Dann kann man gang genau bei einiger Schulung dem Kampfe gusehen, der sich dann erhebt. Man spürt dabei gleichsam deutlich, wie viel jene Dorstellungen vor diesen voraus haben. Aber so lange man es noch merkt, ist man ihnen immer noch überlegen. Richtig frank ist man erst dann, wenn man es nicht mehr merkt, sondern sich gang von ihrer dunkeln Gewalt tragen läßt. Der merkwürdige und entsetzliche Trieb dieser hypochonder nach Selbstvernichtung behält hier nur die form des Wunsches; hiob träumt von einem Leben ohne Schmerg, dem Leben der Ungeborenen. hier klingen schon die Tone der Senti= mentalität, des Mitleids mit sich selber an, die so überaus gefährlich für die Kraft und Männlichkeit einer Seele sind. Die Todessehnsucht, die doch so oft mit einer großen Angst vor dem Tode sich verbindet, ist auch ein kennzeichnender Jug an solchen Kranken. Bei hiob ist nun das Besondere der religiöse Jug. Gleich stellt sich bei ihm jener Zwang ein, der das Wesen des religiösen Menschen ausmacht, alles auf Gott zu beziehen, auch wenn die übliche Verbindung der Lebensumstände, also hier der Leiden, mit dem Gedanken an Gott, das Rätsel und die Qual nur vermehrt. Das Fragen nach dem Warum, das jeder kennt. der nicht ohne den Gedanken an Gott die kummervollen nächte auf seinem Bette weinend saß, das hadern mit dem Gott, von dem man doch nun einmal alles herleiten muß, was man erleidet ohne es zu verstehen, das ist allen wohlbekannt, denen der Gedanke an Gott so zu einem Muß geworden ist, daß man von einem religiösen a priori reden kann. Wer nur ein wenig an Leib und Seele gelitten hat, der muß sich dieses wunde und wehe herz so vorstellen können, daß er das tiefste Mitgefühl mit ihm hegt, ein Mitgefühl, wie es das einfachste und natürlichste ist, was zwischen Mensch und Mensch hin und her geht.

Das ist aber nicht der Vorzug der drei Freunde. Wie viel Bitterkeit spricht doch aus der Schilberung dieser Freunde, eine Bitterkeit, die sich ohne Zweisel in der Seele des Dichters angesammelt hat, wenn blöder, herzloser Un-

verstand ihn mit der besten Meinung gequält und gepeinigt hatte. Das muß man auch einmal durchgemacht haben, wie der wohlmeinende Unverstand der Menschen einem so zudringlich in sein allerinnerstes Leben hineinschwaten kann. so wie sie es eben verstehen; und es ist doch keine Möglichkeit, ihnen klar gu machen, wie wenig sie einen verstehen. Elifas macht es ja zuerst gang gut; er appelliert an das bessere Ich hiobs, er möge das, was er andern getan habe. auch an sich selbst tun, nämlich sich selber trösten und den Kopf oben halten. Er erwedt in ihm die hoffnung, daß es mit ihm besser werden muß. Denn es muß ihm doch sein guter Wandel helfen. hier kommt die Voraussekung zu Tage. die allem weitern zugrunde liegt. Es ist das Dogma: dem Guten geht es gut, dem Bösen geht es schlecht. Elifas wendet es hier schon leise gegen hiob, indem er ihm die Folgerung aus dem Dogma nahe legt: Bekehre dich zu Gott und du wirst gesund; die Krankheit kommt sicher von verborgner Sünde: darum cossanto causa cossat effectus. Dom sichern Port aus rät er gemäcklich. Er rät, wie er es versteht, etwas hart dogmatisch. Mit der Einfühlung in die Seele des Mannes, der da vor ihm leidet, gibt er sich wenig Mühe. Der Mensch ist für ihn nicht vorhanden, nur das Dogma. Er macht sich als ein richtiger Muster= frommer etwas wichtig mit seiner Sonderoffenbarung, die doch keine ist. er ist immerhin noch so liebenswürdig, dem hiob bloß mittelbar zu sagen, daß er ein Sünder sei und Strafe erleide, indem er ihm sein Teil an der allgemeinen Sünde der Menschen zumist. Er erzählt auch, wie so mancher Tröster, ein Geschichtchen, und zwar eins von einem, der sich durch seine Torheit um haus und hof gebracht hat. Dann spricht er etwas salbungsvoll vom großen, mächtigen Gott, der aus sechs Trübsalen retten kann und alles wieder aut macht. Das ist die überlegene Weisheit der in ihren Augen lebenserfahrenen Männer, mit der sie ihr langes Schweigen so unangenehm unterbrochen haben.

hiobs Antwort zeigt ihn wieder mit seinem eignen Gram beschäftigt und fast verliebt in seinen Schmerz. Dabei wird er immer bittrer gegen sein Ge= schick und aufs äußerste empfindlich gegen die Freunde; mit dem überfeinen Gefühl, das Kranke in der Regel für Menschen haben, merkt er ihre kalte härte, mit der sie ihm blok etwas porpredigen, aber sein Verlangen nach einfachem menschlichem Mitgefühl unbefriedigt lassen. Dor Gott weiß er sich unbedingt gerecht und ohne Tadel. Aber trotdem, fügt er immer bittrer hingu, überfällt ihn Gott, um ihn zu plagen. Seine Schwermut geht fast in eine Art von Der= folgungswahn über; er glaubt, daß Gott ihn mit einer grausamen Freude perfolge und quale. Dabei steht auch er aber immer auf der Voraussetzung, daß er zwar nichts Boses getan habe, daß aber doch Leiden im allgemeinen Strafe für Sünde ist; wenn ihm Gott nämlich eine etwaige Schuld nachwiese, dann wolle er sie bufen, damit ihm Gott die Schuld vergabe und das Leiden wegnahme. Bildad tröstet auch mit einer Predigt, die den harten Kausalmaßstab an hiobs Leiden legt und ihm wieder hintenherum zu verstehen gibt, daß er gesündigt haben muffe. Gang sicher ift er, wenn er über Gottes Absichten und Ratschluffe befretiert und mit dem hinweis auf seine Allmacht den fragenden Zweifler gum Schweigen bringt. hiob legt immer mehr den Nachdruck auf die Behauptung seiner Un-Damit gewinnt die gange Streitfrage zwischen ihm und den Freunden folgende Gestalt: beide Parteien sind darin einig, daß Leiden ein Zeichen von

Ungerechtigkeit ift. Die Freunde geben von der überzeugung aus, daß Gott unbedingt gerecht sein muß; also liegt die Ungerechtigkeit, die an hiobs Leiden schuld ist, auf hiobs Seite. hiob dagegen bestreitet diese seine angebliche Ungerechtigkeit; darum kommt er zu dem Schluß, daß Gott Leiden schickt ohne Rucksicht auf die sittliche Beschaffenheit der Menschen; so ist ihm also die Gleich= gültigkeit des Weltlaufs gegen das Sittliche aufgegangen; er sieht Gott jenseits von Gut und Boje. Mit folden Gedankengangen geht der Dichter immer mehr auf eine Linie über, die ihm von dem größten Werte wird; es handelt sich nicht mehr bloß um das Leiden, sondern um die Ehre des Leidenden vor Gott und den Menschen. Er soll als Sünder gelten und er will doch nicht als Sünder gelten, weil er glaubt, feiner zu sein. Wer kennt nicht das gallenbittere Gefühl, wenn man sich sower beschuldigt weiß und doch gar nichts gegen den mächtigen Beschuldiger machen kann, als gegen seine Anklagen die Behauptung der eignen Unschuld segen! In diesem bittern Seelenzustand läft sich Biob zu Gedanten hinreißen, die geradezu frivol sind; hat er nur die Wahl, entweder sich oder Gott als ungerecht hinzustellen, so geht er immer mehr dazu über, nicht nur seine Gerechtigkeit und Gottes Gleichgültigkeit gegen Recht und Unrecht, sondern gergbezu Gottes Ungerechtigkeit offen guszusprechen. Wir persteben es oft nur zu gut, wie in seiner vom Leiden übererregten Seele solche wilden, gottesläster= lichen Gedanken aufsteigen können. Sofar sett die alte Melodie, die schon seine Mittröster angeschlagen, eintönig fort; der harte Dogmatiker kramt berglos seine Weisheit aus und will als Advokat Gottes hiob zum Eingeständnis seines Un= rechtes bringen, weil Gott doch tein Unrecht begeben kann. Aber auch er findet fein menschlich teilnehmendes Wort. Kann es tatsächlich oft ein Erweis höchster und tatfräftigster Liebe im Sinne Gottes sein, wenn man einem solchen Leidenden mit kalter härte, mit scheinbarem Unwillen oder gar haß entgegentritt, weil es eine Liebe gibt, die wie haß aussieht, so ist das hier sicher nicht der Sall. Die ströhernen Gesellen haben nicht mehr Seele als sie zeigen; an Stelle des Gemüts ist ein Kompendium der Dogmatik getreten. Wie mag der Dichter selbst unter solchen trostlosen Tröstern gelitten haben, wenn er sie mit solcher Dorliebe der Verachtung und mit dieser Gründlichkeit zu schildern weiß! hiob beugt sich zu ihrem Entsehen ihrer Weisheit nicht und wird scharf gegen sie, wie es seiner Stimmung entspricht und auch ihrem Unverständnis gebührt. Kap. 13, V. 6 und 7 sagt er, worin der Gegensatz liegt, der auch uns noch von größter Bedeutung ist. Die Freunde meinen, sie redeten Göttliches, wenn sie die alte Dogmatik predigen; hiob aber wurde sie als Sachwalter Gottes anerkennen, wenn sie ihm menschlich naheträten. So schauen die einen immer noch Gott in dem, ich möchte sagen, Unmenschlichen, also in dem, was das gewöhnliche Denken und Sühlen des Menschen weit hinter sich läßt; die andern dagegen schauen Gott in dem, was einfach und schlicht menschlich, aber eben darum das Beste im Menschen ist. Und wie hiob den Freunden, so fann man auch immer noch vielen Ceuten den Dorwurf machen, daß sie für Gott Lügen reden, um ja äußerlich seine Sache nicht in Derlegenheit zu bringen; der 3wed heiligt dann die Mittel. In dieser Auseinandersetzung über das, was göttlich ist, ift uns auch dies von Wert, daß jeder sich bemubt, gleichsam Gott auf seine Seite zu bringen; denn allein ichon das Wort Gott bedeutet eine große Verstärfung einer jeden Stellung, mit der

es auch nur leidlich in Verbindung gebracht werden kann. Das 14. Kapitel zeigt in dem sehr bezeichnenden Wechsel der Stimmungen Hiobs wieder einmal die weiche Stimmung siegreich; des Menschen Herz ist wirklich ein trotziges und verzagtes Ding. Melancholisch und trostlos gibt hiob sich den düstersten Gedanken über des Menschen Geschiek nach seinem Tode hin; offenbar gewährt es ihm eine Freude, in solchen Gedanken und Gesühlen zu wühlen.

Die Antwort der Freunde zeigt die jedem von uns bekannte Empfindlich= keit darüber, daß der andre nicht sofort auf die doch mit solcher Sicherheit vor= getragenen lehrhaften Expektorationen eingegangen ist. Unerbittlich halten sie ihren theozentrischen Standpunkt fest und drücken den Dulder hinunter statt ihn emporzuheben. Sie tämpfen nur icheinbar für Gott, in Wirklichkeit tämpfen fie darum, daß sie recht bekommen. Es ist eine grausame, selbstfüchtige Barmherzigkeit, was aus diesen Tröstern spricht. Mit großer Wichtigtuerei bringen sie, gestützt auf die Autorität der Alten, ihre Banalitäten vor - männliche Basen, die einen ans Krankenlager gefesselten Menschen als eine willkommene Beute ihrer frommen Geschwähigkeit begrüßen. Unerbittlich wiederholt ihre Beschränktheit den einfältigen Schluß, der von der Strafe auf die Schuld gurudgeht. Hiob hat ganz recht, wenn er ihnen Kap. 16, 2 gründlich die Wahrsheit sagt und es sich verbittet, daß sie es ihm mit ihrem Trost noch schwerer machen. Es könnte noch für manchen andern Tröfter gefagt sein, was er ihnen ins Gesicht sagt, daß sie doch bloß an seiner Stelle und er an der ihren zu stehen brauche, damit er sie mit den gleichen Reden beglücke, mit denen sie jest ihn erfreuen. Einen solchen phantasierten Rollentausch muß man einem jeden empfehlen, der Leidenden wirklich dienen will. Das bekannte Wort Jesu läßt sich hier so abwandeln, daß man sagt: Rede so mit einem Kranken, wie du willst, daß man mit dir rede und verfahre, wenn du frant bist. Dagwischen blitt in dem bekannten Auf und Ab der Stimmung, wofür man einen leidenden Menschen nicht verantwortlich machen darf, einmal wieder in Hiob die Hoffnung auf, daß er im Himmel einen Zeugen hat, der ihm sein ideelles Selbst wieder herstellt, indem er ihn von dem Vorwurf der Schuld reinigt. Es streckt sich das ganz unzerstörbare Bedürfnis des Menschen nach Gott, also der höchsten Autorität, die ihm seine sittliche Unversehrtheit versichern und bescheinigen kann, trotz aller Bitterkeit mit elementarer Gewalt demselben Gott entgegen, unter deffen Pein und Ächtung er so schwer zu leiden hat. Dann aber bricht doch wieder der alte Jammer hervor; in dem uns schon bekannten Mitseid mit sich selbst entwirft er ein übertriebenes Bild von dem Derhalten der Menschen gegen ihn. in aller Verzweiflung und Enttäuschung spricht sich doch immer noch leise das Verlangen nach Glück vor den Toren des hades aus, ein Beweis, wie oft Verzweiflung nur die Maske dieses unzerstörbaren Verlangens ist. Bildad verrät uns eine Schwäche, die wir nur zu selten an uns selber merken: er kann es nicht abwarten, dis hiob fertig ist, damit die Freunde doch auch einmal zu Worte kommen, als wenn sie noch gar nichts gesprochen hätten. Man findet meistens, daß der andere recht lange redet, dagegen die eignen Worte findet man in der Regel sehr kurz. Man ist empfindlich, wenn einem jemand anders ins Wort fällt, aber man selbst glaubt natürlich dazu das Recht zu haben, wenn man üherhaupt darüber nachdenkt: denn man hat ja natürlich das allein Richtige zu sagen. Bildad sagt sein Sprüchlein her: fiat justitia, pereat mundus. spricht sein altes Wort, oder vielmehr nicht er, sondern die dogmatische Schule tut es, wo einer so spricht wie der andere und keine persönliche Note die Kraft der Überanstrengung schwächt. Das merkwürdige 19. Kapitel zeigt hiob wieder in dem uns bekannten Wechsel der Stimmungen. Zuerst flagt er bitter über Gott und sagt geradezu, daß Gott und nicht er selbst das Unrecht tut. Dann fommt eine sehr bezeichnende Schilderung der Art, wie sich die Menschen zu ihm stellen; sie verrät das scharfe Auge und die überaus empfindliche Seele des Leidenden, der es instinktiv herausfühlt, wie er seiner Umgebung nicht nur lästig wird, sondern auch langsam ihre Achtung einbuft; denn ein Mensch, der von seiner Machtstellung keinen Gebrauch machen kann, weil ihn die Krankheit und das Ceiden zur Untätigkeit verdammt haben, macht Menschen keinen Eindruck mehr, die in dem Leidenden nicht den Menschen an sich, sondern nur den überlegenen Gebieter zu seben gewöhnt waren. Diese Schilderung hiobs darf nicht nur als Schwarzseherei und frankhafter Argwohn aufgefaßt werden; tatsächlich gibt es solche Stimmungen, wie er sie schildert, noch unter den Ceuten; es ist fehr häufig eine schlecht angebrachte Idealisierung, wenn der pastorale Besuchs= und Ceichenredenstil immer von der treuen Sorge der Angehörigen spricht; ebenso wie es auch eine Ibealisierung ist, wenn der Kranke stets zumal nach seinem Tobe, sentimental angesehen und aus rednerischen Gründen zu einer Art von heiligem Dulder umgemalt wird.

Das Ende des 19. Kapitels bringt dann wieder einen jähen Wechsel in der Stimmung hiobs, wie er den nicht überraschen kann, der an sich oder an andern erlebt hat, wie die Krankheit das sichere Steuer des Cebens außer Tätigkeit sett. Nach einer verzweifelten Bitte an seine Freunde um Erbarmen tritt gang plöglich wieder die hoffnung auf, daß Gott ihn dennoch rechtfertigen und ihm als Freund erscheinen werde. Wir dürfen nicht vergessen, daß es schon eine recht ansehnliche höhe ist, von der aus hiob hier spricht; er hat das Derlangen, in seinem bessern Ich von Gott erkannt und vor der Welt dargestellt zu werden. Cangsam tritt der Wunsch nach Rettung und heilung durch Gott gurud hinter den andern, Gott als Freund und Erlofer zu schauen, der ihm seine Gerechtigkeit bescheinigt und ihm, dem Dulber, die schreckliche Meinung nimmt, daß Gott ihm gurne. Es ist also boch ein stark ideelles Verlangen nach Gott, das hier spricht. Nebenbei: ein solches Bedürfnis werden wir leider nur bei wenigen frommen unter unsern Kranken voraussetzen können; es ist auch falsch, mit ein paar Besuchen ein solches Bedürfnis erwecken zu wollen, es ist noch verkehrter, wenn man einen Kranken so behandelt, als wenn in ihm dieses Bedürfnis porhanden sein musse. - Die Art, wie hiob nach diesem wunderbaren Ausbruch seines tiefsten religiösen Verlangens seine Freunde anfährt, erinnert uns daran, daß wir es nicht nur mit einem franken und gereizten Menschen, sondern auch mit einem Mann des A. T. zu tun haben.

Auf die Rede Sofars, der wieder das alte Lied anstimmt, antwortet hiob, indem er zunächst um etwas menschliches Gefühl bittet; sie sollen ihn doch nur einmal sich ausreden lassen. Dann aber bricht noch einmal die alte Bitterfeit bei hiob durch, wenn er an das Glück des Gottlosen denkt. Es ist auch ein bohrendes Gefühl, wenn man sich von Gott oder Menschen ungerecht be-

handelt glaubt. Bu dem Leid selbst kommt dann noch dieses schmergliche Gefühl dazu. Das bohrt und wühlt und frift an der Seele - wenn man auch weiß, daß ein Vergleich mit andern gar nichts hilft, daß er sogar unsinnig ist - wer vergleicht nicht immer wieder sein eignes Los mit dem von anscheinend glücklichern Nebenmenschen! Wenn man auf sein Geschick sieht, pflegt man in der Regel sich mit solchen zu vergleichen, die über einem stehn; sieht man bagegen auf seine Tugend, so schaut man lieber nach unten. Ein Kranker hat nun leider allzuviel Zeit, jenen ersten qualenden Dergleich mit dem Geschick der Glücklichern anzustellen. Dabei wird es nicht an falschen Verallgemeinerungen fehlen; ist das doch immer eine Schwäche aller Menschen, zumal der leidenschaftlichen, daß sie allgemeine Urteile bilden muffen. Sie lieben den bestimmten Artikel: die Frepler oder gar der Frevler. So machen es die Freunde, wenn sie sagen: der Frevler muß zugrunde geben. So macht es hiob, wenn er sagt: der Frevler lebt im Glud. Bei beiden steht die Regel, daß Glud und Tugend gusammen gehören wie Frevel und Ungluck, im hintergrund. Don ihr aus beweisen einmal die Freunde, was sie beweisen wollen, daß nämlich hiob ein Sünder sein muß; hiob ist dann zwar Realist genug, um zu seben, daß diese Regel keine solche ist; aber dann weiß er sich gar nicht mehr zu helfen. Es geht ihm wie vielen Kranten und Leidenden, bei denen wir dieses Gefühl voraussetzen können, daß ihnen von Gott und Menschen Unrecht geschieht. Es frantt fie vor allem, daß sie eine Ausnahme von der Regel bilden, die Glück und Tugend gusammenbindet; denn wer glaubt nicht gut genug für das größte Glück zu sein! Aber sich als eine Ausnahme betrachten zu muffen, wenn es sich um ein Unglud handelt, tut ebenso weh, wie es wohl tut, wenn es sich um Glück handelt. Darum ist es ein gewisser Trost socios habuisse malorum; denn dann fällt das bittere Gefühl der Ausnahme weg und der Eindruck einer gewissen Regel beginnt seine versöhnende Macht auszuüben. Auf der andern Seite soll es aber fast jedes Glück etwas weniger groß machen, wenn man es mit mehreren ober gar vielen teilen muß.

hiob verweilt bei diesem Gedanken, daß es dem Frevler gut geht, mit einer gemissen eigensinnigen Freude. Sein Wirklichkeitssinn hat dem Dichter diese Beobachtung vielleicht auf seinen Reisen nahegelegt, und sein ideeller Selbsterhaltungstrieb läßt ihn diese Beobachtung in eine Regel verwandeln, weil er dadurch von der Anklage, um seines Leidens willen ein Boser zu sein, entlastet wird. Bemerkenswert ist es, wie er diese Beobachtung vom Glück des Frevlers mit seinem immer noch unerschütterten Glauben an die Vergeltung zu vereinigen weiß: die Kinder des Frevlers erhalten die Strafe sicherlich; aber warum nicht er selbst? Das ist das Besondere an diesem seinem Gedanken, daß er eine Weise darstellt, wie der Glaube an die Vergeltung mit dem Zweifel paktiert, der durch die Beobachtung der Wirklichkeit genährt wird; zuerst wird die Vergeltung an das Cebensende des Frevlers verlegt; dann erreicht sie erst seine Kinder und Nachkommen. Aber dann macht sich wieder der individualistische Drang geltend, wie hier und bei Jeremia, daß der Frevler selbst ernten soll, was er gesät Dieser Drang treibt dann aber über die sichtbare Welt in die andere hat. hinüber.

Die folgende Rede des Elifas bietet wieder ein prachtvolles Beispiel

frommer Konsequenzmacherei und dogmatisch-deduktiver Vergewaltigung der Catsachen. Der Fromme ist leicht in der Gefahr, von seinem gewissen Glaubens= und Dogmenstandpunkt aus Entscheidungen zu treffen, die nicht nur ein Urteil über bestimmte Tatsachen, sondern auch die Sorderung enthalten, daß gewisse Dinge Tatsache sein mussen. Das führt dann oft zu einer beroischen Illusion, die der Kraft Slügel verleiht; manchmal aber auch zu einer gottseligen Unverschämtheit, von der wir hier ein schlagendes Beispiel haben. Dieses "Gewiß hast du Brüder gepfändet" ist so frech, wie das übliche "Sollte nicht Gott . . , " das gerade durch die scheinbare Selbstverständlichkeit, die in der rednerischen Frage liegt, eine innerliche Unsicherheit und wirkliches Nichtwissen verbergen soll. scheint ja nur ein falscher logischer Schluß zu sein, wenn Elifas so folgert: Das übel ist auf alle Sälle Strafe; du willst gottesfürchtig sein; also ist es eine Torheit, anzunehmen, daß dich Gott für deine Gottesfurcht straft; er straft dich vielmehr für verborgne Sunde. Es scheint nur ein falscher Schluß, nämlich die beliebte Umkehrung von Subjekt und Prädikat zu sein; aber hinter dieser Unlogik steckt die Unmoral; es gibt eine Ethik der Logik und sogar der Grammatik; denn in der Regel ist der bose Wille an solchen Sehlern schuld. Diese bittern hnpothetischen Anklagen werden durch die salbungsvollen Redensarten, mit denen Elifas schließt, nicht gemildert; wir dürfen ja nicht glauben, daß wir es mit frommen Worten auswischen können, wenn wir einen Menschen gefrantt haben; denn dieses brennt stärker und länger, als jene unsere freundlichen Worte wirken. übrigens ist an den Freunden vielleicht auch dies zu beachten: wenn man etwas Dummes oder Böses gesagt hat, neigt man merkwürdig stark dazu es zu wieder= holen; damit will man entweder sich selbst oder die andern an den Inhalt seiner Worte glauben machen.

Nun kommen die bedeutungsvollen Schluftreden hiobs. Es ist kein Eigensinn, wenn er auf seiner Unschuld besteht; Eigensinn nennt man es immer, wenn der andere uns nicht nachgeben will, da wir natürlich recht haben und er unrecht; an uns selbst freilich nennen wir es stets Charafterstärke. Es ist durch und durch recht, daß man unerbittlich auf seinem Standpunkt stehen bleibt, wenn man fest von ihm überzeugt ist, mögen es auch noch so gute und noch so alte Freunde sein, die einen eines Bessern belehren wollen. Dann wäre Nachgeben um des lieben Friedens oder auch nur um der lieben Ruhe willen eine sträf= liche Pflichtverletzung, wenn es nicht gerade Ceute sind, auf die man überhaupt nichts zu geben hat. hiob tämpft hier um seine Ehre vor Gott und Menschen; das kann die höchste Pflicht sein; denn ohne Ehre hört in der Regel unsere Geltung und damit auch oft unsere Wirksamkeit auf. Schon hier freilich wollen wir einen Blick auf das Kreug Jesu werfen, das zwar vor Menschen die größte Schande schien, dafür aber Jesus die höchste Ehre und die höchste Wirksamkeit eingebracht hat. - Wir werden es dem hiob nicht übelnehmen, ebenso wie wir es unsern Durchschnittschriften verargen wollen, wenn er mit einer gewissen Rührung und auch Selbstbespiegelung bei seiner frühern Daseinsweise verweilt, in der Glud und Tugend so prompt zu einander stimmten. Dabei mag ja ein wenig Erinnerungsoptimismus mitspielen; aber es ist ein guter seelsorgerlicher Rat, daß sich die Leidenden an schönen Dorstellungen erfreuen sollen; das ift sicher besser, als wenn sie sich die Seele mit bittern Gedanken gerreißen. Freilich dient hier bei hiob jenes schöne Bild dazu, die Gegenwart nur noch trüber und ungerechter erscheinen zu lassen. Aber weiß einer das abzuwehren, dann tann ihm die Erinnerung an Glück und hohe Tage des sittlichen Lebens eine große Genug-tuung und auch ein Beitrag zur Gesundung sein. Bei hiob freilich läuft der Vergleich aus in eine ganz besonders bitter und heftig hervorbrechende Anklage gegen den ungerechten Gott. Diese bekommt ihren gang besonderen Stachel durch hiobs Aussührungen im letzten Kapitel; es sind das die berühmten hypo-thetischen Selbstverteidigungen, in denen das höchste Ideal des ganzen A. T., wenn auch in negativer form, aufleuchtet. Ihren Sinn muffen wir uns darum flar machen. Hiob sagt wie im Kehrreim: wenn ich das und das Böse tat, dann müßte, dann dürfte Gott mir das und das tun. Also er hat es nicht getan. Dann durfte auch Gott ihm kein Übel auflegen, das nur eine Strafe für Sünden sein konnte. So ist Hiods Blick rein auf die Vergangenheit gerichtet. Es handelt sich für ihn nur um die Rechtfertigung seines frühern Wandels. Er sagt nicht etwa: Ich will nun gut und rein, besser und reiner werden; — das wäre seine Cäuterung durch die Leiden, die darin zum Ausdruck kame. Sondern er fagt: Ich bin gut und rein gewesen, ich war sogar ganz besonders gut und dennoch —
— Darin liegt die ganze Bitterkeit ausgesprochen, die seine Seele erfüllt: der Gute, der ganz besonders gut war, hat ganz besonders zu leiden. Das muß auf dem Boden des A. T. die größte Paradoxie bedeuten. Mehr oder weniger klar liegt darin dies als seine Überzeugung: Wenn Ceiden ein Zeichen von Ungerechtigkeit ist, wenn ich aber nicht ungerecht gewesen bin, dann bleibt nur eins übrig: dann ist Gott ungerecht. So steht es immer, wenn man auf dem Boden gewisser Voraussetzungen eine Frage lösen will, die ihre Gültigkeit weit hinter sich läßt; es kommt zu einer schreienden Paradogie. Die Voraussetzung, daß Gott gerecht, im menschlichen Sinne gerecht sein müsse, wagt natürlich da-mals niemand anzutasten. Daher kommt dann diese völlige Ratlosigkeit hiobs. Daher kommt es auch, daß dieses letzte Kapitel der Klage hiobs wie ein vom Blitz gefällter Baum, wie ein ausgebrannter Turm in die höhe ragt. Das ganze bohrende Weh, das durch das Gefühl, ungerecht behandelt zu werden, verschärft, neben allem Leiden selbst, in die Seele dringt, das spricht hier in einzigartiger Stärke einen jeden an, der in Seelen zu lesen versteht. So endet denn dieser Teil mit einem gewaltigen Fragezeichen: Gott, bist du gerecht? Gott antworte deinem gequälten Knecht: Bist du gerecht?

#### 3. Nachträge.

Es wäre etwas Großartiges für den ästhetischen Betrachter, wenn das Gedicht mit diesem Fragezeichen geschlossen hätte. Und der sittlich gerichtete Wahrheitssinn müßte den Mut anerkennen, der sich in diesem schmerzlichen Derzicht auf praktisch wertvolle Erkenntnis äußerte. Aber es ist verständlich, daß auf dem Boden des Glaubens an Gott dieses Fragezeichen nicht das Letzte sein durste; wir müssen es allen "Gottsuchern" von heute immer wieder sagen, daß die Religion nicht vom Suchen, sondern vom haben lebt; und dasselbe gilt auch von allen Theorien über ihre Entstehung, daß sie niemals mit einem Bedürfnis, sondern erst mit dessen Erfüllung entstanden gedacht werden kann. Wer es auch nun immer gewesen sein mag, der die Kap. 38-42 angesügt hat, er hat eine

Antwort gegeben, die wir in den Kreis unserer Betrachtung ziehen müssen. Der Dichter läßt Gott selber erscheinen und sprechen. Gott schlägt bekanntlich diese schmerzliche Frage hiods mit dem hinweis auf seine Allmacht nieder. Er beweist ihm, daß er, Gott, der Größere ist. Dazu geht er alles durch, was es am himmel und auf der Erde Großartiges und Wunderbares gibt. Hiod hatte nach Gottes Gerechtigkeit gefragt, und Gott antwortet mit dem hinweis auf seine Größe. Hiod liegt alles an dem Sinn Gottes, Gott antwortet mit dem Blick auf seine Macht. Mit quantitativen Maßstäben wird hiods schmerzliche Klage über Gottes Qualität, wie sie ihm in seiner Not erscheinen mußte, abgewiesen. Man darf zwar nicht so sagen, daß für Gott nach diesen Aussührungen Macht vor Recht geht; aber man muß sagen, daß der Blick auf die unendliche Macht und Weisheit Gottes, die sich in der Natur offenbart, die Frage nach dem Recht niederschlagen helsen soll. Der Erfolg dieser Schilderungen ist dann wirklich der, daß hiod einsieht, wie beschränkt sein Verstand ist, und sich stille fügt.

Gott erscheint hier uns, die wir ihn vor allem als den "lieben Gott" fennen gelernt haben, wirklich recht hart. Man hat aber nicht den Eindruck, daß es eine harte ist, in die sich Liebe und Gute kleidet; die harte ist offenbar fein Gewand, sie ist Wesen. Man hat auch nicht den Eindruck, als ob der Ausflug in das Universum ablenken soll; er soll alleine niederschlagen. Man hat endlich nicht den Eindruck, als ob hier Rucksicht genommen wäre auf die feinern und tiefern Regungen in der Seele hiobs, die sich bisweilen vorher geltend gemacht hatten; taum auf den Gesichtspunkt der Wiederherstellung feiner Chre, geschweige denn auf sein gartes Verlangen nach dem Gott, der ihn doch so herb behandelt, wird eingegangen. Es liegt also etwas hartes, man möchte fast sagen herzloses in der Anwendung dieser quantitativen Makstäbe. Darum können wir uns nur über eines freuen: wer hier spricht, das ist ja doch nicht Gott, das ist nur einer seiner Sachwalter. Bier spricht ja nicht Gott selbst zu einem Menschen, sondern ein Mensch spricht von seinem Gott, wie er ihn versteht. Es ist das doch ein Beispiel von der großartigen Befreiung, die uns neben allen Beschwernissen unsere kritisch=geschichtliche Auffassung der Schrift ge= bracht hat. Natürlich ist es nicht leicht für jemand, sich in der Schrift zurecht= zufinden, wie sie uns so nun erscheint. Es gehört doch immer etwas dazu. Stellen, die mit Anführungszeichen und einem "Gott spricht", als Gottes Worte eingeführt sind, so zu kritisieren und als Menschenworte abzulehnen. Aber es geht natürlich nicht anders; daran muffen wir in Bibelstunden unsere Leute gewöhnen, soweit wir es nicht mittelbar und schweigend durch unsere gange Behandlung der Schriftstellen selber getan haben. Es wird sich uns dabei heraus= stellen, daß wir mit den Worten dieses unseres Dichters immerhin manches anfangen können, wenn wir ihnen einen Sinn und eine Richtung geben, wie sie unsern Gedanken entsprechen. Dabei werden wir auf seine Begeisterung für die Natur und das Universum achten, aber auch auf seine Gleichgültigkeit gegen den Menschen selbst, zu der ihn seine Bewunderung Gottes in der Natur hinreift. Aber wir werden dabei derselben Musik einen andern Con zu geben versuchen. Denn der Con, den dieser Dichter ihnen gibt, ist nicht besonders erhaben. Wir verstehen es vielleicht langfam, wenn wir seiner ganzen Art nachdenken, daß

hiob, der aufrichtig an Gott zweifelt, Gott näher sein kann, als ein solcher Gläubiger, der Gott auf jeden Fall zu verteidigen strebt.

Das gilt besonders freilich von Elihu oder dem Mann, der die ihm in ben Mund gelegten Reden geschrieben hat. Auch er nimmt schweren Anstoß an der Lösung des Problems, wonach hiob der Gerechte ist und darum Gottes Gerechtigkeit Zweifeln unterliegt. Es ist kein schr angenehmer Mensch, dieser Elihu oder sein Hintermann. Er stellt einen Typ des frommen Menschen dar, dem jeder schon einmal begegnet ist. Mit Worten und nur mit Worten unter allen Umständen obzusiegen, ist die hauptsache; daß man aber für Gott mehr wirken kann, wenn man durch den stillen Eindruck, den man mit seiner gangen. Person macht, an ihn erinnert und zu ihm führt, davon weiß er nichts. Mag der advocatus diaboli eine wenig einnehmende Person sein, der durch= schnittliche advocatus dei ist es auch nicht. Man wird im Leben der Frömmigfeit und in dem der firchlichen Parteien auf diesen Typ achten muffen, und wenn man ihn findet, soll man sagen: Da ist ja Elihu! Einbildung und breite selbstgefällige Geschwähigkeit sind ja doch immer noch Kennzeichen einer gewissen Sorte von frommen Ceuten. Daran wird dadurch nichts geändert, daß er sachlich das Beste vorbringt, was im ganzen Buche zu finden ist. Und dies ist das teleologische oder pädagogische Verständnis des Leidens. hatten gesagt: Du leidest, weil du gesündigt hast; beseitige die Ursache, und die Wirkung fällt auch weg. Elihu sagt: Gott läßt hiob leiden, damit er ihn fern halte vom Unrecht. Er will ihm die hoffart austreiben, um ihn vor der Grube zu retten und seine Seele vor der Sahrt nach Scheol. (33, 17-19 übersetzung von Duhm.) Man kann sagen, Elihu bediene sich der modernen Theorie von der Strafe statt der klassischen, wenn diese von dem Gedanken der Vergeltung, jene von dem der Erziehung geleitet ist. haben die drei Freunde die Dergeltungslehre angewandt, um Gottes Verhalten zu deuten, so zieht jener zu diesem Zwede die padagogische Cehre heran. Es wird sich uns noch der große Wert dieser form der Deutung herausstellen. Die Schwierigkeit, die die Anwendung der padagogischen Theorie mit sich bringt, hat Elihu übersehn; er sett nämlich immer voraus, daß Sünde dem übel vorausgegangen ist. Darin ist er gang Jude. Das Problem wird am peinlichsten, wenn das nicht der Sall war, wo es sich also um die Deutung des übels handelt, das mit keiner Sunde, weder unmittelbar noch mittelbar in Beziehung und Verbindung steht; davon wird noch zu handeln Es darf aber schon jest nicht unerwähnt bleiben, wie es ja schon eben angedeutet worden ist, daß Elihu trot allem im ganzen noch vollständig auf dem Boden der alten Gesamtanschauung steht. Die Worte, die jenes teleologische Derständnis verraten, machen mehr den Eindruck eines gelegentlichen Einfalls. Sonst hat er wie die andern über übel und Sünde und über übel und Gott gedacht. Auch für ihn ist das übel Strafe, auch für ihn ist es undenkbar, weil es undenkbar sein muß, daß Gott, der Regent der Welt, ungerecht sein könnte.

Diese beiden Nachträge sind praktisch von großer Bedeutung. Sie machen einem klar, wie überaus tief und sest eingewurzelt die Dorstellung ist, die sie gegen den kühnen Schluß des großen Dichters, der im Kap. 31 enthalten ist, in Schuß zu nehmen das Bedürsnis fühlen. Dessen hochsliegender Individualiss

mus und Wirklichkeitssinn ist nicht leicht für den Durchschnitt des Volkes oder demeinde zu ertragen; jener nicht, weil man es nicht dulden kann, daß sich einer so mit seinen Ansichten über alles bisher Geglaubte erhebt und damit so stark die Unabhängigkeit des einzelnen von den großen rechtlich-sittlichen Zusammenhängen verkündigt, die das Gemeinwesen regeln; dieser Wirklichkeitssinn ist ebenfalls unbequem, weil er den Durchschnittsmenschen aus lieb gewordenen und bewährten Anschauungen ausschaft, die für ihn das Glück der Gesamtheit und das Wohl des einzelnen zu verbürgen scheinen, und weil man sich überhaupt gern die Augen mit einem Schleier bedeckt, der sie vor der Wirklichkeit mit ihren so brutalen Seiten schützen soll. Wenn unsere Gemeinden wüßten, was eigentslich der innerste Kern dieser hiodschedichte ist, sie würden erschrecken. Sie würden dann wohl selber solche Verbesserungen vornehmen, wie sie unser Buch hiod so reichlich ausweist. Denn es ist nicht jedermanns Geschmack, so kühn der Wirkslichteit ins Auge zu sehn und so einsame Wege zu gehn, die allem Gültigen widersprechen müssen.

Aber die Sache hat noch eine andere Seite, die wir hier schon andeuten wollen. Gewiß, es war ein großer Erwerb der menschlichen Geistesgeschichte, als dem Menschen der Jusammenhang zwischen sittlich-gut und nüglich-gut, zwischen übel und böse aufgegangen ist. Es war ein großer Sortschritt, als er die Welt und das Leben mit dem Bild des richtenden Gottes verstehen lernte. läft sich darum sehr wohl verstehen, wie die Menschen an diesem Erwerbe und an diesem Bild hängen; mit diesen Erkenntnissen scheint ihnen tatfächlich der Bestand der menschlichen Gemeinschaften verbürgt zu sein. Aber dieser Zusammen= hang wirkt verhängnisvoll, wenn er als unüberschreitbar gilt, wenn als gut nur das angesehen wird, was Gutes im Gefolge hat, und als bose nur das, was Strafe nach sich zieht. Ober man tann es auch umgekehrt ausdrücken: der Zusammenhang ist verhängnisvoll, wenn alles Gute auf Güte und alles Übel auf Böses zurückgeführt wird. Denn dabei ist folgendes unvermeidlich: da die Menschen so gern dazu neigen, immer "Nur" zu sagen, so wird ihnen Gute bloß das sein, was zu Gutem führt, und ebenso Boses nur das, was zu übeln führt. Damit wird der nächste große Schritt in der Entwicklung gehemmt, der in der Erkenntnis des absoluten, also von seinen guten Solgen losgelösten Guten, und ebenso des absoluten Bösen besteht. Das ist aber etwas sehr Schlimmes; man tann sagen, daß dies die Stufe ist, auf der der Durchschnitt unserer Mitmenschen. auch der unserer Gemeinden noch immer steht. Eben darum neigen sie auch umgekehrt dazu, beim Guten, das ihnen oder auch andern begegnet, immer nach dem Verdienst, und bei dem übeln, das andere oder auch sie trifft, immer nach der Schuld zu fragen. Die erste dieser beiden letten Unarten züchtet den Pharisäismus, den Undank und hochmut, die zweite aber die Unbarmbergiakeit. die zuerst die Schuldfrage stellt und dann erst ans Helfen denkt. Wenn man sich flar macht, wie tief diese Gedanken aller gesetzlichen grömmigkeit eingeprägt waren, dann versteht man es, welche Sispphusarbeit die großen helden geleistet haben, die die Erkenntnis der absoluten sittlichen Werte anbahnen, also eine gewisse Trennung jener beiden Begriffspaare wieder vornehmen wollten, die in ihrem Entstehen und Wachstum so eng miteinander verbunden waren. Dann sieht man aber auch ein, welche Riesenarbeit immer noch dazu gehört, diesen weltgeschichtlichen Erwerb der relativen Trennung von sittlichzut und nühlichzut, von bös und übel in das Derständnis und vor allem in das Gewissen der Ceute hineinzuleiten, die dieses für den sittlichen Menschen und besonders für den Christen grundlegende Erlebnis noch nicht gemacht haben. Dazu vor allem soll uns das Buch hiob, kritischzgeschichtlich behandelt und verständlich gemacht, helsen, daß unsere Ceute diesen großen Schritt tun lernen. Die Trennung, von der wir sprechen, soll in folgenden Sähen ihren Ausdruck sinden: Nicht alles Glück ist Derdienst, nicht alles Übel ist Schuld; Güte ist nicht nur alles, was sich sohnt, Sünde ist nicht nur das, was sich straft. — Mit diesen negativen Sähen ist ausgedrückt, was wir mit der relativen Trennung meinten. Denn wir dürfen nicht in das Gegenteil verfallen, zu behaupten, daß es kein Gutes gäbe, das auf Güte, das es kein übel gäbe, das auf Sünde zurückzuführen sei; oder daß der Gute es immer schlecht, der Böse es immer gut habe. Das sind troßige Worte aus verbittertem Gemüt; aber ein solches ist nicht sachlich und ruhig geznug, um gehört zu werden.

Diese Fragen über den Zusammenhang von Geschick und Verhalten sind zu wichtig für die Praxis, als daß wir schon jetzt über sie hinweggehen könnten. Wir wollen den Punkt, den uns das Buch hiod wie das uns umgebende Ceben am nächsten legt, nämlich den Zusammenhang zwischen Leid und Sünde, wie schon in der Übersicht angegeben war, noch ausführlich zu erörtern suchen.

### III. Das Menschenleid.

Es gibt fehr viele tuchtige und ernste Menschen unter den Christen und den Pfarrern, deren Denten gang allein auf die Sunde und die Schuld eingestellt ist. Der große Bug unserer religiosen Entwicklung von Jesus und Paulus und Luther her hat es so mit sich gebracht. Dem Buddhismus gegenüber rühmen wir uns auch deffen, daß wir die Sunde mehr als das Leid beachten. Sunde ist eine Sache für sich, sie ist ein Schade, auch wenn sie kein Leid mit sich bringt; und die Erlösung, die Christus brachte, soll eine solche von Sünde und Schuld sein, dahinter die von der Not zurücktritt. Aber wir brauchen nichts von dieser Strenge einzubugen, um auch dem Leid eine größere Aufmerksamkeit zu schenken. Es ist gut, daß uns das Buch hiob immer wieder daran erinnert. Und zumal die Anhänger einer freier gerichteten theologischen Auffassung mussen sich mit ihm befassen. Ist ihr doch schon der Dorwurf gemacht worden, daß sie bloß etwas für die Sonnenseite des Lebens ist. Demgegenüber muß zugestanden werden, daß das Leid eine so große Rolle in der Welt spielt, daß eine religiöse Auffassung, die ihm nicht gerecht würde, ausgespielt haben müßte. So tun wir denn einen Gang durch das menschliche Leid, nachdem wir uns wie mit einem Schutzmittel mit dem Vorsatz dazu gerüstet haben, vor nichts die Augen zu verschließen, aber auch niemals sentimental zu werden. Ein solcher Gang durch die harte, furchtbare Wirklichkeit des Leidens tut einem auch schon dazu gut, daß man aufhört, mit diesem Wort umzugehn, wie man oft mit einem überlieferten Begriff umgeht; denn wie schnell sind wir bei der hand, ihn in irgend ein dogmatisches oder ethisches Denken einzustellen und ihn damit seiner schreckslichen Schwere zu entladen. Dann bildet das Wort irgend eine Umgangsmünze oder irgend ein Mosaikstückchen unter den vielen, mit denen wir zu arbeiten baben.

Wo lernt man denn das Ceid der Menschheit kennen? Man lese Zeitungen, besonders die Vermischten Nachrichten; man gehe durch ein Krankenhaus oder Irrenhaus, oder spreche mit Arzten und lasse sich von Krankenschwestern erzählen. Man gehe über einen Kirchhof und frage den Cotengraber nach dem Geschick der einzelnen, die da begraben sind. Man lese die Gerichtszeitungen, man studiere Berichte der Innern Mission über all ihre Anstalten, 3. B. für Blöde, Taubstumme, u. f. w. Man lese die statistischen Mitteilungen über Selbstmörder, Unfälle. Verbrechen, Seuchen, Krankheiten. Man lese die Börsenberichte mit dem Auf und Ab der Kurse, besonders mit ihren Berichten über Kursstürze. beachte in der Zeitung die Ecke, wo die Konkurse stehen. Man gehe einmal in ein Gefängnis oder Zuchthaus; oder man verfolge alle wohltätigen Bestrebungen oder sozialpolitischen Aufgaben; denn überall liegt ihnen doch ein Übelstand zugrunde, dem sie abhelfen wollen, Wohnungselend, Obdachlose, gefallene Mädchen, Entgleiste, Sallsüchtige und dergl. Man höre sich um, wovon die Menschen sprechen: das Unglück, sei es ihr eignes oder das anderer, bildet einen haupt= gesprächsgegenstand. Man streife einmal über einen Bahnhof, über einen Dampfer, durch einen Vergnügungsraum - wie viel traurige Gesichter sieht man, oder wie viel lustige, denen man anmerkt, daß ihre Lustigkeit eine Maske ist. man sich die Mühe, auf irgend einem jener oben erwähnten Gebiete, wo sich das Ceid finden läßt, einen Sall, etwa einen Selbstmord, herauszugreifen, um ihn in seine Voraussehungen und in seine Folgen zu verfolgen, welches unendliche Leid tut sich einem da auf! Oder wenn man an eine große Seuche, an ein großes Kindersterben, an eine Riesenüberschwemmung, an ein Erdbeben oder an den Krieg denkt, und dann sich die einzelnen Sälle ausmalt, während man meist nur gedankenlos ober neuigkeitslüstern mit der Wonne am Grausigen solche Dinge liest, welche unendliche Summe von Leid stürmt dann auf einen Dann hört man beinahe auf, das Leid als die Ausnahme zu betrachten, vielmehr wundert man sich, daß es noch Menschen gibt, die über kein Leiden zu klagen haben.

Wenn ich nun mit der Schilderung des Ceidens noch mehr ins einzelne gehe, so sind die folgenden Blätter nicht für solche bestimmt, die in ihrem eigenen Umkreis oder in einem langen aufmerksam beobachtenden Ceben viel mehr von dieser Schattenseite des Daseins gesehen haben. Aber ich denke daran, wie froh ich als junger Pfarrer für einen solchen Blick in ein wichtiges Gebiet des Cebens gewesen wäre, das sich mir nur sehr langsam eröffnet hat; darum möchte die folgende Schilderung ähnlich geführten Kandidaten und Pfarrern einen Wegweiser bieten.

Wie groß ist doch das heer der körperlichen Übel! So viel Teile des Körpers und so viel Derrichtungen des leiblichen Cebens es gibt, so viel Gruppen von Leiden gibt es. Meist fallen einem nur die großen und schweren Krankheiten auf: wenn die Schwindsucht drei blühende Söhne hintereinander wegnimmt, wenn der Krebs seinen unheimlichen Gang geht, wenn eine Lungenentzündung in ein paar Tagen einen starken Menschen mitnimmt oder wenn der Typhus in einer Gasse aufräumt. Man sieht auch, wie sich arme Menschen

jahrelang mit Gicht und Rheuma qualen oder wie offne Wunden eine beständige Sorge bilden. Aber was man meist nicht in demselben Grade gewahr wird. das ist die unheimliche Macht der Nervenleiden und was alles noch dazu gehört. Ein nicht gang normaler Mann, eine husterische Frau, eine fast blöde Tochter - was das für ein Jammer ist, vermag niemand zu ahnen; denn hier tommt zu dem unmittelbaren Leid noch die Scheu hinzu, etwas darüber zu sagen. weil diese Krankheiten oft genug noch nicht als Krankheiten angesehen werden. Welches Elend aber kann schon einfache Nervosität, kann das Kreuz der Schlaflofigfeit über den Leidenden selbst und erst recht über seine Angehörigen bringen. Diese Leiden werden oft geringschätig oder gar spöttisch angesehn; aber es find wirkliche Leiden. Sie können mehr qualen als Gicht oder irgend eine Wunde: denn es sind durch sie grade die Empfindungsorgane angegriffen, die gang unmittelbar mit dem Gefühl in Verbindung stehn. Wenn es gesunde Ceute gibt, die sich eine Darmfistel ohne Nartose herausnehmen lassen, so ist diese Sistel viel weniger ein Leid, als die Nervosität eines Menschen, dem ein greller Lichtstrahl icon eine unendliche Dein verursacht. Bei dem Wort Darmfistel sieht jeder auf, bei dem Wort Nervosität machen viele Ceute ein sehr merkwürdiges Gesicht, das den Dulder noch viel elender machen kann. Und dann die allergeheimsten Dinge. die an der Kraft und an der Freudigkeit zehren, sollen hier nur angedeutet werden; aber der Seelsorger muß wissen, daß es solches Leiden gibt, das nur mit den allernächsten Angehörigen und dem Argt besprochen werden fann.

Wieder sind es selbstverständliche Dinge, wenn wir in die andern Cebensverhältnisse der Menschen hineinbliden. Je wichtiger ein Verhältnis zwischen Menschen ist und je inniger, desto größer sind auch die Leiden, die es mit sich bringen kann. Was bedeutet doch eine unglückliche Ehe für eine Welt von unsagbarem Jammer! Ferner: hier seufzt man über zu viele Kinder, dort über Kinderlosigkeit. Oder was bedeutet ein verlorener Sohn eine Fülle von meist schamhaft verborgnem Weh! Bruderzwist, Prozesse zwischen Eltern und Kindern, eine hnsterische Person in der Samilie, ein verschuldetes Samilienglied - an solche Dinge muß man benten, wenn man das Wort Leid ausspricht. Bose Nachbarn, Seinde, aus Freunden und Verwandten zu haffern gewordene Gegner, Erpresser und Blutsauger - diese üblen Namen deuten alle in dunkle Stunden hinein. Das Berufsleben erst - wie reich ist es an Kummer! Zu viel Arbeit, zu wenig Arbeit, ein Mann an einem ungeeigneten Plat und ein Mann, der seinen Plat nicht finden kann, der ihm gebührt und den er ausfüllte wie kein anderer, Miß= erfolge, töbliche Konkurreng, überholung durch neue Arten von Betrieben, die Not, ein armes Ceben durch ein scheinbar standesgemäßes zu verdeden, hungernde Proletarier und hungernde alte Damen - wir wollen es aber damit bewenden lassen, da es uns nicht auf die Aufzählung allen möglichen Leides, sondern auf ein paar Singerzeige ankommt.

Wohin man blickt, findet sich etwas von diesen Leiden. "Das Skelett im Hause" von Spielhagen ist eine Erzählung, die tiesen Eindruck macht; dort ist dargestellt, wie es irgend einen dunkeln Punkt in jeder Jamilie gibt. Eine wackre Frau meiner frühern Gemeinde drückte das noch drastischer so aus: "Über einer jeden Haustür steht ein "Wenn das nicht wäre!" Die Kreuzschau von Chamisso enthält als erste Wahrheit schon dies eine, daß ein jeder sein Kreuz

hat. Dieses Kreuz besteht bald darin, daß etwas vorhanden ist, was drückt, bald darin, daß etwas sehst, um das Glück vollkommen zu machen. Wenn auch natürlich die erste Form die schwerere ist, so wird doch vielleicht die zweite gerade so hart empfunden. "Wenn das noch wäre" dieses Wort kann gerade so wehtun, wie jenes eben angeführte "Wenn das nicht wäre." Sicher beruht manches Leiden der zweiten Art zwar auf Einbildung und Undankbarkeit, aber ein Leiden bleibt es troßdem.

Nun werfen wir noch turg einen Blick auf die Art, wie das Leiden ge= spürt und getragen wird, ehe wir zu unsern hauptfragen übergeben. Wie perschieden ist doch diese Art! hier trägt ein Menschenherz tropig sein Leid, dort kann sich ein anderes gar nicht aus seiner Verzagtheit erheben. hier hilft sich einer mit Scherz und humor über sein Leid hinweg, dort versinkt ein andrer immer tiefer in Melancholie und Hypochondrie, um es damit nur zu verdoppeln. Oder es treibt die furchtbare Solter, über die die Natur in manchen Krankheiten perfügt, zur Verzweiflung. Der gläubig-beschauliche Abalbert Richter wurde so pon seinem Cebertrebs gemartert, daß er sich mit dem Rasiermesser den hals abschnitt; von Saar hat ebenfalls seinem Ceben ein Ziel gesetzt, weil er sein erbarmungsloses Darmleiden nicht mehr ertragen konnte (nach Bettelheim). Den einen zieht das Leid ganz von den Menschen ab, der andere sucht in Saus und Braus oder in hastigem Vergnügen kurzes Vergessen, das er mit um so längerem und bitterem Schmerze büßen muß. – Aber was brauchen wir uns noch lange zu besinnen? Wir haben ja in der Schilderung, die unser Gedicht von hiob entwirft, Anhaltspunkte genug, um uns die innere Seite des Leidens anschaulich zu machen. Man kann wohl sagen, daß es dem Dichter gelungen ist, einen Typus zu zeichnen, der die meisten Einzelzüge vereinigt, wie wir sie bei frommen Dulbern und unfrommen Leidenden finden, ebe sie sich durchgelitten haben. Wir wollen diese Züge auf ein paar Begriffe bringen, die uns nachher dazu helfen sollen, das Gegenbild, also das Ideal des Leidenden, zu zeichnen.

Zuerst fällt an einem solchen Leidenden die Passivität auf. Er leidet wirklich unter seinem Leiden oder er erleidet es. Es ist größer als er - absichtlich betonen wir das Er, weil gerade das stärkere Geschlecht wehleidiger zu sein pflegt als das sog. schwache der Frauen, das es von haus aus nicht anders weiß, als daß es leiden muß. Wenn einer so unter seinem Leiden leidet, dann sinkt er von seiner geistig-persönlichen höhe herab. Er herrscht nicht mehr. sondern er läßt sich beherrschen. Manchmal ist dann ein Schnupfen ein größerer Tyrann als ein Todesfall, wobei man Heroismus prästieren kann. Wundt hat drei Paare von polaren Gefühlen aufgestellt: Lust und Unlust, Spannung und Lösung, Erregung und Beruhigung, wofür man besser Niedergedrücktheit sagen fann. Die an zweiter Stelle genannten negativen Glieder dieser Gefühlspaare bezeichnen den tiefsten Grad dieser Seite an einem Durchschnittsleidenden. Kräfte und Strebungen haben sich gelöst, die Seele steht unter einem Druck, und sie ist voll von Unlust. Es ist schwer zu sagen, wo die Grenzlinie zwischen sitt= licher Freiheit und Naturnotwendigkeit durch die Menschenseele hindurchläuft; jedenfalls ist sie gang individuell; der eine leistet das Sterben als eine Tat, der andre ist schon hilflos und aufgelöst, wenn er am Morgen zwei Stunden früher wach geworden ist als sonst. Diese Macht des übels über die Seele äußert

sich auch darin, daß der Leidende gar nicht von ihm loskommt: immer sorgt oder immer reslektiert er darüber, alles betrachtet er unter dem Gesichtspunkt seines Wehs.

Damit hängt dann ein zweites zusammen: die bekannte Selbstsucht der Ceidenden in dem Stadium, das wir voraussetzen. Auch da muß man wenigstens begrifflich zu unterscheiden suchen zwischen einem Zustand, der noch die polle Möglichkeit geistig-sittlicher Betätigung voraussetzt, und einem andern, wo die Krankheit einen Menschen tatsächlich um seine geistige Klarheit und sittliche Derantwortlichkeit gebracht hat. hählich ist es, wenn ein Nervoser sein haus tyrannisiert oder immer vorbeisieht, wenn von andrer Ceute Ceid geredet wird; aber es ist doch gang offenbar die urfächliche Solge etwa des Siebers, wenn auf ihrem Krankenbett eine Mutter, die sonst die Liebe selber ift, geradezu gleichgültig gegen ihre Kinder wird oder ein pflichtgetreuer Beamter unter qualenden Gichtschmerzen mit allen Fragen des Amtslebens verschont sein will. Der Selbster= haltungstrieb der Natur läßt die Gedanten gerade dann, wenn das Ceben bedroht ist, mit einer fast mechanisch wirkenden Wucht um das eigne Ich freisen, sodaß es ein großes Lob ist, wenn man mit seinem sittlichen Willen dieser Bewegung entgegenstrebt, und daß es auch keine allzugroße Schuld ist, wenn man ihr gehorcht. - An diese Selbstsucht knüpfen sich dann alle jene Sehler, die wir an hiob gewahrten: das Mistrauen, die hite, die Empfindlichkeit gegen die Umgebung, Dinge, die wir auf manchem länger dauernden Krankenlager immer noch beobachten können.

Aber noch eines muffen wir nennen, worin die Wurzel zu allem subjektiven Leiden stedt, und das ist die Art, wie der Leidende die Dinge des Lebens ab-Leiden besteht immer darin, daß ein Gut bedroht, verlett oder verloren wird. Ein Gut aber ist ein Gut, weil es wertgeschätzt wird. Es klingt ja schredlich hart, wenn wir solche Dinge, die ein Menschenherz bluten machen, auf fahle formeln bringen; aber es geht nicht anders, wenn wir helfen wollen. leidet also der unter seiner Krantheit, der seine Gesundheit und seine körperliche Zufriedenheit wertschätt. Oder man leidet solange unter dem Verluft von Geld, als man das Geld als ein Gut wertschätzt. Die Witwe leidet so lange unter ihrer Einsamkeit, als ihr die unmittelbare Nähe des Gatten ein Gut ware. Gleichgultigkeit gegen ein Gut macht immun gegen den Schmerg bei seinem Berluft; der Besitz eines höhern Gutes läßt den Derlust eines geringern erträglicher werden. - Don hieraus ergibt sich uns schon ein Durchblid auf möglichen Troft; wenn wir ein Gut wüßten, das höher ist als alle Güter, die verloren werden können, ein Gut, das nicht verloren gehen kann, dann hätte man eine Regel erfaßt, die unfre Troftworte bestimmen konnte. Oder wenn gar der Verluft geringer Guter zum Mittel werden könnte, um jenes höchste unverlierbare Gut gu erlangen und zu behalten, dann wäre es noch besser. - Aber ehe wir uns solchen Gedanken zuwenden, wollen wir uns doch mit dem lebhaften Eindruck von der überaus großen Stärke der Unlustgedanken erfüllen lassen, die jeden Verlust oder den Mangel eines Gutes begleiten. Dann werden wir davor geschützt sein, die Macht begriffener und mit dem Verstand auch angenommener Ausführungen zu überschäten und mit holzpfeilen wider Mauern zu schießen.

Das Leid sett, wo es die Gedanken nicht lähmt, das Nachdenken in Be-

wegung. Es gibt dem Menschen auch Zeit genug, über das Woher und Warum seines Leidens zu grübeln. Dann versucht der theoretisch gerichtete Geist, es sich irgend zurechtzulegen und zu deuten. Denn er hält es nicht aus, etwas, was so in sein Inneres eingreift, zu erleben, ohne daß er seinen Sinn einsieht. Will ja doch alle Philosophie und Religion vor allem dies eine erreichen: etwas Sinn in diese rätselvolle, harte Welt hinein zu bringen, um nicht unter ihr zu erliegen, sondern sie bewältigen zu können. Darum hat man immer auf alle Weise versucht, Linien von dem Leid aus nach Punkten zu ziehen, die man für klar und sicher genug hielt, um von ihnen aus das Leid zu verstehen. Unter diesen festen Punkten ist für uns einer vom größten Wert. Und das ist das sittliche Bewußtsein oder das Gewissen. Es gehört, wo es erwacht ist, auch wie das Leid, gu den Dingen, die den stärksten Eindruck auf den Menschen machen. Darum zwingt ihn auch das Gewissen, von ihm aus in die Welt hineinzudenken und das Leben zu erklären. Darum ist es kein Wunder, wenn diese beiden einschneidenden Erlebnisse, das des Leidens und das der sittlichen Stimme des Gewissens, mit einander in Derbindung gebracht werden. Die Linie, die sie verbindet, heißt zunächst einmal Strafe. Das Leiden eine Strafe für die Sünde - nehmen wir noch das Bild einer Macht dazu, die Sunde und Leid in dieser Weise miteinander verbindet, dann haben wir den Gedanken, der wohl allen sittlich empfindenden Völkern eigen ist, wenn sie zugleich religiös empfinden, also einen überweltlichen Willen anzuerkennen imstande sind. Jene Verbindung leistet ein doppeltes: sie befriedigt das sittliche Gefühl, indem sie zur Sünde die Strafe fügt, und sie befriedigt das Nachdenken, indem sie als die Ursache des Leidens die Sünde hinstellt.

Diese Linie kann nun von verschiedenen Ceuten gezogen werden. Es ist eine seltene Erscheinung, daß sie von dem Leidenden selbst gezogen wird; wenigstens ist es selten, daß er sie mit aufrichtigem Schmerz und aus innerster überzeugung heraus zieht. Wenn er das Leid mit der Sünde in Verbindung bringt, dann ist oft der Wunsch dabei maßgebend, durch irgend eine Sühne das Leid loszuwerden. Dagegen pflegt es eine Lieblingsbeschäftigung anderer zu sein, das Leiden, das sie an einem Menschen sehn, in Verbindung zu bringen mit seinen Sünden, die sie an ihm kennen oder auch nicht kennen.

Damit haben wir das Problem des Buches hiod: Wie steht es mit der Verbindung zwischen Leid und Sünde? Wie steht es mit der Gerechtigkeit Gottes, die diese Verbindung herzustellen hat? Es ist ja begreislich, daß man sich das Leiden und die Welt überhaupt deuten wollte, indem man den gerechten Menschen, also den Richter, zum Modellbild für den höchsten Willen wählte; sucht man ja immer diesen höchsten Willen zu deuten, indem man je die höchste Erscheinung des Menschenlebens zum Deutungsmittel für ihn wählt. Aber die Frage ist: hält diese Deutung auch Stich? erklärt sie wirklich alle oder möglichst viele Erscheinungen der Welt und das Leiden inbesondere?

Nun ist nicht zu leugnen, daß tatsäcklich eine Sülle von Leiden einfach und glatt sich jener Deutung einfügen. Wer durch übermäßigen Genuß krank, wer durch Verschwendung und Leichtsinn arm und verächtlich wird, der hat es sich selbst zuzuschreiben. Ein Volk, das sich verweichlichendem Luzus hingibt oder der sozialen Gerechtigkeit ermangelt, muß zugrunde gehen. So gibt es genug

Fälle, wo wir das Ceiden auf Schuld zurückführen müssen; diese ist einfach die Ursache von jenem. Der Zusammenhang ist ganz offensichtlich. Religiös und darum personalistisch gedeutet sieht dieser Zusammenhang nun so aus: der gerechte Gott vergilt dem Menschen seine Schuld mit Strafe. Die Schuld kann verschiedene Grade haben; sie kann von der allerschlimmsten Bosheit und gemeinsten Sinnlichkeit die zum Leichtsinn und zur Gedankenlosigkeit herunterreichen.

Aber daneben gibt es eine große Gruppe von Fällen, wo der Zusammenhang zwischen Übel und Schuld nicht so klar ist. Man wird ihn annehmen können, aber man erkennt ihn nicht. Die Sache ist zu verwickelt; geht man von dem Übel aus nach der Schuld zurück, dann verläuft sich der Weg. Man sindet ein wenig Schuld bei dem Leidenden selbst; aber diese erklärt sich aus andern Ersscheinungen, die man auch wiederum auf etwas Schuld zurücksühren kann, ohne daß man es wagen dars, sie ganz darauf zurückzusühren. Dazu kommen noch Menschen aus der Umgebung des Betrossenen oder solche, die lang vor ihm geslebt haben, ohne daß man deren Anteil an der Schuld bestimmen könnte. So wird die Sache recht unsicher, und die Schwierigkeiten tauchen vor dem Beswustsein auf, die dem Weltenrichter erwachsen müssen.

Endlich aber gibt es eine weitere Gruppe von Erscheinungen, wo auch der allerstrengste Maßstab nicht zur Seststellung einer Schuld führt. Hierher gehören alle die reinen Zufälle, also die Ereignisse, die Menschen zu Schaden gebracht haben, ohne daß irgend ein Mensch mit einer Schuld könnte belastet werden; also Naturereignisse und alle die vielen unglückseligen Begebenheiten, in denen

wir so gern ein blindes Ungefähr walten sehen.

Diese dritte Gruppe ist es vor allem, die die Sicherheit bedroht, mit der man den Maßstab der Vergeltung anzuwenden pslegt. Iwar scheut die folgerichtige Denkweise der Gläubigen nicht davor zurück, auch hier ihre Linien zu ziehen. Die Leute, auf die der Turm von Siloah siel, müssen ganz besondere Sünder gewesen sein; vielleicht waren es aber vielmehr die Maurer, die den Turm gebaut, oder die Beamten, die ihn zu überwachen hatten. Ganz unausrottbar steckt diese grausame Liedhaberei noch heute in dem Volk, zumal in den Kreisen des gewöhnlichen Katholizismus und der Gemeinder Orthodoxie. Man kann noch Achtung davor haben, wenn jemand diese Betrachtung auf sich selbst anwendet, wie es Ruben tat, als er saste: Das haben wir an unserm Bruder Josef verschuldet. Aber wenn es zum frommen Sport wird, diesen Zusammenhang bei andern herzustellen, dann ist dies um so widerlicher, als es im Namen desselben Jesus zu geschehen pslegt, der diese Unart so streng wie möglich verboten hat.

Offenbar verlangt dieses Gebiet eine andre Deutung. Es geht nicht an, daß ihm immer jene Deutung aufgezwungen wird, die den Vergeltungsgebanken benutzt. Dieser hat zwar unbedingt sein Recht, und wir werden durchsaus nicht auf ihn verzichten. Aber er hat sich auf das Gebiet zu beschränken, auf das er allein gehört, und das ist eben jene erste Gruppe von Fällen, wo das übel offenbar oder wahrscheinlich von Schuld herrührt. Vielleicht müssen wir darauf verzichten, eine einzige Deutung, also etwa bloß die Vergeltungssoder irgend eine andere Cehre durchzusühren. Wir dürfen doch die so mannigsaltige Wirklichkeit nicht in

eine Schablone hineinpressen. So mannigfaltig sie selbst ist, so verschiedene Seiten müssen wir auch wohl in Gott annehmen, auch wenn es uns nicht möglich ist, sie alle streng mit einander in Verbindung zu setzen. Wir werden uns wohl damit begnügen, verschiedene Gruppen von Ereignissen und Zusammenhängen mit Gott in irgend einen Zusammenhang zu bringen, der gerade dieser Gruppe am besten entspricht. Wir werden also etwa hier sagen: Gott straft; und dort: Gott sucht mit seiner erziehenden Liebe heim; und wieder: Gott warnt, usw. Wir werden aber auch mitunter einsach auf eine Erklärung verzichten müssen, und das wird grade da häusig genug der Sall sein, wo wir am liebsten etwas wüßten. Aber es ist in jedem religiösen Menschen der Drang, alles mit Gott in Verbindung zu bringen, so groß, daß er unmöglich auf seine Betätigung verzichten kann, weil die Deutung vieler Ereignisse mit dem uns bekannten und zussagenden Gottesbild versagt.

Mit diesen Bemerkungen soll der Grund zu dem übernächsten Abschnitt gelegt sein, der von dem Problem und seiner Lösung, soweit sie Gegenstand der Derkündigung sein soll, handeln wird. Zunächst haben wir es noch mit der Behandlung des Kranken oder Leidenden zu tun. haben wir vorhin, als wir uns seine tatsächliche Beschaffenheit klar machten, uns die eine Voraussetzung, dazu verschafft, so müssen wir nun noch eine zweite dazusügen.

### IV. Dulder und Tröster.

#### Das Ideal des Leidenden.

Was wollen wir mit dem Leidenden erreichen? Wenn man sich darauf befinnt, muß man sich vor einem Sehler hüten, der uns Theologen immer noch recht nahe liegt. Man könnte ihn die Superlativsucht nennen. Der Sinn dieses Wortes ist ja wohl klar. Man liebt es, gleich die höchsten Makstäbe aufzustellen, auch wenn man weiß, daß sie nicht erreicht werden. Der Gedanke, daß denen, die Gott lieben, alle Dinge jum Besten dienen, kann einem der Ausgangspunkt alles driftlichen Denkens geworden sein, und doch kann man Zweifel tragen, ob es gut ist, ihn einem jeden Leidenden ohne weiteres nabezulegen. Dieser haupttrostgedanke hat so viele Voraussehungen, daß man ihn nicht so fnapp einem hinwerfen darf; denn wenn man eine Pflanze in den Boden einsett, sorgt man doch auch dafür, daß sie mit allen Wurzeln hineinkommt. Es muß darum einem jeden wirklichkeitsfrohen Menschen ichredlich sein, wenn der Pastor mit solchen klingenden Unmöglichkeiten um sich wirft. Deffen unbewußte Voraussetzung dabei ist die: die höchsten und eigentlichsten driftlichen Glaubenswahrheiten oder Lebensgrundsätze muß man immer anbieten; dann ift man auch ichon gufrieden, wenn sie unwidersprochen bleiben, wenn sie verstanden und wenn sie behalten und gar wiederholt werden. Dabei täuscht man sich aber meist gewaltig über den Grad der Verbindung, den sie mit dem innersten Wesen und Willen des Leidenden eingegangen sind, so suß es auch für einen jeden Verkundiger ist, seine Worte und Gedanken wiederholen zu hören! Darum ist eine Minimaltendeng vorzugiehen. Dagu fann einen auch die Erinnerung an eignes Leiden veranlassen. Wenn man einmal eine längere Influenza oder eine Blinddarmoperation gehabt hat, wenn einem ein Sohn aus der Prima weggejagt worden ist, dann ist selbst der frömmste Pfarrer nicht sofort für solche hohen Gedanken empfänglich. Mancher meint zwar gewissenhaft, er müsse sie haben; aber wie leicht täuscht man sich da selbst mit seinen Worten und Gedanken!

Besinnen wir uns doch auf die Grundbestandteile der seelischen Notlage des Ceidenden, wie wir fie oben aufgestellt haben. Sie bestanden zuerft im Drud. der auf der Seele lag, dann in dem 3wang, immer an sich und sein Leiden zu benken, endlich in der Wertschähung der geringern Güter, die verloren werden können. Daraus entwickelten sich dann alle jene Stimmungen der Trauer und der Bitterkeit, die Empfindlichkeit und Gleichgültigkeit gegen die Umgebung. Gewiß ist es das höchste Ziel, das wir einem solchen Zustand gegenüber qu erstreben haben, daß ein Optimismus die Seele in Besitz nimmt, der ebenso sittlich und heilig wie auf das höchste Gut, die Gemeinschaft mit Gott, gerichtet Wer diese Stimmung erlangt hat, der ist getröstet, und darin allein liegt wahrer Trost, wie wir noch ausführlicher erörtern werden. Allein wie sehr weit über dem geschilderten Seelenzustand des Ceidenden liegt das doch! Man soll doch ja auf sich selbst bliden, um sich davon zu überzeugen, wie wenig man damit eine solche Seelenlage schon zu eigen besitzt, wenn man sie sich mit Worten angeeignet, wenn man sie verstanden und auch grundsählich gebilligt hat! Darum müssen wir auch mit niederen Zielen rechnen. Wir können das so ausdrücken. In seinen Erklärungen zu den Geboten bringt Luther vor dem "Sondern", das zur vollen höhe dristlicher Sittlichkeit hinaufleitet, einen mit "Nicht" eingeleiteten Satz, der die untere Stufe des Ideals darstellt, welche durch die Unterlassung des Bösen gebildet wird. Das ist die Korrektheit, wie sie por dem pharisäischen und allgemein im Dolf üblichen Makstab genügte. So können wir auch sagen, daß vor jenem hohen Ziel ein niedrigeres liegt, das durch das "Nicht", also durch die Beseitigung des Salichen gekennzeichnet ift. hat man also 3. B. innerlich seinem Leid gegenüber gang still ein wenig festen Suß gefaßt - jeder kann wissen, was da= mit gemeint ist -. dann ist das viel mehr wert, als wenn man sich die höchsten und feinsten Gedanken darüber machte und äußerte, und ihm dabei doch wirklich unterlegen bliebe. hat einer in seinen trüben Tagen etwas Verständnis für andere gewonnen, wie wir das so oft bei nüchternen tüchtigen Menschen ohne große religiöse Betätigung, und zwar nicht selten zu unserer Beschämung sehen, dann ist das etwas wert. Und ist jemand selbst, ohne daß er es klar erkennt oder gar darüber schwätzt, auf jenem Weg, der mit dem Wort von den "sauren Trauben" bezeichnet wird, von irgend einer Sache frei geworden, an der sein Herz hing, dann ist das wirklich schon etwas. So sollen wir also zunächst einmal dafür forgen, daß die Leute, die sich unsere Pflege in leidenden Zuständen gefallen lassen, diese untere Stufe betreten. Wir sollen ihnen helfen, daß sie nicht unter ihrem Leiden allzusehr leiden. Das kann man mit den Worten Albert Geigers aus der Legende von der Frau Welt ausdrücken: "Sehet euch die Tiere an! Sie leiden stumm und mit einer Würde, die jeden Menschen beschämen könnte. Nehmen wir ein Exempel daran." Das kann man auch natürlich vor allem mit gang antiken Gedanken ausdrücken, sei es mit judischen oder griechisch=römischen; denn es handelt sich dabei um die Dorstufe der driftlichen Ideale wie in jenen Erklärungen Luthers. Es handelt sich also um Resignation und um die Bereitschaft, sich zu fügen. Und sie findet man unter nüchternen, prattischen, aber untirchlichen Ceuten in allen Ständen; und damit besitzen sie oft eine größere Rube und Gehaltenheit im Leid als gefühlpolle und aufgeregte Kirchendristen. Diese Stellung zum Leid kann verschieden Johannes Müller hat in dem zweiten heft des Jahrgangs 1911 seiner "Grünen Blätter" einen gang ausgezeichneten Auffatz geschrieben mit der überschrift: Nicht tragisch nehmen. Dieses Wort geht einem nach; in diesem Aufsat ist das ausführlich dargestellt, wie jenes sentimentale Bedauern seiner selbst den Menschen schwächt. Den Kopf oben behalten, sich nicht unterkriegen lassen, die Jähne aufeinander beißen - das sind einige volkstümliche Ausdrücke für das, was hier gemeint ist. Ihnen allen liegt als das Ideal die Persönlichkeit zuarunde, die niemals den Dingen unterlegen, sondern immer überlegen, niemals Knecht, sondern immer herr, niemals gedrückt, sondern immer frei und aufrecht bleibt. Das ist schon einmal etwas, wovor man Achtung haben muß. Eine andere verwandte Stellung ist der humor; er besteht gerade darin, daß man Schweres, das man auch als solches empfindet, von der freundlichen Seite aus ansieht und gerade im Gegensatz zu dieser im Grunde der Seele liegenden duftern Betrachtung sich einer heitern hingibt; darin findet die Seele wieder den Aufstieg aus tiefem Druck. Der humorvolle benutt die in jeder Seele ruhende Neigung zu Gegensätzen, um sich aus seiner trüben Stimmung zu befreien. Er steht über seinem Ceid, denn er behandelt es als ein Mittel für eine geistige Cätigkeit, eben jene humoristische Betrachtung. Diese Art, über es zu reflektieren, ist gang anders als die des Melancholikers; denn dieser ist noch gang von ihm abhängig. Eine andere verwandte Weise, über sein Leid hinweggukommen, besteht darin, daß man ruhig und heiter seinen Blick auf das Gute lenkt, das einem noch aeblieben oder das bei dem Schlimmen herausgesprungen ist. Es ist kein Unglud so groß, es hat ein Glud in seinem Schoß. Das ist ein Optimismus, der dem christlichen Glauben formal ähnlich ist; nur liegt das Glück, das er sich ausrechnet, auf derselben Stufe der Wertschätzung wie das, das im Unglück verletzt Oder wenn von solchen Regungen nichts zu finden ist. oder verloren war. finden wir die tapfere und unverzagte Art, wie sie etwa der Graf Zeppelin dem staunenden deutschen Volk gezeigt hat, oder wie sie jener Tagelöhner betätigte, der sich an dem glimmenden Balken seines abgebrannten hauses sein Pfeifchen anzundete, dann das Blatt seines Beiles suchte, um sich einen Stil dazu zu machen und gleich wieder an den Aufbau zu gehen. Solcher Tapfer= teit, in die sich auch etwas Trot mischen darf, der allen Gewalten zum Trot sich erhalten will, finden wir überall genug, auch wo man von Gott nichts wissen will, wie Jesus Barmberzigkeit fand, wo man vom korrekten Glauben nichts wußte; man denke nur an die Art, wie gerade einige der reichsten Mit= reisenden der "Titanic" in den Tod gingen; darin zeigt sich die der Natur überlegene Persönlichkeit, daß man auch das Sterben zu einer Tat machen will. Ebenso wie sich Jesu jener korrekte Glaube als unbarmherziger denn die Gott= losigkeit darstellte, finden wir immer noch schlaffes, tränenreiches und reflektierendes Jammerwesen bei manchen Gläubigen; natürlich ift es mit Freuden anzuerkennen, daß es auch überaus reichliche Beweise von tapferer Gläubigkeit gibt.

So sehr wir auch diese Tapferkeit des Herzens allem Leid gegenüber bei

Frommen und Unfrommen begrüßen, so wenig genügt sie uns doch gulett. Christ soll doch mehr haben. Er muß auch hier über das "Nicht" binaus zu dem "Sondern", geradeso wie es Luther in jenen Erklärungen gezeigt hat. Der tieffte Grund für diese normale Stellung des Christen zum Leid soll die überzeugung sein, daß es ein höchstes Gut gibt, das nicht verloren werden kann: "Warum sollt ich mich denn grämen, hab ich doch Christus noch, wer will mir ihn nehmen?" Dieser Besith des Unverlierbaren oder die hoffnung darauf macht den Christen allem Übel überlegen. Er erschließt sich in seinem Leid diesem Ewigen immer mehr; zugleich bekommt er mehr Sinn für Gott und die Brüder. Weil er - oft sehr langsam - einsieht, daß das alles wertvolle Dinge sind, auf die ihn erst das Leid aufmerksam gemacht ober die ihm das Leid näher gebracht hat, darum bekommt er eine Stellung über dem Leid. Es wird ihm zu einem Engel Gottes, der ihn in sein Inneres zurückruft: "Und riefe dich nicht das Leid herein, du kehrtest nimmer bei dir selber ein." So liegt alles an der richtigen Wert= schätzung; zerstört das Leid Werte, die einem lieb gewesen sind, so gibt das eine Cude im Besittum des Menschen, in die seelische Werte eintreten können; aber man lernt sie oft erst sehr schwer oder sehr spät als Werte schäken. Manchmal wird wirklich die Tugend erst aus der Not geboren, und zwar auf jenem in der Behandlung der "Sprüche" oft angeführten Umwege, den man den Wandel der Motive und die heterogonie der Zwecke nennt. Man will doch etwas von seinem Leiden haben, denn man ist auf seinen Vorteil aus; und da greift man mit größerer oder geringerer Echtheit der Überzeugung nach diesen geistigen Werten. Allmählich bekommt man daran Geschmack, und dann freut man sich und dankt für die Leiden. Man möcke sie jekt um keinen Preis mehr missen, sie, die man vorher so überaus stark verabscheut hat. Hat man so etwas einmal erlebt, dann kommt das Vertrauen, das auf der Erfahrung beruht. Dorher kann man ja schon Vortrauen fassen, auf Grund von dem bestimmten Zeugnis= und Mahnwort anderer Ceute, die solches erfahren haben. Kraft dieses höchsten Vertrauens fliegen dann aber auch all jene üblen Stimmungen fort: die Gereigtbeit, die Bitterkeit und die Ungeduld. Man steht auf einem gang andern Boden, wenngleich sich natürlich der ursprüngliche Stand der Gefühle immer einmal wieder geltend macht. Aber es arbeitet sich doch langsam die höhere Wertschäkung des seelischen Gutes, mit der aber auch alles Gute und Echte im Derhalten gegen die andern verbunden ist, immer mehr hinauf und bleibt nicht nur in der Phantasie und in dem Wortschwall hängen. Sie ist der innerste Kern alles echten Vertrauens und aller gegründeten hoffnung. Denn ein verlorenes Vermögen oder eine verlorene Gesundheit und ein gestorbenes Menschenkind gibt einem zwar niemand wieder; jedoch jenes Unverlierbare kann man sich immer sichern, wenn man dafür Sinn und danach Derlangen hat. Dann tann man tatsächlich persteben, daß es keine Phrase ist, wenn Paulus sagt, daß sich der Christ der Trübsal rühme. Diesem Ruhm liegt die Wertschätzung des geistigen Lebens qugrunde, die nicht nur einen Verlust anderer Werte immer geringer anschlagen lehrt, sondern ihn auch als ein Mittel erkennen läßt, um in dem Besit der höhern Werte reicher und stärker zu werden.

Wenn ein Mensch auf diesem Wege ist, dann wird er zum Herrn des Leidens. So kommen die eindrucksvollen Naturen zustande, die man als "durch-

gelitten" bezeichnen fann. Sie sprechen nicht mehr von ihrem Schmerz, und man wagt auch bei ihnen nicht, davon zu sprechen. Es ist etwas um sie, das man mit Goethe das Geheimnis des Schmerzes nennen kann, und dieses wedt Ehr= furcht. Man vergift einen solchen Menschen nie, wenn man ihm einmal in die Seele gesehen hat. hier ist mehr als Seelengröße; hier hat sich das angebahnt, was das schöne tiefe Lied meint: "Unter Leiden prägt der Meister in die Geister sein allgeltend Bildnis ein." Es kommt wirklich etwas Christusartiges in diese Leute hinein; vielleicht hängt diese Eigenschaft, die Goethe an Schiller beobachtet hat, auch mit Schillers Leiden zusammen. Wir können uns keinen heiligen und feinen Zeugen Christi denken ohne solches Leiden. Tatsächlich muffen diese in der Leidensgemeinschaft mit Jesus als ihrem haupt das erdulden, was von Leiden noch zu erdulden ist. Dann umhüllt sie dieselbe Ehrwürdigkeit, ja Majestät, die einen vor Jesu Kreuz so still werden läßt. Geradezu laut kann dann das, was sonst unhörbar ist, zu einem sprechen, und das Unsichtbare sendet plote lich Strahlen aus, die dem gewöhnlichen Auge verborgen sind. hier treten die höchsten seelischen Werte gutage, die wir Menschen kennen, Werte, für die oft ihr Träger selbst zwar ein Gefühl, jedoch kein klares Bewußtsein hat; es wäre ja auch peinlich, wenn er es wüßte, was in ihm ist. Dafür aber haben wir andern um ihn ber desto mehr das Gefühl, daß hier etwas vom Größten ist. - Wie werden wir das zu nennen und zu erklären haben? Es beruht einmal auf der Erhabenheit über allem Gewöhnlichen, das errungen und verloren werden fann. Don allen Erdengütern hat sich, nie ohne Schmerzen, ein solches herz losgemacht; oder vielmehr es ist dem Zuge eines unsichtbaren Willens gefolgt, der ihm eins um das andere äußerlich nahm und mit leisester Stimme dazu sagte, daß es sich auch mit seinem Willen davon losmachen müßte. darüber erhebt sich dann der eigentliche driftliche herzensstand; nämlich die Rüd= fehr zu den Menschen und den Dingen, die in einem milden, freundlichen und tätigen Sinn für sie besteht. Wer dann, nachdem er soviel vom Geschick und von Menschen erlitten hat, wieder mit neuer Liebe und Tatkraft zur Sorge für alles, was eine linde hand nötig hat, zurücktehren kann, ohne daß die Derbitterung sein Auge zu trüben und der haft die hand gittern zu machen vermöchte. der ist groß. Solche Ceute hat die Menschheit nötig, die ihr dienen, ohne etwas von ihr zu verlangen, die sich losgelöst haben von Menschen und Gütern, zuerst in Crox oder in Resignation, dann aber in mildem, freundlichem Verzicht, um von ihrer selbstlosen höhe herab freundliche Schritte ins Tal des irdischen Jammers zu lenken. Diese Erhabenheit über die Welt und damit verbunden dieses freundliche Sorgen und Sinnen für die Menschen, das ist doch das höchste Ideal, das Beste, was uns Christus und alle großen heiligen, was uns die Mystiker und die großen Überwinder gelehrt haben. Das ist die große ehr= würdige Christustendenz, die in allen erlösten und versöhnten Naturen steckt, einerlei, wie sie sich diese Erlösung und Derföhnung zurechtlegen mögen. tut sich einem ein tiefer Zusammenklang zwischen dem driftlichen Ideal und dem Leiden, diesem allgemeinen Geschick der Menschen, auf. Wenn in allen bessern Naturen das Leiden still und unablässig an der herstellung solcher Charaftere arbeitet, wie sie eben geschildert wurden, dann stimmt sein tiefster Sinn überein mit dem, was in Jesus zutage getreten ist. Dann rudt Jesus dicht an den

tiefsten Grund der Welt und des Cebens heran, wie sich auch das Ceben, wo es ganz tief gefaßt wird, am besten in seinem Sinne bewältigen läßt. Tatsächlich ist das Kreuz Jesu auch die tiefste Antwort auf die Cebens= und Weltfragen. Und das ist es darum, weil für jeden Empfänglichen sich hier eine
geistige Welt enthüllt, die es wert ist, daß man um ihretwillen lebt und leidet.
Je weniger sich diese Welt ihrer hülle durch Reslexion und Geschwätz beraubt,
je mehr sie für die schweigende Ehrsurcht im stillen Schauer des Geheimnisses
bleibt, um so besser ist es.

Wie solches Innenleben zustande kommt, ist schwer zu sagen. Leiden legt dem Lebenswillen einen Verzicht nach dem andern, eine Umwertung nach der andern nahe. Wenn der Lebenswille sich dagegen aufdäumt und wehrt, so ist das kein Wunder. Wenn einer sieht, daß der Kampf unmöglich ist, erschlafst er oder ergibt er sich. Dann beginnt jener Vorgang, der zur höhe des Innenslebens führt. Meist dürste er sich mehr ungewollt und unbewußt als unter Leitung des Willens und im Licht des Bewußtseins vollziehen; und nicht oft ist man, wenn man ihn bemerkt, bereits soweit, daß einem das Wissen um ihn nicht mehr schaden kann, weil man auch die seinste Eitelkeit abgelegt hat. Und dann zieht mild und freundlich wie ein Abendsonnenschein nach einem Gewitter, ein Schein durch die Seele wie eine späte Versöhnung und beleuchtet wehmütig all die vom Unzgewitter zerschlagenen Saaten, auf denen einst die hoffnung stand.

#### Der Umgang mit Leidenden.

Es entspricht der gangen Wandlung, die unsere Auffassung des Christentums in den letten Jahrzehnten erlebt hat, wenn wir den Satz an die Spitze stellen: es ist wichtiger den Leidenden etwas zu sein, als ihnen etwas zu sagen. Die unwägbaren Dinge, die von uns ausgehn, ohne daß wir es wissen, also der ganze Eindruck von unsrer Person und die Erinnerung an unser Bild, mit einem Wort: unsere Derfönlichkeit, das ist das wirkungsvollste Stud unseres gangen Wesens. Denn diese unwägbaren Dinge wirken durch die weit geöffneten Pforten der Empfindung in die Seele hinein, während im Zustand des Leidens oft die Tore des Verstandes mehr wie halb geschlossen sind. Wir wissen es ja pon uns selbst; wenn irgend ein Druck auf uns liegt, nehmen wir Worte und Gedanken nur insoweit auf, als sie unserm Interesse entsprechen, und das ist in der Regel in solchen Druckzeiten recht eng. Aber wir sind dann viel empfindlicher für alles, was von Eindrücken und Einflüssen von andern Menschen aus auf uns zukommt. Wir mögen dann unangenehme Menschen erft recht nicht, aber liebe sind uns doppelt willkommen. Geradeso geht es andern Menschen mit uns auch, wie es uns mit andern geht. In der Regel haben Leidende weniger Bedürfnis nach einem Wort als nach einem Menschen, der sie versteht und ihnen angenehm ist. Wenigstens durfte das Wort allein ohne diese Bedingung kaum großen Eindruck machen. Wir werden selbstverständlich nicht darauf verzichten, durch das Wort die Gedanken und die Gefühls= und Willenslage des Leidenden zu beeinflussen; aber das geschieht auch ohne Wort, und sicher ist das Wort nur wirksam, wenn es eine solche Unterstützung hat, wie sie ihm eine Persönlichkeit pon der eben angedeuteten Art gewährt.

Erinnern wir uns zunächst an die harte, kalte Art von hiobs Weib aus

der Sage Kap. 2, 9, das doch nur sehr ausnahmsweise in einer heutigen Gattin ihr Ebenbild findet; erinnern wir uns darum por allem wieder an hiobs freunde, an die "leidigen Tröster". Es war die Selbstsucht und die Herzenshärte, die dem hiob an ihnen so schmerzlich war. Es war keine fromme Selbstsucht, sondern eine selbstsüchtige und harte Frömmigkeit. Der Leidende war ihnen bloß ein Mittel, um ihr Dogma zu bemonstrieren, und als er es nicht annahm, da wurden sie ärgerlich und grob. Dafür sind auch heute noch alle Arten und Grade von hiobs sehr empfindlich. Darum ist die allererste Bedingung, die ein Tröster zu erfüllen hat, daß er, wenn man auch faum sagen darf, die Leidenden liebe, aber daß er wenigstens seine Gedanken und Neigungen tatsächlich auf sie selber richte. muß den Wunsch und das Verlangen in sich haben oder in sich erwecken, ihnen und ihnen allein etwas zu bieten und etwas zu sein. - Das ist nicht jedem leicht. Wie so mancher schon von Natur aus eine Zuneigung zu allem hat, was da leidet in der Welt, so ist auch wieder mancher von Natur aus ganz außer= stande, sich mit Leidenden und zumal mit Kranken zu befassen. Gibt es doch Ceute, denen sie geradezu widerlich sind. Menschen, denen eine nie gestörte Gesundheit und ein nie getrübtes Glück die Möglichkeit versagt hat, sich in andere von minderem Glück begünstigte Mitmenschen hineinzudenken, fühlen irgend etwas in sich peinlich berührt, wenn sie mit Leidenden zu tun haben. Dielleicht ist es nur die Abneigung des Gesunden und Glücklichen gegen alles Schwache und Elende, vielleicht ist es auch der geheime Wunsch, sich den Eindruck von der Seele fern zu halten, daß es ihnen auch einmal so gehen könnte; jedenfalls ist ihnen der Anblid von Krankenbetten, Sterbehäusern und blaffen, verweinten Gesichtern verhaft. Solche mussen sich aber nun einmal in die Aufgabe finden, ohne die es keinen evangelischen Christen und Pfarrer geben kann; es darf doch keiner sagen, es sei ihm nicht gegeben mit Leidenden umzugehn. Ift es ihm nicht gegeben, dann ist es ihm aufgegeben. Jedenfalls weist diese Abneigung auf irgend einen verstedten Sehler in der gangen Beschaffenheit der Seele hin, den man durch tatkräftige Arbeit an sich selbst möglichst gründlich zu beseitigen hat. Und wenn jene über die Selbstsucht und Enge der leidenden Seelen klagen, so ist es einmal wieder wie so oft: es klagt einer über die Selbstsucht des andern, weil sie der seinigen im Wege steht. Ich weiß nicht, ob es auf der andern Seite viele Ceute gibt, die eine gewisse Vorliebe für Leidende haben, nicht nur eine. die selbst pathologisch ist, sondern auch eine, die aus einer schlechten Wurzel stammt; man denke an das furchtbare Wort, daß es in dem Unglück, auch unsers besten Freundes etwas gibt, das uns nicht ganz mißfällt. Es ist leider allzumenschlich, merkwürdig viel Leiden anderer mit Geduld ertragen zu können: aber geradezu satanisch sind die wilden, bosen Gedanken der Schadenfreude, des Hasses. der Verachtung, die aus tiefen irrationalen Gründen der Seele aufsteigen können. wenn man vor einem armen, leidenden Menschenkind steht. Dielleicht liegt da ein Ausbruch verborgener Bosheit, vielleicht nur irgend ein seelischer Ruchschlag gegen wirkliches Mitleiden vor, wie in der bekannten Erscheinung, daß manche Menschen bei Trauerbesuchen mit einem Lächeln kämpfen oder geradezu aus= plagen mussen. So hat man oft seine Not mit sich selber, wenn man seiner nicht sicher ist. Lebhafte und zumal nervöse Menschen sind nicht gesichert davor. daß solche Gefühle in ihnen aufsteigen, besonders wenn sie von ihnen etwas wissen.

Aber man kann und man muß immer mit der Tat über solche satanischen Stimmen hinwegkommen, ohne ihnen mehr Wert beizumessen, als daß es Kennzeichen von grundsündigen oder von pathologischen Zuständen sind; je mehr man sie übersieht, desto eher weichen sie.

Ist aber die Seele auch im ganzen in Ordnung, soweit wir Menschen das von uns sagen dürfen, so bedarf es doch immer noch eines gewissen Ruces, wenn wir auf dem Wege zu einem Leidenden sind. Wir bedürfen dann der fräftigen Richtung unserer Gedanken und Neigungen auf ihn hin. Wir mussen uns sein Bild, wenn auch erst mit der Klinke in der hand, einen Augenblick vor die Seele stellen, damit es selbst in uns alle die Gefühle erweckt, die wir ihm entgegenbringen wollen. Denn es ist eine Unwahrheit, wenn man Gefühle nur durch den Willen erweden will, weil man sie haben, oder wenigstens zeigen möchte. Echt sind Gefühle immer nur dann, wenn der Gegenstand selbst oder ein flares Bild von ihm sie selbständig in uns auftauchen läßt. Diese Sähigkeit, ein solches Bild und die von ihm abhängenden Gefühle zu erwecken, geht aber um so mehr zurud, je mehr man sich hintereinander ihrer bedienen will. Denn nichts versagt eher als das Gefühl. Darum ist es übel, wenn man mehr Be= luche bei Ceidenden hintereinander macht, als die Sähiakeit gestattet. Menschen persönlich in ihrer Eigenart zu erfassen und ihnen persönlich etwas zu sein. Alle Nummernpedanterie, die an einem bestimmten Tag oder por einer Reise noch so und so viele Kranke erledigen will, ist vom übel, so angebracht sie Akten gegen= über auch sein mag. Menschen sind keine Akten. Ebenso, wie es richtig ist, nicht zu beten, wenn man durchaus nicht in der Stimmung ist, ist es auch richtig, mit Krankenbesuchen aufzuhören, wenn man die Sähigkeit abnehmen sieht, den Kranken persönlich etwas zu sein. Sobald man merkt, wie die Kraft versagt, sich die Ceute porzustellen, sobald ganz andere Interessen über die Seele hereinfluten, dann breche man ab und gehe heim. Es gibt einen Augenblick, wo auch die strengste Seelenzucht zwar noch den Anschein oder gar ein Stud einer seelisch persönlichen Leistung fertig bringt, aber wo die allein wirkungsvolle Echtheit des Gesamteinsakes seelischer Kraft nur mit Gewalt aufzubringen wäre. Und das hat gar keinen Zweck. hilft sich in Massenbetrieben die gemarterte Seele mit der Maske persönlicher Teilnahme, so bedeutet das nicht nur keinen Gewinn für die Leidenden, sondern auch noch den persönlichen Ruin dieses Schauspielers selbst.

Es gehört eine lange und eindringende Pflege des Eigenlebens dazu, bis man sich so ganz und gar selbstlos dem Leidenden widmen kann. Iwar bringt es die erste Liebe des jungen Pfarrers in der Regel zu einem solchen Ausschwung der Gefühle, der dann auch dankbares Verständnis zu sinden pflegt. Allein dann wird man leicht so matt, wie die Leute, die man um dieses Matt-werdens willen tadelt. Oder man läßt sich von Beweggründen treiben, die in jener ersten Zeit der Amtsfreudigkeit auch mehr mitgespielt haben, als man weiß: von dem Wunsch, den Leuten zu gefallen, sich einen Namen und Beliebtheit zu erwerben. Versagen diese Beweggründe oder erreicht man nicht, was man will, dann hilft nur eines, wenn man der mechanischen Amtsführung und der Verdrossenheit entgehen möchte: eben jene Zucht der Seele, die einen dazu zwingt, sich ganz den Menschen hinzugeben und sich selbst zu ver-

gessen. Das zweite ist bekanntlich schwer, wenn man es unmittelbar erreichen will; denn wer stets daran denkt, sich zu vergessen, denkt eben doch noch immer an sich. Darum hilst nur dies Eine, sich dem Gegenstande der Arbeit, also den Leidenden selbst, hinzugeben, bis sie einem wichtiger und wertvoller geworden sind als die eigne Ehre und auch als die Freude an den Ergebnissen der eignen Arbeit.

Ist so die Seele auf die Leidenden eingestellt, so kann man ihnen etwas bringen und etwas sein. Aber was ist das? Es ist in der Regel ein Unterschied zwischen dem, was die Leidenden wollen und dem, was sie brauchen. wollen in der Regel, daß man ihnen die Zeit vertreibt oder daß man sie "troftet", worunter leider oft genug freundliches Lugen verstanden wird. Ober als Troft gelten auch schon die Ehre, die in dem Besuch selbst liegt, oder Schmeichelworte, die dem kleinen alten Ich so sehr gut tun. So fühlen sich viele Leid= tragende getröstet, wenn sie einen großen haufen von Beileidskundgebungen bekommen. Solche Dinge narkotisieren für einen Augenblick. Aber weil keine Macht der Wahrheit dahinter steht, ist auch kein Trost darin. Oder Leidende wollen einen, der sie bedauert; hinter diesem Verlangen liegt oft eine gewisse unangenehme Koketterie. Ober sie wünschen wenigstens, daß jemand durch seinen Besuch und sein Interesse ihnen bezeugt, daß sie noch nicht vergessen sind "wie ein Toter". Das ist es, was sie wollen. Aber was sie brauchen, ist etwas anderes. Vor allem brauchen sie die Berührung mit einer Welt, die ihrer Lage und Stimmung entgegengejet ist. Und das ist eine Welt des Friedens und der erhabenen Freude, damit sie mit ihrem Geschick versöhnt und über sich selbst hinausgehoben werden. Sie bedürfen der Anschauung von Gütern, die nicht verloren werden können, die als Ersat für verlierbare oder gar als Mittel gur Erlangung solcher gelten und die ohne den Verluft dieser in der Regel gar nicht richtig und gründlich angeeignet werden können.

Die Seelsorger unterscheiden sich nun im ganzen barnach, ob sie den Leidenden mehr bieten, was sie wünschen, oder was sie brauchen. Die ersten neigen zu einer gutmütigen glachheit, die andern zu einer heiligen härte. Darum ist es ein allgemeiner Rat, daß man mit den Leidenden weder bloß sich auf der niedern Ebene ihrer Wünsche aufhält noch sofort auf die Hochebene ihrer wahren Bedürfnisse hinaussteigt, sondern daß man an ihre Wünsche anknüpft, um langsam von ihnen abfallen zu machen, was Christen nicht ansteht, und um dann noch, so weit es geht, mit ihnen auf die hochebene geistlicher Bedürfnisse empor= zustreben. Ist und bleibt dieses das unverrückbare Ziel, so sind wir doch alle gegenwärtig human genug, um auch für das menschliche Bedürfen des Leidenden einige Empfindung zu haben. Wer es nicht vergessen hat, wie es ihm in ähnlichen Cagen ging, der bringt diesem Bedürfen ein volles, warmes Verständnis entgegen, statt sogleich mit hochgezogenen Augenbrauen seine Weisheit anzubringen. Es ist nicht nur ein Glück für beide Teile, wenn bald die Wellen des Vertrauens vom Kranken zum Seelsorger und wieder zurückfluten, sondern es ist auch die Bedingung für alles weitere. Wie gang anders hätte hiob auf seine Freunde gehört, wenn sie ihm etwas menschliches Verständnis entgegengebracht hätten! Dor allem muß man doch einmal die Geduld haben, einen solchen Leidenden sich ausreden zu lassen, so schredlich lang das auch oft dauern mag. Kommt er dabei

selber auf ruhigere Gedanken, wenn auch nicht ohne unsere geschickt eingeworfenen Bemerkungen, dann meint er selbst die Wahrheit gefunden zu haben; und was der Mensch selbst findet, ist besser, als was man ihm einflößt. Nicht nur daß dieses rein menschliche Verständnis so wohltut und auch eine Christenpflicht ift, es läßt sich auch darin darstellen, was dem Leidenden mitgeteilt werden muß. Und das ist die sonnige, helle Güte, an die er einmal wieder glauben lernen oder an die er fester glauben lernen soll. Wir leiden alle noch viel zu sehr am Wortaberglauben, indem wir meinen, die Worte, die gründlichen und richtigen, die wohl aufgenommenen und verstandenen Worte mußten es tun. Aber wir überschätzen dabei in der Regel die Sähigkeit der Leute im allgemeinen und die der Leidenden im besonderen. Denn das Vermögen, etwas aufzunehmen, was über die gewöhnlichen Dinge des Berufs und des Alltags hinausgeht, ist weniger verstandesmäßig als gefühlsmäßig vorzustellen. Dor allem werden Wahrheiten, die sich auf Gott und seine Welt beziehen, andern Ceuten als Theologen am besten klar, wenn sie ihnen an personlichen Modellen aufgehn. Dieser Dorgang, daß die Wahrheiten ihnen an Menschen aufgehn, braucht nicht immer einen so hohen Grad verstandesmäßiger Klarbeit zu erreichen, wie wir als unverbesserliche Intellektualisten zu glauben pflegen. Wenn er sich nur in der Deränderung ausdrückt, die man an der Umstimmung des Gemüts oder der hebung Zumal bei Frauen werden wir über eine solche des Willens erkennen kann. Wirkung uns freuen dürfen.

Was den Leidenden an uns aufgehen sollte, das ist der gute Wille, der über unserm Leben waltet. haben wir doch alle bewußt oder unbewußt irgend ein Modell für unsere Gedanken über Gott und die ewige Welt; Fortschritte in unsrer religiösen Erkenninis sind meist dadurch bedingt, daß wir mit irgend einem Menschen in Berührung gekommen sind, der eine höhere Stufe des Cebens darstellte, als sie uns bisher zugänglich war. Haben wir zugleich noch die Sähigkeit gehabt, ihn zu verstehen, dann wird gang im stillen dieser sein Seeleninhalt mit in den Inhalt dessen hineingenommen, was uns "Gott" bedeutet. Wenn wir bei Leidenden besonders auf diesen Vorgang rechnen, dann sollen sie an uns Menschen sehn, die ihnen Sonnenschein ins haus hineinbringen. Eine möglichst allem Jammer selbstlos aufgeschlossene und geduldig offenstehende Güte, die uns wirklich zuhören und aufnehmen läßt, was man uns klagt, statt daß wir bloß ein Juhören markieren, mährend die Gedanken sonstwo sind - das ist das erste Erfordernis. Diese Gute muß naturlich nicht bloß Gutmutigkeit sein; der Zusat pon fester, ernster Gesamthaltung der Seele unterscheidet die erste von der zweiten. Kurg - wie wir uns Jesus und Gott benten, so - es ist fühn gesagt - sollen wir auch zu sein versuchen. Ob wir es sind oder nicht, darin drudt sich aus, wie tief und echt unsere Erkenntnis von Jesus und Gott in uns eingedrungen ist. Man wird jedoch stets dem gleich, was man tief erkennt, wie man auch nur soweit erkennt, als man selbst etwas geworden ift. Wenn man so ist - nur zaghaft wagt man es sich dann selbst zu sagen, - dann bedarf es nicht vieler Worte. Sein ist besser als sagen, ebenso wie es besser ist, wenn auf der andern Seite der Leidende die Wahrheit an einem Menschen spurt, als wenn er sie begrifflich aufzunehmen sucht und versteht, aber nicht mit seinem innersten Suhlen verbindet. Sagen ift darum häufig ein Ersat für Sein, weil Sein schwerer und seltner ist als Sagen. Ein frischer, tapfrer Mut, dem der Leidende anmerkt, daß er nicht auf dem Ererzierplat, sondern in dem Kampf selbst erworben ift, der grundsäkliche Optimismus, der den Christen ausmacht, der pon O. Baumgarten mit Recht so start empfohlene humor (Ev. Freiheit 1906, S. 131) - all diese sonnigen Gemütskräfte können und sollen spielen und ihren Einfluß äußern, auch wenn man mit dem Leidenden auf seiner Ebene bleibt, wenn man ihn nur sich äußern und seiner Schmerzen entladen läßt. Die bekannte allgemeine Täuschung, vermöge derer man glaubt, sich gut mit einem unterhalten zu haben, wenn man selbst viel hat sprechen können, macht sich auch hier bei einem Leidenden geltend; in dieser Entladung vollzieht sich oft genug eine Befreiung und zugleich die Aufnahme eines wohltuenden Eindrucks von einem guten und freundlichen Willen. Die hauptsache aber ift, daß dann, vom wohltuenden Eindruck des Pfarrers angeregt, alle Erinnerungen in der Seele des Menschen aufzuklingen beginnen, die mit seiner Person oder mit seinem Amt verbunden sind. Und das kann die gange Welt heiligen Trostes sein, die einmal das Evangelium mit sich bringt. Darin liegt dann der Lohn für alles, was der Seelsorger selber oder seine Vorgänger dem Leidenden jemals an guten Gedanken zugeführt haben, mögen diese auch bloß als unverstandene Vorstellungen und Begriffe in die Seele eingegangen sein. Das, was sich so selbständig in der Seele eines Menschen auf einen Anstoß von außen hin vollzieht, ist und bleibt doch immer das Beste. Es ist sicher besser, als das, was wir mühsam einem Geist einprägen wollen, der doch zu stark mit seinen Sachen belastet oder gar in seiner Aufnahmefähigkeit physisch beeinträchtigt ist.

Güte kann es sein, wenn man einmal den Ceidenden ganz und gar von sich wegführt, um ihn sich selbst mit seinen Schmerzen vergessen zu machen. Wie es eine Selbstsucht gibt, die sich wie Ciebe geberdet, so gibt es eine Ciebe, die sich wie Selbstsucht stellt; man nimmt einsach die Gedanken und Interessen des Kranken, die immer nur um sein Wohl und Weh kreisen, frisch und rücksichts- los für seine eigenen in Anspruch. Das tut ihm gut. So gibt es eine Güte, die das Gewand der Härte annimmt, auch auf die Gesahr hin, daß der Ceidendesobald nicht oder überhaupt nicht dahinter kommt, daß dies eine Maske ist. So bildet man ein gutes Gegengewicht gegen die viele Gleichgültigkeit, die an ihn im Gewand der Ciebe herankommt. Es ist freilich sehr schwer, für einen Menschen zu sorgen, indem man scheindar sich nicht um ihn kümmert. Es ist schwer zu lieben, indem man das Antlit der härte oder gar des Jornes annimmt.

Güte ist es, die es verschmäht, jenes Mitleid zu zeigen, das so oft als das hauptkennzeichen des Christentums und als das hauptkerfordernis gegenüber Ceidenden gilt. In dieser Beziehung macht man seine Erfahrungen. Man geht mitleidig auf die Klagen und Beschwerden der Ceute ein und sieht, wie gern sie solches Mitleid haben. Man bedauert sie noch mehr, als sie es schon selber tun, und merkt nicht, wie man sie dadurch schwächt. Hat man aber nur einmal gesehen, wie einer schier zusammensinkt, wenn man ihm sagt, daß er heute weniger wohl sei als neulich, oder hat man an sich selbst ersebt, wie es in ungesunden Tagen auf einen wirkt, wenn einem jemand sagt, man sehe schlecht aus, dann läßt man das Mitleid bleiben. Dazu kommt dann noch ein Anderes. Die Ceute, mit denen wir gewöhnlich zu tun haben, sind einmal gern be-

dauert, weil sie oft wehleidig sind und es ihnen gut tut, in den Mittelpuntt der Aufmerksamkeit eines andern, und zumal eines Menschen aus den "bessern Ständen" zu ruden. Dann aber trifft man einmal auf jemand aus einem gang andern geistigen Klima: auf einen Mann oder auch eine Frau, bei denen jedes Mitleid als Beleidigung aufgefaßt wurde. Denn sie sind zu stark von dem Bewußtsein, eine Persönlichkeit zu sein oder sein zu wollen, durchdrungen. Eine solche aber martiert wenigstens immer einen Standpunkt der Aktivität und sucht den der Passivität möglichst zu vermeiden oder zu verbergen. Wer eine solche Persönlichkeit bemitleidet, stellt sich über sie und verlett sie darum. Ift es doch auch für uns immer ein peinliches Gefühl, wenn jemand auch in der besten Absicht an die wunden Punkte unfres Daseins rührt. Wir wollen doch alle möglichst start und glücklich dastehn. Oder wir wollen uns davor hüten, durch die Erinnerung an diese Puntte schwächer zu werden, als wir schon sind. Wie wohl tut es uns, wenn man uns als normale Menschen behandelt und über unfre wunden Stellen hinwegschweigt. Wie nahe liegt unsrer Empfindlichkeit immer der Argwohn, daß der andere sie bloß darum streift, weil er eine gewisse Ge= nugtuung empfindet, nicht allein solche wunden Stellen zu haben. Wir fühlen uns, empfindsam wie wir sind, doch oft genug grade so stark oder so schwach. wie man uns ansieht und behandelt. Und darum ist es eine feine Kunst, über solche Dinge hinwegzuschweigen.

Das müssen wir auch andern gegenüber zu tun wissen, die nicht auf diesem stolzen Standpunkt stehn. Lange, vielleicht immer, verstehn sie es nicht. Aber wenn sie sonst an uns nur Güte erlebt haben, geht ihnen vielleicht eine Ahnung davon auf, daß auch hier Güte ist. Ist es doch mit unserm Gott grade so; wie oft schweigt er völlig, ja bis zum Verzweiseln, uns gegenüber. Haben wir nur sonst seine Güte gemerkt, dann wird sich unser Glaube an sie auch über diese schweren Zeiten erstrecken können.

So unterscheidet sich Gutmütigkeit von Güte; es ist derselbe Unterschied wie zwischen Person und Personlichkeit. Beidemal ist der erste Begriff ein Naturbegriff, der zweite gehört der Kultur im besten Wortsinn an; der zweite Begriff bedeutet beidemal ein Edelwort. Rechte Gute hat nur eine Persönlich= feit, die es wagt, sie selber im Guten zu sein. Diese Güte unterscheidet sich auch dadurch von der Gutmütigkeit, daß sie sehr hellsehend ist. Gutmütigkeit läft sich leicht etwas vormachen, Güte nicht. Wie oft wird Trauer gespielt, manchmal vorzüglich gespielt. Güte durchschaut das Spiel mit klugen, hellen Augen und bleibt entsprechend fühl, ohne sich am Spiel zu beteiligen. Sie wagt es auch, weil sie in sich fest gegründet ist, allen Tadel oder gar haß auf sich zu nehmen, der daraus folgt. Gute setzt uns in den Stand, genau zu fühlen, was hier und was da nötig und gut ist. hier liegt ein Menschenkind, dem es an Selbstachtung und Selbstvertrauen fehlt, weil es seit dem Bekanntwerden des Unglücks gemieden wird. Gute leitet uns hin, um dort Achtung und Teilnahme zu bezeugen, aus denen dann neben etwas Stolz doch auch Selbstachtung und Dertrauen werden kann. Dazu bedarf es keines Wortes von unsrer Seite, nur unsres einfachen Besuches. Es ist dann ein Ereignis, das tief in das innere Ceben einschneidet; denn es ist ein Zeichen, daß man nicht gang vergessen ift, sondern noch etwas gilt. Daran fann sich die ahnende Gewißheit entzünden, auch an der höchsten Stelle der Welt, bei dem Schickal oder wie man sagen will, nicht vergessen zu sein. Dort liegt ein andres Menschenkind, verwöhnt und verhätschelt durch duzend Besuche, und darum erwartet es den pflichtschuldigen Tribut auch des Pfarrers. Güte verbietet dann unsere Gutmütigkeit oder unser eitlen Ängstlichkeit gleich hinzulausen, und veranlaßt uns, zu warten und uns recht selten zu machen, auch wenn diese Sprache nicht verstanden wird. Dann wird natürlich gleich gefragt, was man denn dem Pfarrer getan habe. Aber Güte bleibt sest und hosst, daß auch ohne klare Erkenntnis dieses Ausbleiben seine Wirkung tue.

Güte schwätzt nicht viel, Güte zeigt sich oft schweigend und zwar in irgend einem sinnbildlichen handeln, wie sie denkt und sinnt. Diel mehr Eindruck als alle Trostworte von der Liebe Gottes macht es, wenn man einem Leidenden eine Blume mitbringt oder ein gutes Buch besorgt. In der weiten und so harten Welt auch nur einen festen Punkt zu wissen, an dem man sein Bedürfnis nach halt und Gemeinschaft besestigen kann, das ist ein wirklicher Trost. Das sollte der Pfarrer, das sollte jeder tüchtige Christ einem Leidenden sein können, wobei aber natürlich nie bloß an den Kranken, sondern an jede Art von Druck gedacht ist. "Ich habe noch einen Menschen, der etwas für mich übrig hat, und er benutzt meine Abhängigkeit von ihm nicht dazu, sich über mich zu erheben, sondern er bleibt sich immer gleich" — dieser Gedanke ist ein eigentslicher Trost. Wir wissen wohl gar nicht, wie viel haltende Seile so unbewußt von Mensch zu Mensch gehen. Darum ist die Trauer und die Bitterkeit so groß, wenn man sich in einem Menschen getäuscht hat, falls das eine wirklich gründliche und tiese Täuschung, und nicht nur eine vorübergehende Verstimmung ist.

In vielen fällen kann Güte es auch darauf ankommen lassen, schweigend einen Gedankengang in die Wege zu leiten, dem sonst ein großer Widerstand entgegengesett wird, wenn man ihn bewuft herbeiführen will. Das ist der Ge= dankengang, der von der Not in die Erkenntnis der eignen Sünde führt. Eine so persönliche und tief eingreifende Erfenntnis ist immer um so wertvoller, je mehr sie wirklich eigen und selbständig geworden ist. Darum ist es das Beste. wenn ein Mensch selber, etwa unter dem Eindruck unfrer ernsten Güte, mehr oder weniger bewußt dessen inne wird, daß es ihm an diesem und jenem fehlt, daß er dieses oder jenes Unrecht auf sich hat. Durch den Jahrhunderte alten Zusammenhang zwischen den Gedanken an das übel und die Schuld ist dafür gesorgt, daß im Leid die Gedanken, die doch so viele Zeit haben, auch einmal diese Bahn streifen. Je mehr sie selbst diese Bahn begehen, desto besser ist es; es bedarf dann oft nur einer ganz leisen Nachhilfe. Dagegen bäumt sich aller Stolz auf, wenn uns jemand anders, vielleicht noch mit rauher hand und schadenfrohem Wort, auf diesen Weg zwingen will, oder man geht unter dem Eindruck der Autoritätsperson scheinbar diesen Weg, um ihn möglichst bald wieder zu verlassen. Wir gewöhnen uns immermehr an den Gedanken, daß wertvoll nur das ist, was reif aus der eignen innern Seelenlage herauskommt.

Es mußten hier viele Selbstverständlichkeiten vorgebracht werden, die jedem sein eigner Takt sagen wird. Aber es geschah nicht nur um der Vollständigkeit willen, sondern auch in der Hossnung, daß sich in jedem Seelsorger an diese Selbstverständlichkeiten andere eigne Erkenntnisse über das schwierige Gebiet der

Menschenbehandlung anknüpfen werden. Absichtlich stark ist aller wohlgemeinten und aller gedankenlosen Redseligkeit gegenüber das schweigende Verhalten erhoben worden. Dabei gedenke man immer der Voraussetzung, daß eine Persönlichkeit dahinter stehen muß. Natürlich wird es nicht durchaus ohne das Wort gehen. Wir wollen zusammenzustellen versuchen, welchen Vorrat von Gedanken wir für die verschiedenen seelischen Lagen von Leidenden besitzen.

#### Trostgedanken.

Als eigentlich christliche Trostgedanken werden sich uns folgende herausstellen: querst die erziehende Liebe des Daters; dann der in den Tod gehende und gefreuzigte Jesus; endlich und por allem das Leben im Geiste, das ein ewiges ist. Dieses lettere Stud ist das wichtigste. Denn nur so bekommt die erziehende Liebe des Vaters ihr Ziel und nur so wird die neue Ehre offenbar, die sogar die Schmach und den Jammer des Kreuzes völlig vergessen machen kann. Es gehört aber zum Empfang dieses Trostes eine Wertschähung, die bereit ift, dieses höchste Gut, das ewige Leben im Geist, über alles andre zu stellen, was man verlieren kann. Das "ewig" ist vielleicht vor allem so zu verstehn, daß es nicht verloren werden fann außer durch eigne Schuld. Dem äußerlich gegebnen Gute, dem ewigen Leben. entspricht innerlich das Ceben im Geiste, wenn nicht überhaupt jenes Gut in diesem Geist allein seinen Plat finden soll. Wir können auch sagen, daß es das Ceben der Persönlichkeit im höchsten Sinne ift, das als die irdische Erscheinungsweise des ewigen Lebens in Betracht kommt. Die herrschaft über die Dinge der Welt und des Leibes, die wir mit diesem Begriff zu bezeichnen pflegen, ist ein wesentliches Stud dieses ewigen Cebens im Geist. Ihr muß aber, es sei noch einmal gesagt, eine Wertschätzung entsprechen, die es als das wirklich höchste über alle andern Güter erhebt.

Alle andern Arten von Trostgründen, die darunter bleiben, sind nun nicht im eigentlichen Sinne christlich. Sie mögen im N. T., sie mögen in Gesangbuchliedern vorkommen, sie sind es trohdem nicht. Zu christlichen Gedanken macht irgendwelche Äußerungen immer nur dies eine: das höchste Leben im Geist, wie es in Christus erschienen ist. Damit ist aber nicht gesagt, daß wir jene Trostgründe gar nicht verwerten dürften. Grade wenn man sich überzeugt hat, wie schwer sich die echte und wirkliche Wertschätzung eines Menschen auf jenes höchste Leben richtet, denkt man anders über diese Frage. Es würde zu einem ganz und gar unbefriedigenden Zustande zwischen Seelsorger und Leidenden führen, wollte er ihnen nur die höchsten Trostgründe nahe bringen. Sie verstünden ihn nicht oder sie eigneten sich mit jenem verzweifelten Ja seine Worte an, gegen das das entschlossenste Reine Wohltat ist. Es ist gut, daß wir das A. T. vor dem N. T. in unsrer Bibel haben. Mit ihm können wir den Menschen menschslich näher kommen. Mit ihm können wir sie einmal zu erfassen suchen dem Standpunkt, den sie einnehmen, um sie dann, wenn möglich, in die höche zu heben.

Es sind dies jene jüdischen und überhaupt antiken Gedanken, die wir oben S.345 f. zusammengestellt haben. Es sind dies ja nicht nur antike Gedanken, es sind die des gewöhnlichen Menschen, der sich ohne jene Wertschähung so gut hilft, als er kann. Es sind vernünftige Gedanken, soweit es überhaupt Gedanken sind. Sie bewegen sich auf einer Ebene, die unter der des höchsten Gutes ist. Auf ihr suchen sich

die Menschen zu helsen, so gut sie können, wenn ihnen der Ausweg versperrt ist, den Verlust leicht zu verschmerzen, weil in einem höheren Gut ein Ersatz oder gar der Zweck gefunden ist, zu dem sich der Verlust des geringern wie das notwendige Mittel verhält. Wir versolgen die Trostgründe, wie sie sich zu immer größerer Klarheit und größerer Höhe erheben.

Junächst erwähnen wir jene einfachen, fraftigen Imperative, die sich großer Gunst bei Leuten erfreuen, die den Vorzug haben, nicht immer nachdenken zu muffen. Sie sind oben, als wir das Ideal schilderten, schon genannt. Den Kopf obenbehalten, sich nicht unterkriegen lassen, nicht verzweifeln - das sind einige solcher Worte, denen eine starke suggestive Kraft für viele innewohnt; in ihnen macht sich auch häufig ein Bedürfnis andre zu tröften Luft, das zu schüchtern oder zu schamhaft ist, um höhere Gedanken vorzubringen. Die Scheu davor, sich gehen zu lassen und als schwach vor seiner Umgebung dazustehn, mag auch ein solcher Grund sein; dahinter liegt die Wertschähung persönlichen Lebens; denn wer sieht gern einen sonst geachteten Menschen aufgelöft in Jammer, und wer zeigt sich gern in dieser Verfassung, der auf persönliches Leben Wert legt? hinter diesen Worten steht oft als Gesammtstimmung oder auch als Glaubenssatz der Glaube an ein Satum. Man muß sich fügen, was kann man machen? So gehts nun einmal im Ceben - solche Worte kann man immer wieder hören, wenn man darauf achtet, wie sich die Ceute trösten. Dabei wird viel Kraft ent= faltet, während die Resserion und auch der wissende Glaube manchmal viel sentimentaler und schwächer ist. Das "Befiehl du deine Wege-Christentum" ist die religiöse Sorm dieses Trostes; mag es auch im Durchschnitt keine höheren Güter erhoffen, als es die verlorenen oder bedrohten sind, so hat es doch seine großen Verdienste und eine geschichtliche Bedeutung. - Der Grundsatz, daß es ein Trost sei, Genossen im Unglud zu haben, ist weit verbreitet. In der gewöhnlicheren Sorm liegt er in der beruhigenden überzeugung, daß auch andre ihr Päckben zu tragen haben und man nicht allein als ein geplagter und geschlagener Mensch dasteht. Dabei spielt ein bischen Schadenfreude sicher mit; wenn ein Mensch so klug ist, sein Geschick nicht mit dem der glücklichern, sondern grade der unglücklichern Mitmenschen zu vergleichen, dann kann ihm dieser Blick schon manche Beruhigung für den Alltag verschaffen. Etwas höher ist das oben schon erwähnte Gefühl, das diesem Trostgrund innewohnt, daß man keine Aus= nahme darstellt, auf die die Pfeile des Geschickes mit absichtlicher Bosheit ge= Es ist jedem feineren Gefühl peinlich, eine besondere Rolle zu Ebenfalls ist schon oben der Gedanke erwähnt, daß sich in diesem Wort auch die resignierte Überzeugung ausdrücken kann, daß wir nun einmal unter dem Gesetz des Leidens stehn; das macht es auch einem Menschen erträglicher, sich in das seinige zu schicken. Denn tut er gleichsam einen Blick in eine allgemeine Gesetzmäßigkeit des Leidens, so beugt er sich viel leichter, als wenn er sich mit Bitterkeit als eine Ausnahme empfinden müßte. Die Kreuzesschau von Chamisso ist der klassische Ausdruck für die höchste Form dieses socios habuisse malorum. - Dann kommt allerlei humor, wenn dessen Art die Eigenschaft ist, das Gute am Berluft zu sehen und das heitere Auge zu dem nassen zu fügen. Man bedenkt, daß es hätte noch viel schlimmer kommen können, daß doch immer noch Glück beim Unglück ist. Oder man hofft, daß es sich noch einmal bewahrheitet, wenn man jett sagt: man weiß nicht, wosür es gut ist. Dieses "gut" wird aber dann immer sozusagen auf derselben Ebene der Wertschätzung gesucht, auf der auch das Verlorene sag. Von da ist nur ein kleiner Schritt zur Hoffnung, die der Mensch wirklich bis zum Grabe hin neben jeden Trümmerhausen seines Lebens pflanzt. Immer wieder steigen gleich nach dem Zerfall des alten Glücks oder nach Vereitelung der bisherigen Hoffnung neue Bilder der bessern Zukunft auf. Dann glaubt der Wille gern, was die freundliche Hoffnung ihm vorhält.

Weiter sei noch ein Gebiet erwähnt, wo feinere Geister ihren Trost suchen - es ist die Natur. Wir haben Grund, hier dieses Trostmittel anzubringen, denn in den Schlufreden weift ja Jahre hiob auf sie hin. Ist es auch scheinbar seltsam, daß Gott den geschlagenen hiob mit Einzelheiten über allerlei Getier und Gestirn unterhält, es ist doch vielleicht ein tiefer Sinn darin. öffnet ihm Auge und Sinn fur die große unendliche Welt; in ihr ist hiob nur ein Punkt. Zwar liegt dem Punkt Mensch gar nichts an der gangen Schöpfung. wenn sein Gefühl voller Weh ist; aber der Blick in sie kann doch den Sinn von dem Weh einmal ablenken und in größere Zusammenhänge hineinführen. tut einem gequälten Menschenherzen gut, wenn der Blick auf das unendliche Meer oder auf die erhabene Gebirgswelt fällt. Das ist keine Zerstreuung, in der so oft der Trost und das Heilmittel für den Schmerz gesehen wird; das ist vielmehr Sammlung. Dor allem ist man dann einmal die Menschen los, die einen qualen, wenn auch nur mit ihrer Gleichgültigkeit, ihrer Neugierde oder auch mit Dor dem Großen und Unendlichen wird dann tatsächlich unser ibrer Teilnahme. Ich mit seinem Weh klein. Aber wir vermögen auch das so wohltuend stumme Wesen der Natur langsam so sehr mit eignem Seelenleben zu erfüllen, daß uns bestimmte Wege und bestimmte Aussichten ein Echo aus unserm Teil wiedergeben. Dann kann man sich verstanden fühlen von dem seelischen Wesen, das man selbst in die leblose Natur hineingelegt hat, wenn man nicht in ihr den Gott findet, der größer ist als sie und als wir. Besser als die Zeit, auf die sich so viele verlassen, heilt doch von den unterpersönlichen Mächten der Welt die Natur.

Endlich kommt auch ein Trost, der viel höher steht, aber auch schmerzlicher Es ist der, den die Freunde dem hiob anbieten. Leid ist Strafe, und wenn man sich von der Schuld reinigt und die Sünde läßt, dann wird man die Strafe los. Wir werden diesen Trost ebenfalls anerkennen und auch verwerten. An die beiden formen des Zusammenhangs zwischen übel und Schuld, die wir oben dargestellt haben, erinnern wir, indem wir für die eine an den Schächer am Kreuz, für die andere an Ruben erinnern. Jener faßt sich, indem er bedenkt, daß er mit seinen Genossen billig in seinem übel ist, weil sie empfangen, was ihre Taten wert sind; Ruben wird durch sein boses Gewissen genötigt, ein gegenwärtiges übel mit einer früheren Schuld in Verbindung zu bringen, ohne daß zwischen beiden ein ursächlicher Zusammenhang besteht. Ein Zusammenhang ift nur vorhanden zwischen der Auffassung des übels als einer Strafe und dem bosen Gewissen, das von jener Schuld herrührt. So straft sich also Rubens Schuld selbst, indem sein Gewissen auf ein übel den dunklen Schatten wirft, in dem es als Strafe erscheint. braucht man nicht bloß subjektiv zu nennen; denn eine subjektive Strafe ist grade ichlimm genug, wenn ja doch die Empfindungen des Subjetts alles übel gur Qual und zur Strafe machen. Es liegt alles an der Art, wie ein Übel aufgefaßt wird. Man kann ein Kind im Scherz kräftig schlagen, und es verzieht keine Miene; man kann ihm im Zorn leicht die Wange streichen, und es schreit laut auf. Ebenso empfindet der Mensch, der mit Gott nicht auf gutem Suß steht, jedes Übel sehr hart und als Strafe. Dagegen wer sich mit Gott ins Reine gebracht hat, empfindet das Übel ganz anders. An diesem Punkt seht die Aufgabe ein, die die Versöhnung des Menschen mit Gott ist.

Solange diese Bindung an Gott noch nicht hergestellt ist, ist der tiefste Trost noch nicht zu haben. So lange muß man versuchen, mit den genannten Arten den Menschen wenigstens auf die höhe zu erheben, die wir oben als die dem antiken Geist entsprechende bezeichnet haben. Besonders auch das letzt genannte Trostmittel ist nicht zu verwerfen. Nur freilich hat es bloß dann seine Wahrheit, wenn nicht die Tröster, sondern der Leidende selbst, also nicht hiobs Freunde, sondern biob jene Linie zwischen übel und Schuld zieht. Dann ist mindestens dies eine richtig an dieser Verbindung: mag auch tatsächlich kein ursächlicher Zusammenhang bestehn, aber der vorhin genannte mittelbare Zusammenhang ift doch wirklich. Die Deutung des übels als einer Strafe kommt wie ein Schatten aus dem bosen Gewissen heraus. Sie mag einmal ihre Wirkung tun; man braucht nicht sofort diesen Schatten zu vertreiben. Aber wir haben auch kein Recht, selbst in eine Seele einen solchen Schatten zu werfen, die es an der inneren sittlichen Strenge und Wahrhaftigkeit gegen sich selbst fehlen läßt. Solche tief eingreifende Erkennt= nisse mussen - das haben wir neu von der heutigen Padagogik gelernt - in der Seele des Menschen selber erwachsen; werden sie aber nicht blok von außen angeregt, sondern aufgenötigt, dann haben sie keinen Wert. Darum ist es am besten, wenn man statt großer Reden und Gedankengänge hin und wieder ein Ferment für die weitere innere Entwicklung in die Seele der Leidenden mischt; nur was er sich, durch diesen Reiz angeregt, selbst zu sagen weiß, hat Wert; und dieser wird noch durch die geheime Freude am eignen Tun erhöht, eine Freude, die ihm die nicht immer selbstverständliche Selbstverleugnung des Trösters gerne gönnen wird. -

Unfre wichtigsten Trostmittel, die uns das Evangelium gibt, haben wir oben schon genannt. Ihre Bedeutung können wir uns am besten klar machen. wenn wir wieder unser Buch hiob ansehn. Warum ist es so trostlos? Warum ist im N. T. so vielmehr Trost? An dem Gegensatz zwischen beiden merkt man. was man an Jesus dem Gekreuzigten hat. Was sind das doch für harte. trostlose Gedanken, mit denen jene Tröster trösten wollen! Ein einziger Blick auf den Gekreuzigten überzeugt einen sofort, wie viel reicher wir sind, auch wenn er kein Wort spricht. Es ist gar nicht zu sagen, wie viele schon irgend ein Krugifigus getröstet hat. Oft ist das nicht das Verdienst der kirchlichen Unterweisung. Diese muht sich in der Regel mehr damit ab, irgend eine Dersöhnungs= theorie mit dem Gefreuzigten in Verbindung zu bringen. Aber das Volk greift daran vorbei nach einem Leidenstroft, der vom Kreuze hernieder kommt. dieser Anziehungstraft, die es auf die Leidenden ausübt, kann man ermessen. wieviel stärker doch manche unwägbaren Kräfte und wortlosen Eindrücke sind als auch die besten Gedanken. Man sollte es einem jeden Leidenden empfehlen, sich ein Bild von Jesus dem Gefreuzigten, vielleicht das allerbeliebteste und mit dem meisten Segen angeschaute von Guido Reni, an seine Wand zu hängen. Dann können wir uns viele Worte sparen, wenn wir zum Abschied bloß einmal stumm auf dies Bild hindeuten; das sagt schon genug. Und wenn wir es gar einem Ceidenden schenken, dann bringt das gleich eine Weihe in die Beziehung zwischen ihm und uns, die keiner Worte bedarf, die durch Worte höchstens gestört werden kann. Das Beste liegt in dem Ungesagten und Unsagbaren — damit ist freislich nicht gesagt, daß Schweigen allein schon besser sei als Reden; es kommt darauf an, wer hinter dem Schweigen steht. Einer, der etwas in sich trägt, kann aber viel mehr mit seinem Schweigen geben als ein anderer, der die besten Argumente vorzubringen weiß.

Was ist es denn, was so trostvoll in Jesus dem Gekreuzigten ist? Wenn wir es für uns und für andere zu fassen versuchen, dann werden wir sagen: es ist dies, daß die höchsten Leiden mit der größten höhe und Würde verbunden sind. Höhe und Würde erleiden auch durch schändendes Leiden gar keine Einbuße, sondern strahlen nur um so herrlicher hervor. Alles, was sonst als das höchste gilt, Gesundheit und Ehre, kann verloren gehn, und doch bleibt die Ehrsturcht vor etwas zurück, was nicht angetastet werden, geschweige verloren gehen kann. Hier kann einem, immer mit mehr oder weniger Klarheit, die Größe des persönlichen Lebens aufgehn. Hiob jammert nach seiner Genesung, er schreit nach Wiederherstellung seiner Ehre; Jesus hat sogar die Ehre vor Menschen versloren, und er hält sich doch an seinen Vater. Er gilt uns trozdem als der, der die höchste Ehre verdient. Darin liegt doch eine Umwertung, eine Änderung der grundlegenden Wertschähung, die die größten Veränderungen aller Gedanken mit sich führen muß.

In der Tat, hier eröffnet sich der Blick auf die geistige Welt des ewigen Lebens. hier erschließt sich ein höchstes geistiges Gut, von dem der Derfasser des hiod-Buches nichts weiß. Die Namen sind verschieden; sie können nicht mehr als Versuche sein, sich und andern die Empfindung dafür zu klären, daß es etwas gibt, das man nicht definieren kann; höchstens kann man irdische Vorkellungen als Vergleichsmittel zur hervorhebung seines Wertes heranziehen. Man kann nur sagen, wem es gleicht und wie es wirkt; aber man kann nicht leicht sagen, was es ist. Es gleicht den höchsten Werten, die wir in der Welt haben; nur daß es noch höher ist als sie. Es wirkt so, daß es uns ruhig macht, wenn wir alles verloren haben, und daß es uns zur tiessten hingebung der Persönlichsteit an alles Gute und hohe zwingt, einfach weil wir nicht anders können.

Und wie verhält sich dieses höchste Gut, das ewige geistige Gottesleben, zum Leiden? Es dient als bester Ersat; aber es kann auch als der Zweck erkannt werden, zu dem sich Leiden und Verluste wie Mittel verhalten. Und wie geschieht das? Leiden und Verluste beginnen damit, unser herz mit Gewalt von Dingen frei zu machen, an denen es hängt. Da wir Menschen aber immer etwas haben müssen, was uns wertvoll ist, damit wir nicht verzweiseln, bietet sich uns jenes höchste als ein solches Gut an. Wir greisen zuerst vielleicht nur aus Verzweislung danach; wir lassen seins aufzwingen, weil wir hoffen, mit diesem geistigen Wert als einem Mittel unser altes Glück wiederherzustellen. Alls mählich aber vollzieht sich jener oft erwähnte Vorgang, den man mit heterogonie der Iwecke oder mit Motivwandel bezeichnet. Wir bekommen Freude an dem

Ersat selbst und vergessen den Verluft. So bietet uns das übel eine Gelegen= heit, eine Einladung zur Umwertung. Wir geben zuerst mit einer sauersugen Miene darauf ein, mit der man aus der Not eine Tugend macht, wenn nur Tugend aus der Not wird. Aus allen Nöten aber kann Tugend werden. Das ist grade das Besondere an dem höchsten Gut: es ist von allen Nöten aus zu erreichen; denn es gibt keine noch so große Not, die nicht als Mittel zu diesem 3wed, als Weg zu diesem Ziel angesehen werden tann. Keines. Denn es übertrifft das höchste Gut alle Güter, die verloren werden können. Und von dem Verlust jedes, auch noch so hohen Gutes aus führt der Weg zu dem höhern Gut, eben der Versöhnung mit Gott, der Gemeinschaft mit Christus und dem ewigen Leben im Geist. Dann lernt man die Not verstehn, ja sogar für sie danken; dies aber erst, wenn sie lange hinter einem ist und ihre Frucht zum ewigen Leben gezeitigt hat. Und das will sehr schwer errungen sein. Der logische Gedanke fliegt den eben beschriebenen Weg von der Not zum heil, aber der Wille friecht ihn nur. Es ist ein saures, schweres Wandern. Niemand spreche so leichthin davon und mute es dem ersten Besten zu wie einen Spaziergang. Es muß vieles in dem Menichen gebrochen werden, ehe er dazu fähig ist, diesen Weg zu gehen.

Manchem ist es schon eine hilfe, wenn er seinem Leiden zuerst laut, dann gang still die Krone aufsetzen kann, daß es ein Leiden für andere ist. viel wird durch andre, wie viel aber wird auch für andere gelitten! Um ihnen ihre Strafe abzunehmen, oder sie mit ihnen zu teilen, um sie zu retten oder zu fördern, um ihnen das Gefühl der Einsamkeit zu rauben, um . . . . wer schaut hinein in die Seele der Menschen? Wo aber solches Leiden wohnt, da ist die Weibe nicht fern, die ein weißes haupt oder ein ernstes Gesicht giert, wie sie auch die Seele leise mit Klängen erfüllt, die die der Klage übertönen wollen. überhaupt gibt es neben dem Blick auf Gott nichts Besseres, um über sich selbst mit seinem Ceid hinweg zu kommen, als wenn der Ceidende seinen Blid und Sinn auf die Nächsten lentt, zumal auf die Leidenden unter seinen Nächsten. Ist er doch am besten imstande, sich in die Tiefe ihrer Seele hineinzufühlen und sich mit ihnen da zu berühren, wo ihr eigenstes und tiefstes Seelenleben pulsiert. Das ist natürlich etwas ganz andres als jenes stumpfe und selbstsüchtige solamen socios malorum habuisse. hier liegt der Gewinn darin, daß die mitleidende Seele des Leidenden mit tastenden seelischen Sühlfäden eine Berührung mit Seelen gewinnt, die eine Bereicherung für sie bedeutet. Es eröffnen sich ihr weite Tiefen des Cebens und etwas vom geheimen Grund der Welt; und ist das auch ein wehmütiges, nicht ohne viel Tränen erkauftes Glück, so ist es doch ein Glück. Weit und reich baut sich so eine Innenwelt in der Seele an, zu der man nie ohne den Ruf des Leides gekommen wäre, der so oft vom Aukenleben zum Innenleben lädt, nicht ohne daß zuerst sauer schmeckte, was nachher suß eingeht, nicht ohne daß zuerst Not war, was nachher Tugend wird. Und dann vor allem ist auch für eine solche Seele, die sich in die andere hineinfühlt, die Gute gegen sie gang unausweichlich. Wie froh macht es, andre froh zu machen! Wollen zwar zuerst die Gedanken gar nicht von dem lieben armen Ich fort. fliegen sie immer wieder wie Dogel nach ihrem Neste, so läßt es sich doch langsam erzwingen, daß man auch mit Rat und Tat an andre denkt. Das gibt dann eine herrliche Befreiung und Erhebung aus dem eignen Jammer.

merkt man, wie man sich einmal ganz vergessen hat, man sieht, daß man noch etwas wert ist; wie oft schon war das Krankenbett einer Mutter, das anfangs der Sonnenuntergang für das Glück des Hauses schien, der Aufgang einer ganz andern Sonne, die das ganze Haus erleuchtete und erwärmte! — In solchen Erlebnissen des Innenlebens, der Erweiterung der Seele zur Berührung mit einer großen Innenwelt geistigen Lebens und in dem Glück zu lieben und zu helsen, wird jener Besitz des höchsten Gutes praktisch und greisbar.

Am Ziel oder schon auf dem Weg sieht man in die höhe und gewahrt Wer nur irgend den innern 3wang hat, wichtige Dinge des Lebens personalistisch zu deuten, also von Gott herzuleiten, lernt hier Gott sagen, tut sich ihm ein Wille auf, der still und verborgen Weg und Ziel ins Auge gefaßt hat. Es ist Gott, der das Leben lenkt und zwar auf seine größten Ziele hin lenkt. Man sieht nicht viel von dieser hand Gottes, die uns auf diesen Wea Manches von unserm Weg verstehn wir nicht und werden es nicht ver-Aber hier und da schaut ein Stück Weg heraus, das sich mit einem andern zu einer Straße zu vereinigen scheint; wenn auch das beide Stücke verbindende Glied noch hinter dem Berge liegt. Wir wurden es sehn, wenn wir höher stunden. Denn das ist die Voraussehung für den allergeringsten Anfang eines solchen Lebensverständnisses, daß man hoch steht. Damit ist gemeint, daß man willens ist, auf die Wertschätzung einzugehen, die uns Gott in Jesus anbietet: und das ist die Wertschätzung jenes geistigen Lebens, wie es Gott und Jesus als heiliger Geist verbindet. Wer nur irgend driftlich denkt, kann nicht anders denken als so: dieses geistige Leben ist das Ziel der Welt. In seinem Empfang und völligen Erwerb liegt der Sinn des Daseins. Das drücken wir aus, wenn wir sagen, daß es den Willen Gottes mit der Menschheit und der Welt bedeutet. Wenn wir sagen, es sei Gottes Wille, daß dieses Geistesleben angeeignet werde, dann haben wir damit schon gleich etwas andres dazu gedacht. Wir können nämlich Gott nicht anders denken, denn als den Inhaber der Macht über die Welt und als den Cenker unsres Cebens. So ist Gott beides, der hüter der höchsten Werte, wie sie sich für uns zusammenfassen in dem Wort von dem Geist Gottes, und zugleich der Cenker der Welt und des Cebens. Die Verbindung zwischen diesen beiden Stücken können wir aber nur teleologisch fassen: Gott lenkt Welt und Leben auf diesen höchsten Wert hin. Das ist die tragende Grunderkenntnis unsrer dristlichen Gewißheit; das ist die Sorm des religiösen Optimismus, die das Christentum ausmacht. Wer so denkt und entsprechend strebt, der ist ein Christ. Diese Gewifheit aber ist nur für den zu erfassen, dem etwas an dem geistigen Leben liegt, wie es ihm im Geist Gottes und Jesu entgegentritt. Ein solcher aber ist imstande, von dieser Wertschätzung aus den rechten Sinn für die Liebe Gottes zu bekommen. In jeder Art von Liebe steckt etwas von einer Wert= schätzung, weil wir immer etwas an einem Menschen lieben, was uns greude macht und wertvoll ist; ebenso erkennen wir die Liebe eines Menschen zu uns daran, daß ihm etwas wichtig ist, was an uns wertvoll ist. Nicht anders ist es mit unserm Verhältnis zu Gott. Wir lieben Gott, weil wir etwas hochschätzen, was er besitzt, und seine Liebe erkennen wir daran, daß wir etwas von ihm empfangen, was wir schätzen. Am höchsten und am wahrsten ist dieses Derhältnis zu Gott dann, wenn es sich um den heiligen Geist handelt, als um

die Gabe, die wir von Gottes Liebe erwarten und um deretwillen wir Gott lieben. In der Tat gehört wenigstens ein Anfang vom Verständnis für diesen heiligen Geist dazu, wenn wir Gottes Liebe erkennen sollen. Haben wir diesen Anfang, dann kommen wir weiter: erst wenn wir wissen, was einen Wert hat und worauf es allein im Leben wirklich ankommt, sind wir imstande, Gottes Liebesführung in Ereignissen unsres Lebens zu erkennen, die uns zwar dies und jenes wegnahmen, woran uns vorher etwas lag, die uns aber zu Anlässen wurden, ein größeres Verständnis für seinen heiligen Geist zu bekommen und an unsrer Seele zu wachsen.

Dieses Verständnis des Cebens kann für manchen die Tür zum Christentum sein, der durch die überlieferte und gleichsam vorgeschriebene Tür, nämlich das Verständnis für die Vergebung der Schuld und die Erlösung von den Sünden, nicht hineinkam. Jene Tür ist aber nicht im geringsten weniger wert als diese. Denn es liegt dem von uns gemeinten Verständnis des Ceidens als einer Erweisung der Liebe Gottes genau derselbe Sinn für das Leben im Geist, genau dieselbe Wertschätzung zugrunde wie auch jenen beiden genannten Heilsgaben. Denn nur der hat Verlangen nach Vergebung und Erlösung, der jenes Leben der Seele hochschätzt und begehrt. Gott führt den einen so und den andern so; allein seine Diener wollen die Menschen oft nur so führen, wie sie es verstehn und für richtig halten.

Die Grundgewißheit, daß der Gott, der das Leben im Geist unter den Menschen verbreiten will, derselbe ist, wie der, der die Geschicke der Menschen in der hand hat, ist von der größten Bedeutung. Sie spiegelt sich in der Art, wie Christen jede wichtigere Begebenheit ihres Lebens aufzufassen und anzupacken haben. Sie kommen nämlich an sie mit der Ahnung heran, daß auch in ihr dieser Wille Gottes enthalten ist. Sur den Christen gibt es nichts, was ihm nicht einmal von vornherein als Ausdruck des Willens seines Gottes zu gelten hat. Und zwar gilt es ihm als der Ausdruck seines Willens, der uns heiligen Geist nahebringen und das Leben der Seele fördern will. Tatsächlich gibt es nichts, was sich grundsätzlich dieser Deutung und Verwertung entzöge. Es lassen sich, wie eben gesagt wurde, von allen Lebensbegebenheiten aus Linien nach diesem einen Mittelpunkt ziehen. Bald ist es die Demut, bald die Nächstenliebe. die durch irgend ein Lebensereignis gestärkt werden will; bald soll auch der überdruß an der ganzen Welt und das Verlangen nach einem höhern, bessern Leben geweckt werden. Bald macht uns ein Ereignis auf eine in uns verborgene Schwäche aufmerksam, bald zeigt uns die Begegnung mit einem Menschen, was wir noch in unsere Seele an guten Kräften aufnehmen könnten. Kurz, die Be= ziehung des Sein auf das Soll ist unendlich. In jedem Stein, der an unserm Wege liegt, ift edler Inhalt verborgen; wir muffen ihn nur herauszuholen wissen. Dieses Lebensverständnis ist uns erst möglich geworden, als wir ein Gut erkannten. das größer war als alle andern. Nun erst werden wir der übel herr, die uns niedere Güter nehmen oder Schmerzen bringen.

Mit dem Verstand allein wird diese Arbeit nicht vollzogen, jenen Edelgeshalt aus den Lebensereignissen, zumal aus den widrigen, herauszuholen. Dazu bedarf es des Willens. Wenn man es bloß verstanden hat, worauf es anskommt, dann hat man es noch nicht. Aber man kann es gewinnen, auch wenn

man es noch nicht klar verstanden hat. Das Verständnis kommt erst über dem Gewinnen. Und wenn das Verständnis nicht mit dem Gewinn sich einstellt, ist es auch nicht schlimm; schlimm ift es, wenn man versteht und davon spricht, ohne daß man es sich aneignet. Es ist ja ein großes Glück, wenn einem einmal an einem solchen Lebensereignis aufgegangen ist, wie reich es ist. Dann geht man ganz anders in sein weiteres Leben hinein; denn man hat etwas erfahren und tann darum der getrosten Zuversicht sein, daß auch in den andern Cebensbegebenheiten etwas von diesem Edelgehalt stedt. Manchmal freilich sind diese Begebenheiten so wirr und so vollständig "zufällig", daß man daran verzweifelt, etwas herauszuholen. Aber man muß es doch immer versuchen. Oft wird dann grade die allertollste Strecke des Lebens, in der Sünde und Schuld mit dem blindesten Ungefähr zusammen anscheinend die größte Unvernunft zusammengebracht haben, zu dem geld, auf dem einem die ersten Blumen des Derständnisses und des höhern Glückes aufgehen. Das gibt ein Lebensperständnis oder vielmehr ein Sinden Gottes und seiner Liebe, das gang und gar auf die Betätigung des Willens angewiesen ist. Die Willensrichtung hat hier den Vorrang, der Derstand bealeitet nur.

Ju dem ganzen Erkenntnisvorgang, den wir geschildert haben, gehört aber das Vertrauen, das wir Glauben nennen. Bald beginnt der Vorgang mit einem schwachen Eindruck von einem solchen Reichtum, der in dem Ceben steckt, und dann wird der Glaube dadurch stärker. Bald aber muß das Vertrauen den Ansang machen, daß es solche Schäße gibt; und dann erwächst die Erschrung erst aus dem Glauben. Vielleicht liegt auch jener ersten Ersahrung schon ein Keim des Glaubens zugrunde: nämlich die Ahnung, daß es hinter den Dingen des Cebens einen solchen Willen gibt. Wie sich Glaube und Ersahrung gegenseitig fördern und tragen, ist eine der wichtigsten und fesselndsten seelischen Erkenntnisse. Angeeignet zum persönlichen Besitz werden aber die meisten dieser Gedanken nur durch Gebet und übung. Beides empsehle man unablässig; das Gebet als Mittel, sich über sich selbst hinauszubeten, die übung als den notwendigen Weg, solche schwere Gedanken aus dem Bereich der Gefühle und der Redensarten in den des Ich einzuführen.

Das sind gedankliche Hilsen, die wir anbieten mögen, wo noch solche Gebanken, von Regungen der Zuneigung und des Vertrauens gestärkt, ihren Weg von Seele zu Seele, von Geist zu Geist zu sinden wissen. Aber wenn das Sieber oder der rasende Schmerz die Tore der Seele des Kranken und die Pforten zu seinem Geiste schließen, wenn wie in jenen oden S. 340 angegebenen schrecklichen Sällen sich der Verzweiselte und Dulder selbst mit Gewalt aus seinem Jammer hilft, dann erkennen wir die Ohnmacht unsrer Gedanken. Dann stehen wir vor dem Rätsel des Daseins und uns starrt die Frage an, ob nicht doch die brutale Gewalt der Natur das letzte Wort behält . . . Eins ist dann aber doch sicher: mögen die Gedanken keinen Durchschlupf mehr sinden, die Empfänglichseit für eine warme, wenn auch stumme Liebe, und mag diese nur in einem Blick oder handdruck bestehn, bleibt dem Geist des Menschen bis dicht vor die dunkle Pforte übrig, durch die wir einmal alle hindurchgehn müssen.

## V. Das Problem.

Nun haben wir die Gedanken zu einem Dersuch in der Hand, das Problem zu lösen. Zuvor sei noch einmal daran erinnert, wie wir uns das Derhältnis von praktischer und theoretischer Behandlung aller Hiodsseelen gedacht haben. Die praktische ist und bleibt die Hauptsache; und sie vollzieht sich nicht darin, daß man die theoretische Frage löst. Es kommt darauf an, Trost und Mut durch die Berührung mit dem eignen Geist und durch aufmunternde Worte nahezubringen. Natürlich gibt es auch Menschen, die weiter zu fragen haben. Denen darf man nicht ausweichen. Aber oft ist die Frage nach den theoretischen Dingen vielleicht ein unbewußter der bewußter Versuch, dem Ernst der praktischen Entscheidung auszuweichen. Disputieren ist leichter als sich bekehren.

Kein Versuch, eine Cosung in unserm Sinn anzubahnen, hat nun irgend einen 3wed, wenn nicht ein Derständnis für die gulegt gewonnenen Größen erreicht ist. Dieses Verständnis braucht ja nur gang theoretisch zu sein; also es braucht ein Mensch nur zu wissen, daß es so etwas wie ein geistiges Leben gibt und daß man es für das höchste Gut halten kann. Dann kann man auf ein Verständnis für die Art rechnen, wie wir das Problem lösen, wenn er auch persönlich praktisch gar nicht damit in Beziehung treten fann. Es entspricht unfrer gangen Art, theologisch umzudenken, wie sie mit dem Gedanken vom höchsten Wert zusammenhänat, wenn wir teleologisch denken. Und wenn diese Teleologie ein religiössethisches Biel bekommt, dann kommen wir auf padagogische Gedanken. Und wenn wir personalistisch in die Welt hineinschauen können, dann bekommen wir den Begriff: Gott unser Erzieher. Damit glauben wir den Punkt erreicht zu haben, der am Ende der Entwicklung liegt, wie sie mit der Kritik des hiobdichters begonnen wurde. Jesus stimmt uns ohne Zweifel gang bei: er weist die juristische Auffassung, genauer die strafrechtliche Deutung des Unglücks, ab, nach der die Ceute, auf die der Turm von Siloah fiel, ebenso ohne weiteres schuldig sind, wie der Blindgeborene und seine Eltern schuldig sind. Jesus verbietet, daß man von dem Übel zurudschließen darf auf Schuld. Aber Jesus schließt umgekehrt von der Schuld auf kommendes Verderben: Jerusalem mußte untergehn, weil seine Bürger sündig sind. Diese Anwendung des strafrechtlichen Grundsakes werden wir uns durchaus nicht rauben lassen; auch die umgekehrte Anwendung. die von einem Übel auf offensichtlich damit zusammenhängende Schuld schlieft. lassen wir uns niemals nehmen. Für diese Fälle bleibt das Bild vom strafenden Richter in Gultigkeit, zumal wenn wir daran denken, daß der Richter nicht nur Rechtsprecher, sondern auch, und zwar in erster Linie, Verwaltungsbeamter mar. Aber für die vielen Sälle, wo diese Lösung versagt, mussen wir die andere in Bereitschaft halten. Es hängt alles an den Bildwörtern, mit denen wir Gott bezeichnen. In ihnen drücken wir Gefühle, Eindrücke und Strebungen aus, weil wir keine andre Möglichkeit haben, diese auszudrücken, wenn es sich um Gott handelt. Wir drücken sie aus, um sie auf andere zu übertragen. An dem Bildwort hängt aber eine gange Sulle, ein ganges Gefolge von ihm eigentumlichen Eindrüden, Gefühlen und Willensstrebungen. Darum muffen wir sehr genau in der Wahl dieser Wörter sein. Das Wort Dater hat ja ichon einen gang andern Umfreis von solchen Eindrücken bei sich. Wir gebrauchen es am liebsten, wenn es sich darum handelt, auszudrücken, daß wir einen halt an Gott haben. Wir denken an Gethsemane. Diesen halt an Gott soll man oft mit dem Bild vom Vater anempsehlen, auch ohne daß irgend welche Pädagogie hineinzuspielen braucht. Diese ist nicht immer gemeint, wenn wir dies Bild brauchen, ohne Zweisel schwingt der Gedanke jedoch oft genug mit. Aber es sollte doch auch seine besondere Betonung empfangen, wenn wir die Absichten haben, von welchen vorhin gesprochen worden ist. Gott unser Erzieher — das muß ein Bild werden, das wir häusiger gebrauchen sollen. Wenn dagegen eingewandt wird, daß man bei dem Erzieher zu leicht an einen griesgrämlichen Oberlehrer oder einen alten verbissenen Rektor denkt, so ist dagegen zu sagen, daß auch das Daterbild damit rechnet, daß immer ideale Däter als Modell in Rechnung gezogen werden. Mit diesem Bild bekommen wir einen personalistischen Ausdruck für jene pädagogische Teleologie. Wir haben nichts Besseres.

Dieses Bild muß dann in einer doppelten Weise den Begriff der Gerechtig= teit beeinflussen. Ein Erzieher muß gerecht sein, aber so, daß er jedem einzelnen das zuführt, was ihm besonders angemessen ist. Wir mussen den Gedanken der formalen Gerechtigkeit gang und gar aufgeben, die die Berücksichtigung des einzelnen nicht ermöglicht und gestattet. Gerechtigkeit im padagogischen Sinn bemißt sich weniger an einem allgemeinen Gesetz als an dem einzelnen und was ihm grade not und gut ist. Dabei kann summa injuria summum jus sein. Dann dürfen wir aber auch nicht vergessen, was Paulus mit dem Begriff Gerechtigkeit Gottes vorgenommen hat. Bei ihm ist aus einer Eigenschaft Gottes eine solche des Menschen geworden. hatte man die berühmten Stellen im Römerund Galater-Brief lange genug umfonst gequält, wenn man die Strafgerechtigkeit Gottes darin finden wollte, so ist auf einmal alles anders geworden, als man mit Cuther fand, daß nach jenem Ausdruck der Mensch Gott recht geworden ist, obwohl er ein Sünder war. Damit ist eine gang andre Richtung angebahnt. handelt sich nun nicht mehr darum, daß Gott die Sunden mit irdischen Abeln straft, vielmehr handelt es sich darum, daß der Mensch die richtige Geltung vor Gott bekommt. Also der ideelle Wert, vor Gott etwas zu gelten, tritt in den Vordergrund. Das ist das Interesse des Frommen. Gottesgerechtigkeit wird eine Eigenschaft des Menschen, die ihm Gott aus Gnaden verleiht. Dann aber tann der Ausdruck Gottes Gerechtigkeit, soweit er eine Eigenschaft Gottes selber bezeichnet, auch nicht mehr die ganze Strenge der Vergeltungslehre an sich tragen. Er bekommt dann, wie er ichon im A. T. angefangen hatte, einen Sinn, der ihn der Gnade verwandt macht; Gott gibt den Menschen das, was ihnen gukommt, aber mit einem gang andern Ton ist dies gesagt, als es früher gesagt wurde: was ihnen zukommt. Inwiefern doch noch auch bei Paulus das Wort etwas von seinem alten Sinn behält, können wir hier nicht mehr erörtern.

So bildet auch für diesen Begriff Gerechtigkeit der der erziehenden Liebe eine nötige Ergänzung. Er bildet auch den Hintergrund, der uns Gottes Strafgerechtigkeit erträglich macht. Beides verträgt sich bekanntlich sehr gut; ein Erzieher muß zürnen und auch strafen können. Wir müssen mit den Bildern abwechseln, um immer genau das auszudrücken, was im einzelnen Falle zu sagen ist.

So ist theoretisch alles einigermaßen in Ordnung, soweit man mit unsern

Bilowörtern die großen Welt= und Cebensverhaltnisse in Ordnung bringen fann. Diel schwieriger ist aber die praktische Anwendung auf den einzelnen Sall. Wenn man das tolle Durcheinander irgend eines Lebens bedenkt, das noch nicht ein= mal ein abnormes zu sein braucht - wer will da wagen, Linien eines solches Verständnisses hindurchzuziehen, das es als ein Erziehungswerk Gottes heraus= stellt? Der Seelsorger und Berater muß dabei außerordentlich vorsichtig sein; man kann einen Menschen mit dem Glauben an die Liebe Gottes geradeso qualen, wie hiobs Freunde ihn mit dem Dogma von der Gerechtigkeit Gottes gequält haben. Und es ist doch viel unsinniger, einen zum Glauben an die Liebe als zum Glauben an die Gerechtigkeit Gottes zwingen zu wollen. Wer traut es sich zu, so das äußere und innere Leben eines Menschen zusammen zu durch= schauen, daß er auf beiden Gebieten die Punkte findet, die miteinander zu verbinden sind? Das ist ja doch der Sinn unsrer Teleologie. Diese Aufgabe ist nur gang subjektiv und individuell zu losen. Diese Erkenntnis der erziehen= den Liebe Gottes gehört zu den Erkenntnissen, von denen vor allem gilt, daß sie persönlich erworben und erkämpft werden wollen, weil sie sonst keinen Wert haben.

Unsere Bemerkung über das Verhältnis von Glaube und Erfahrung wird bier so berangezogen werden können: man kann einem Menschen nur bezeugen, daß man selbst oder daß einer unfrer großen Glaubenshelden sein Leben so verstanden hat. Das gibt also dann eine Art Schema, das für den andern nur den Wert einer gang matten Vorzeichnung hat. Sie bildet für ihn einen Anlaß zu dem Dersuch, in ähnlicher Weise sein Leben zurechtzulegen. Dabei kann man einem nur wenig helfen; die hauptsache ist, daß der Suchende selbst einen Dlak gewonnen hat, der hoch genug ist, um die einzelnen Stücke seines Lebens zu überschauen; dieser Plat aber liegt auf der höhe der Wertungen; es ist die Wertschähung des geistig-seelischen Lebens. Daß uns dieses Verständnis nur bruchstückweise gelingt, ist unzweifelhaft. Wir muffen sehr vieles einfach auf Der= trauen annehmen. Haben wir aber einmal eine bestimmte Linie zwischen zwei oder drei von jenen einzelnen Cebensstuden gewonnen, dann haben wir etwas Sestes. Don da aus denken wir dann in unser ganges Leben hinein und auch in das Leben der Welt. Es liegt uns hier fern, über die Massenunglücksfälle zu sprechen, die das schwere Kreuz der Theodizee sind. Es liegt uns überhaupt hier fern, von dem Einfluß von übeln zu sprechen, die hauptsächlich einen andern und nur in zweiter Linie uns berühren. Denn es will uns doch nur sehr schwer eingehn, daß Gott über andre schweres Unheil schickt, damit wir besser werden - trot des Wortes Jesu über die dem Turm zu Siloah zum Opfer Gefallnen. Wir holen zwar aus solchen Ereignissen alles heraus, was von Winken und Anregungen für uns darinnen stedt. Aber es graut uns vor unserm eignen heilsegoismus, wenn wir den Gedanken vollziehn sollen, daß Gott so viele Millionen von Menschen opfert, um uns seine Cektion damit zu geben. hier ist eine Cude in unsrer Weltanschauung. Es ist das X, das in jeder gleichermaßen steckt. Wir sind nicht starr dogmatisch genug, um sie mit Gewalt auszufüllen, wie hiobs Freunde sie schlossen, indem sie mit dogmatistisch kategorischer Folgerichtigkeit erklärten: Das Dogma hat Recht, also ist die Wirklichkeit so, wie wir es dekretieren. Und noch mehr graut es uns vor der Beobachtung, daß unfre Voraussetzung so selten 3u=

trifft, auf der dieser ganze Gedankenbau ruht, die Voraussetzung, daß tiese seelische Regungen dem Ceiden entspringen. Wie viel Bitterkeit und Verlogenheit, wie viel Haß und Crotz, wieviel Neid und Rachsucht wachsen doch auch auf der Schattenseite des Cebens! Wir können nichts anderes tun als von jener andern Frucht des Ceidens aus unsere Gedanken spinnen; höchstens können wir noch bitten und warnen, daß doch ja nur diese und nicht jene seelischen Folgen des Ceidens an die Obersläche der Seele herauf gelassen werden. Es handelt sich da um sehr seine und zarte Dinge der Selbstbeobachtung und Selbstbehandslung; wer auf sie ausmerksam gemacht worden ist, weiß aber, daß man tatsächslich auf diesem verborgenen Acker ausreuten und pflanzen kann, wie auf einem Gartenseld.

# VI. Die Verwertung des Hiob-Buches in der kirchlichen Praxis.

Von den kirchlichen Verrichtungen kommen im folgenden hauptsächlich die Predigt, der Unterricht und die liturgische Arbeit in Frage; von der Seelforge ist auf den vorgehenden Blättern schon genug die Rede gewesen. In der Allgemeinen Einleitung hatten wir betont (5. 8), daß das Buch hiob einen ähnlichen Bruch für die gläubige Auffassung des Einzellebens darstellt, wie das Exil einen solchen für die des ganzen Volksgeschickes bedeutet. In der Einleitung zu dieser Behandlung des hiob=Buches hatten wir die Überzeugung aus= gedrückt, daß die übliche Darstellung des Geschickes hiobs von dem größten Ein= fluß auf den Volksglauben sei. Auf die Erzählung von hiob gestützt erwarten sehr viele Fromme eine günstige Wendung ihres Mikgeschicks, sobald sie sich in der Prüfung des Leidens bewährt haben. Bleibt aber diese Wendung aus, dann geben sie häufig den Glauben überhaupt auf. Andere freilich lassen sich dadurch zu einer höhern Art des Glaubens emporziehn. - Aus dem Glauben heraus dürfen wir sagen: das hiob-Buch, wie es uns vorliegt, ist uns dazu gegeben, daß wir mit seiner hilfe versuchen, denselben Vorgang in den Seelen unfrer Frommen anzubahnen, den es uns in dieser klassischen Weise an seinem Dichter und heraus= geber aufweist; den Vorgang, daß, wenn die gewöhnlichen niedrigen Erwartungen pon Gott als dem, der seine Menschen auf Gebet oder auch auf Besserung hin sofort mit Rettung und neuem Glud belohnen muffe, nicht erfüllt werden, der Fromme sich zu einem neuen Verständnis Gottes zu erheben sucht. Daß diese Änderung der Dorstellung von Gott mit einer solchen der Wertschätzung gusammenhängt, braucht nun nicht mehr gesagt zu werden.

Diese neue Wertschätzung dessen, worauf es ankommt, also die des geistigsseelischen Cebens, soll nun angebahnt oder wenigstens die alte Wertschätzung, also die des gewöhnlichen Sinnenglücks, soll zerbrochen werden. Darauf kommt es in erster Linie an, nicht auf die Lösung des Problems. Dieses ist ja ohne eine solche andre Wertschätzung gar nicht zu lösen. Eine solche neue Wertschätzung mit den Vorstellungen, die zu ihr gehören, ist selber nur sehr schwer anzubahnen. Das ist eine Sache des Geistes Gottes. Aber eines können wir in der Regel erreichen: wir können zeigen, daß man mit der alten Wertschätzung und den Vorstellungen, die an ihr hangen, nicht durchkommt. Das bedeutet aegen viele gute, fromme Leute eine Unbarmherzigkeit, aber für viele ist es auch

eine Befreiung. Damit machen wir das Ceiden unsres Dichters, das er stellwertretend getragen hat, fruchtbar für viele Nachsahren. Freilich werden wir dabei immer auf zweierlei stoßen: einmal auf die unausrottbare Forderung des Menschen, daß ihm Gott zu Willen sei, wie er Gott und sein Glück versteht; dann sinden wir aber auch noch die tief eingewurzelte Vorstellung von Gott uns im Wege, wonach das Wunder, und zwar das zum Wohl des Menschen geschehende Wunder, des Glaubens liebstes Kind ist. Dieser Wunderglaube erhält durch die übliche Behandlung des hiob-Buches noch eine starke sittliche Berechtigung: der geprüfte und bewährte Glaube erhält alles, was verloren war, zwiefältig wieder. Man muß im Unterricht der Konfirmanden und im Gespräch mit den Ceuten sich davon überzeugen, wie sest eingerammt dieses Dogma ist. Darum werden wir vor allem darauf zu achten haben, welche Anforderungen sich von unsern Erkenntnissen aus für den Unterricht ergeben.

#### Der Religionsunterricht.

Gang klar ist die Aufgabe, die uns aus unserer gangen allgemeinen Behandlung des hiob-Buches erwächst, soweit es sich um den Unterricht auf den höhern Klassen der Gymnasien und ähnlichen Schulen handelt. Dabei soll gang besonders auch das Cehrerseminar eingeschlossen sein. hier muß gang schonungslos der kritische Bestand des Buches aufgedeckt werden. Es macht dem Cehrer und Schüler eine große Freude, die entscheidende Erkenntnis, daß das alte Vergeltungsdogma unhaltbar ist, so zu gewinnen, daß sie sich als Ergebnis der kritischen Behandlung des Buches ergibt. Je mehr dabei die Schüler selbst mitarbeiten, desto besser ift es. Eine Schwierigkeit macht freilich der Text. Mit der Cuther-Bibelist schlechterdings nichts anzufangen. Darum habe ich mir immer so geholfen, daß ich einfach das ganze Buch nach einer neueren übersetzung por= las. Die übersetzung von Reuß hat ebensolchen Eindruck gemacht wie die von Dol3. Die Längen wurden gar nicht gespürt; wie man einem Drama guschaut, so hörten die Schüler mehrere Stunden einer Vorlesung zu, auf die natürlich alle mögliche Mühe und Kraft verwendet wurde. Eine ausnahmsweise angefertigte schriftliche Klassenarbeit ergab, daß die drittoberste Klasse eines Cehrerseminars die drei Cösungen, die Volz aufstellt, ausnahmslos mit großem Derständnis erfaßt hatte. Ist doch dieses Alter allen kritischen Dersuchen, die alte, zweifelhaft gewordene Wahrheit umwerfen sollen, außerordentlich zugetan. Die Derständigern unter diesen jungen Ceuten werden dann ihren gukunftigen Schülern niemals mehr die alte Weisheit von dem nach der Prüfung und Bewährung ausnahmslos wieder zufallenden Glück vorzusetzen gedankenlos genug sein. - Kein Cehrer wird sich natürlich in solchen Schulen den Vergleich zwischen der himmelsszene in dem Buch hiob und im Saust entgehen laffen. Die Ur= teile der Schüler über beide sind sehr interessant. Meist wirkt die erhabene Wucht der hiob-Stelle gang überwältigend. - Die Einreihung der aus dem Buch hiob geschöpften Erkenntnis über das Leiden in alle andern über diesen Gegen= stand erworbenen Erkenntnisse ist eine sehr förderliche Arbeit; dabei fällt der Blid ganz von selbst auf Jeremia, auf Jesaia 53 und auf Jesus.

Schwieriger ist die Frage schon zu beantworten, wie man es in der Volksschule zu halten habe. Seminarlehrer Brehmer in hamburg hat einen

Auffat in den Monatsblättern für ev. Religionsricht 1910, S. 222 veröffentlicht, in dem er sich mit unsrer Frage befagt. Sehr richtig sagt er, daß es darauf ankomme, die Kinder durch eine Schutimpfung vor der gefährlichen Krankheit, por dem Zweifel an der Gerechtigkeit Gottes, zu bewahren, die jeden reifern Menschen befällt. Seine Behandlung des Buches hiob kommt darauf hinaus. daß das Gerechtigkeitsgefühl der Kinder durch die zufriedenstellende Lösung des Einzelfalles, also die Wiederherstellung des Glückes hiobs, befriedigt wird. Freilich damit ist noch nicht alles getan; die Kinder mussen auch noch erkennen, daß gegen diesen erdichteten Einzelfall die erdrückende Sulle von Gegenbeispielen aus dem tatsächlichen Leben eine ungeheure Macht hat. B. will diese Schwierigfeit beseitigen, indem er eine Sulle von Antworten auf die Frage nach dem Grund und 3wed der Leiden des Frommen anführt. Er macht sich also die kritisch-literarischen Erkenntnisse wenig zu Nutz. Das tut in ganz andrer Weise Thrändorf in dem dritten Band seines Werkes Religionsunterricht (Dresden= Blasewig, 3. Auflage 1911), in dem er den Prophetismus behandelt. Obwohl diefer Band für den oberen Teil der Mittelstufe der Volksichule bestimmt ift, wagt er doch, von verschiedenen Cosungen des Problems zu sprechen. Zweifel kann man mit einer einigermaßen begabten und willigen Klasse solche Erkenntnisse erreichen. Jedenfalls ist jeder Pfarrer, der auf unserm fritischen Standpunkt steht, verpflichtet, in seinem Konfirmandenunterricht unser Buch möglichst genau durchzusprechen. Wofür ist denn sonst dieser Unterricht da, wenn er nicht versucht, zart und freundlich die jungen Gemüter von ihren kindlichen Erkenntnissen überzuleiten zu andern, die nicht nur widerstandsfähiger, sondern auch besser sind.

Dagegen kann gefragt werden, warum man denn so seltsam mit den Schülern vorgeht, daß man zuerst eine Erkenntnis in ihnen aufbaut, die man dann wieder abtragen muß. Darauf wurde ich sagen: der gehler liegt nicht in dem zweiten, sondern in dem ersten Aft. Warum legt man solchen Nachdruck auf derartige Erkenntnisse, die man wieder beseitigen muß? Das ist nicht ein ungläubiges Verfahren, diese höhere Erkenntnis über Gott, Schickjal und Frömmigkeit an die Stelle einer niederen zu seken, sondern das andre ist es, diese niedere Erkenntnis so fest zu machen, daß sie oft nur mit Verluft des gangen Glaubens wieder entfernt werden kann. Ich räume ein, daß es nicht möglich ist, Kindern das Glück, einen Gott zu haben, anders nahe zu bringen, als mit dem alten Dergeltungsdogma. Aber dann muß man auch dafür forgen, daß diese Glaubens= erkenntnis so nahegebracht wird, daß sie ohne Schaden berichtigt und ergänzt werden kann. Man muß sich also so viel Raum in der Seele des Kindes sichern, daß man noch höhere Erkenntnisse anbahnen kann. Darum darf man nicht so sprechen, als gälte jenes Vergeltungsdogma unbedingt und für alle Fälle. Daß es fälle gibt, in denen es sich bewahrheitet, ist sicher; an solchen muß man die Kinder den gerechten und mächtigen Gott erkennen lassen. Aber vor Derallgemeinerungen muß man sie bewahren, so schwer das ja auch sein mag; denn diese liegen ebenso den Kindern wie der gangen Art dieses Schulbetriebes zu nahe.

Die ganze hiob-Geschichte aber würde ich nicht zu diesem Zweck benutzen. Wir haben so viele ähnlich gehaltene Erzählungen im A. C., daß unser Bedarf reichlich gedeckt ist. Darum würde ich diese hiob-Geschichte dazu ausheben, jene

höhere Erkenntnis anzubahnen. Wenn ich sie dennoch in dem alten Sinne behandeln müßte, dann ließe ich aber unter allen Umständen die Freunde und hiods Zweisel weg. Dann gäbe ich auch gar nichts anderes als das alte Volksmärchen. Denn wenn ich jene Stücke mitten in dem Zusammenhang des Märchens behandle, leiste ich dem abergläubischen Vorurteil Vorschub, als wenn nun doch das Ende und der Lohn auf der niedern Ebene irdischen Glückes läge. Das aber ist die eigentliche Keherei, zu meinen, daß Gott uns nichts Besseres als irdische Güter zu geben habe, sogar auch als Lohn für Treue und Vertrauen. Das ist Unglaube, auch wenn es ein Hauptglaubenssat einer sog. gläubigen Gemeinde ist, den unsere Gutmütigkeit und Angst möglichst unangesochten lassen möchte. Dagegen ist es einsach Glaube, unserm Gott gehorsam, weiterzugeben, was er nicht nur in der Wirklichkeit des Alltags, sondern auch in unserm Buch durch einen seiner besten Diener im Alten Bunde hat sagen lassen.

#### Die Predigt.

Wir wollen anknüpfen an ein Bändchen mit Predigten über das Buch Hiob, die Ernst Baars, Pfarrer in Degesack gehalten hat. (In Kommission bei dem Prot. Schriftenvertrieb Schöneberg 1906.) Es sind dreizehn nacheinander gehaltene Kanzelreden. Jeder ist als Text ein Stud aus unserm Buch vorausge= schickt. Bis auf die erste und die letzte Rede sind es immer Stücke der Reden hiobs und der freunde, und zwar beliebig aus den Kapiteln des Buches her= ausgegriffen. Der Verfasser beabsichtigt, an der hand dieser Stellen die Frage nach Gott seinen hörern nahezubringen und ihnen zu einer Lösung zu verhelfen. Diese Lösung sucht er zu gewinnen, indem er sich mit den Anschauungen, die hiob und auch seine Freunde portragen, auseinandersett. Es versteht sich damit von selbst, daß die Kanzelreden einen sehr stark verneinenden und polemischen Ton bekommen. So wird gleich in der ersten das bekannteste Wort aus hiob "Der herr hat es gegeben" usw. als der Ausdruck einer Frömmigkeit hingestellt, die wir nicht teilen können, weil sie das menschliche Sühlen zu sehr verleugnet. In demselben Sinn wird in der zweiten Kanzelrede das Wort besprochen: "haben wir das Gute von Gott bekommen, sollen wir das Bose nicht auch von ihm nehmen?" Auch hier wird im Dienste der Wahrhaftigkeit davor gewarnt, den Schein der Stärke anzunehmen. Die dritte behandelt das Wort, in dem hiob den Tag seiner Geburt verflucht. Dabei wird die forderung der Wahr= haftigkeit soweit getrieben, daß empfohlen wird, man soll nur wie hiob den Tag der Geburt verfluchen, wenn es einem so ums herz ist. hier freilich knüpft der Verfasser etwas gezwungen an ein Wort hiobs über den Elenden an, um das Leidensproblem fortan zu behandeln. Dabei bringt er eine Fülle von guten Beobachtungen aus Leben und Welt. Die Spitze der Rede aber richtet sich wieder gegen die landläufige fromme Meinung und gegen die kirchliche Cehre, daß das Übel die Strafe der Sünde sei. Diese Polemik kehrt im weiteren Der= lauf wieder, verbunden mit einer treffenden Kritik der falschen Tröster. späteren Reden behandelt Baars allerlei Probleme des Denkens, 3. B. die Frage, ob es wirklich eine Schuld gibt, um sie mit einem Nein und einem Ja zu beantworten, aber das Nein überwiegt. Oder er entscheidet sich gegen die Annahme eines Gottes außer uns, um Gott in unserm Innern zu finden; wenn

man diesen Gott, der eins mit unserm bessern Ich ist, gefunden hat, dann ist man erlöst, wie Jesus der erlöste Mensch ist. Sehr schöne Gedanken über den Sinn und Iweck des Leidens kehren dann in einigen Predigten wieder; das Leid soll die Menschen zusammenbringen, daß sie, in Liebe aneinander gekettet, es überwinden und sich gegenseitig weiter helsen. Den Schluß macht die Predigt über das neue Glück hiods; sie such dieses neue Glück sinnbildlich zu fassen; die Menscheit lernt nach dem Leid Welt und Leben ganz anders anschauen. So kann es heißen: Ende gut, Alles gut.

Diese Predigten haben mich nicht ermutigt, zu ähnlichen Predigten über das ganze Buch zu raten. Zwar deckt sich vieles, was Baars tut, mit dem, was bisher empfohlen ist; besonders kommt es auch ihm darauf an, die Dergeltungslehre durch eine teleologische Auffassung des Leides zu verdrängen. der stark polemische Ton und die vielfache Kritik bringt in diese Reden etwas Unbefriedigendes hinein, das der Verfasser selber auch empfunden zu haben Jedenfalls geht es nicht an, daß man über Bibelstellen spricht, um sie zu kritisieren und zu widerlegen. Noch weniger freilich kann ich mich damit befreunden, daß man ein Wort als vorbildlich hinstellt, das jedem Christenmenschen schaurig vorkommen muß, die Verfluchung der eignen Geburt. Die Predigtart der unbedingten Wahrhaftigkeit und der reinen Menschlichkeit läft sich hier an einem ihrer Vertreter studieren. Sie mag Eindruck machen auf diesen und jenen, aber sie hat so aar nichts Erhebendes und Erfreuendes an sich. Das erbauliche Moment kommt nur sehr wenig und dann nur geguält zu seinem Recht. Wenn diese Sammlung die einzige Art darstellt, wie über das ganze Buch gepredigt werden kann, so läßt man es besser überhaupt.

Tatsächlich scheint es so, daß keine andre Art möglich sei. Der Versuch, dreizehn Sonntage lang, also ein Vierteljahr hindurch, eine Gemeinde mit solchen Reden zu erbauen, die zugleich den Zusammenhang mit dem Ganzen wahren und doch etwas Besonderes bieten wollen, scheint mir aussichtslos.

Darum gehört das Buch hiob nicht auf die Kanzel, sondern in die Wenn der Tert keine autoritas sein kann, sondern nur ein Ausgangspunkt für Reflexionen über dieses und jenes Problem, dann überträgt man besser die Aufgabe, in dieses Stud der Bibel einzuführen, der Bibelstunde, in der man viel freier berichten, in der man kritisieren und die Kritik samt dem aangen Problem literarfritisch entwickeln fann. Dabei denke ich natürlich weniger an Bibelstunden, wie wir sie für gewöhnlich halten, also an erbauliche Schrift= auslegung für einfache Frauen und lebhafter religiös gerichtete Männer, sondern an einen Kreis von gebildeten Gemeindegliedern, der sich um den Pfarrer, etwa in seiner Wohnung, versammelt, um sich rein sachlich mit diesen alten Urkunden und ihren Problemen zu befassen, wie man zusammen seine Klassiker lieft. Diese Bibelstunden können oft erbaulicher sein als die andern, wenn unter der kritischen Arbeit alte Vorurteile fallen und langsam sich ein neuer Bau von Idealen und Gedanken erhebt. Die Erbaulichkeit liegt nicht im Ton, sondern in der Sache. An solche Bibelstunden ist bei der vorangehenden Erörterung hauptsächlich gedacht worden.

Aber soll denn die Predigt ganz leer ausgehen? Durchaus nicht. Es ist ja nicht nötig, daß ein biblisches Stück nur unmittelbar als Text in Betracht

kommt und seine Auslegung nur Predigtgut liefert, das dem aus diesem Tert zu gewinnenden Thema dient. Es kam bei der vorangehenden Behandlung des Buches hiob vor allem darauf an, Predigtgedanken, Predigtziele zu gewinnen. Es handelte sich also um die große Erkenntnis, daß die Aufgabe der ganzen Predigtarbeit jene Umwertung sei, die dann auch ein anderes Verständnis des Leides zur Solge haben mußt. Es handelte sich ferner um die Zubringung von Stoffen, die hier und da in Dredigten und Ansprachen einfließen können, ohne daß sie nun im Vordergrund der Predigt zu stehn brauchen. So kann man etwa über Jakobus 5,14 oder über Röm. 12,5 "Weinet mit den Weinenden" predigen und dabei eingehend die Freunde hiobs als Gegenbeispiel verwenden. So tann man unter dem Tert Rom. 8,28 "Wir wissen, daß denen die Gott lieben" usw. die verschiedenen Colungen anführen, die in unserm Buch dargeboten werden, um dann auf die des Apostels mit desto größerem Nachdruck gu verweisen. Aber es ist auch folgende Möglichkeit gegeben. Man kann unter irgend einem Tert, der vom Leiden handelt, oder auch mit einem Text aus unserm Buch selbst, wie etwa 27, 1-6, 31 die ganze Geschichte hiobs nacheinander erzählen und das Problem behandeln. So macht es Dörries in seinem letten Prediatband "Die Welt Gottes" mit Psalm 34, 20 als Text in der Predigt Nr. 23. Ein englischer Freund von mir hat in einer Zeitschrift eine Predigt veröffentlicht, die er in einer Kirche Condons gehalten hat. Ohne jeden Text und ohne allen homiletischen Aufbau erzählt er die Geschichte Hiobs und behandelt das Problem in engstem Anschluß an die kritische Auffassung der Er macht den Schluß, indem er einige praktisch wertvolle Punkte herausitellt. Eine derartige Predigt kann unsere deutsche Gemeinde noch nicht ertragen; das ist auch tatsächlich mehr die Aufgabe der Bibelstunde als die der Predigt.

Was man auch immer sage zu Leidenden über Leiden und Geduld, man vergesse nie, wie wenig Gedanken und Worte wirken. Gehört ist noch nicht begriffen. Schöne Worte sind leicht gemacht, aber nur ein ganz klein wenig von echten Ratschlägen echt und willig seinem widerstrebenden Ich sür länger als ein paar Minuten einzuverleiben, das ist bitter schwer. Darum bedarf es vieler Geduld, darum vollzieht sich aber auch im willig ausgenommenen Leiden die große neue Geburt, in der die Natur mit ihrem überstarken Trieb der Selbsterhaltung schnell oder langsam stirbt, um einer höheren Kreatur Platz zu machen. Aber das geht nur schwer und sehr langsam. Wo es aber geschah, da leuchtet etwas von einer andern Welt aus dem Antlitz hervor.

Noch ein Doppeltes wollen wir im Dienst der homiletischen Verwertung unsres Buches hinzufügen.

Einmal wollen wir es, wie S. 317 in Aussicht gestellt war, auf Texte absuchen, die sich als Grundlage für Predigten empsehlen, ohne daß dabei der ganze Inhalt des Buches die Rolle spielt, wie in der eben angegebenen Weise. Die Vermutung, daß sich in dem Buche, das so starke Empsindungen aller Art und eine so eigenartige schöne Sprache auszeigt, solcher eine Reihe sinden läßt, geht nicht sehl. Es sind einmal Worte, die ganz allgemein von Menschenleid und Gotteshilse handeln, wie etwa 5,9, 5,17, 12,13, 19,25–26; oder Worte aus den Elihu-Reden, die die erziehliche Bedeutung der Leiden besonders stark be-

tonen, wie 33,14-18, 33,29-30, 36,10. Dann enthalten die Reden der Freunde zumal, aber auch manche Aussagen hiobs Worte, die sich um Sünde und Schuld drehen, also für Beichtreden geeignet sind; so etwa 4,17, 9,20, 10,14, 11,4 ff., 12,9, 13,23, 15,14, 25,5 f., 34,20. Dann kann man auch im Anschluß an 2,11 und 16,1-5 über Krankenbesuch und Trösten sprechen. Endsich fallen viele Texte sür die Leichenrede ab, wenn man sich begnügt mit Worten, die mehr mottoartig einen biblischen Ausgangspunkt sür Gedanken über Not und Tod als einen Ausdruck sür die Gewisheit von Sieg und Leben darbieten. Als solche kommen in Betracht: für schwer heimgesuchte und gequälte Verstorbene 3,17,3,20-22,5,17,9,18,9,25,16,19,19,25, dazu Kap. 29-30 als Gedankengang einer Rede am Grab eines ins Unglück Geratenen, besonders 30,26,30,31. An das Grab eines Glücklichen paßt etwa 10,12, an das eines Gottlosen 20,4-10, an das eines Menschenfreundes 29,12-16. An allgemeinen Texten, wie sie zwar nicht ideal, aber unentbehrlich sind, sinden sich 3.8,9,14,1-2,16,22,17,1 ff., 34,20 für plözlich Verstorbene.

Dann möchte ich eine schöne Aussührung aus dem Büchlein von G. Mehl, Die Schönen Gottesdienste (hamburg 1902), aufnehmen, der S. 149–150 eine Reihe von Bildwörtern aus hiod zusammenstellt, die sich zur Bereicherung unserer gehobenen Ausdrucksweise eignen. Ich entnehme ihnen folgende (Cuthersche übersetzung) 3,9 die Wimpern der Morgenröte, 4,8 Mühe pflügen und Unglücksäen, 5,16 im Alter zu Grabe kommen, wie Garben eingeführt werden zu seiner Zeit, 6,4 die Pfeile des Allmächtigen stecken in mir, 7,6 die Tage sind leichter dahingeslogen denn eine Weberspule, 9,3 auf tausend nicht eines antworten, 11,8 Gottes Wissen ist höher als der himmel, — —, tiefer als die hölle — —, länger denn die Erde und breiter als das Meer. 12,6 die Verstörer führen ihren Gott in der Faust, 13,25 — das sliegende Blatt und der dürre halm, 15,16 ein Mensch, der Unrecht säuft wie Wasser, ferner 17,14, die Verwesung heiße ich meinen Vater und die Würmer meine Mutter und meine Schwester.

Jum Schluß noch ein Wort über die Liturgische Verwertung geeigneter Abschnitte aus unserm Buch; als großartiger Ausdruck für die Klage über die Vergänglichkeit empsiehlt sich Kap. 7 und 14; man kann sie am Totensonntag oder bei einer anderen Gelegenheit, die es mit dem Tod zu tun hat, in einer liturgischen Feier verwenden. Gottes Macht und Wunder werden im Kap. 28, 37 und 38 so verherrlicht, daß man diese Stellen im Gottesdienst verlesen kann, während sich Kap. 39 dazu nicht eignet, so schön es an sich auch ist.

## Der Prediger Salomo (Kohelet).

Wir erinnern an das, was S. 315 über hiob und Kohelet gesagt war. Auch der Prediger behandelt ein Lebensproblem, und zwar behandelt er es kühn und schroff wie der Dichter von hiobs Klage. Der Kern des Buches enthält die Stellen, in denen die Klage über die Eitelkeit alles beherrscht; es ist hier wie im hiob der Jusammenbruch der Volksreligion Israels ausgedrückt. Alte Grundanschauungen und Dogmen sind durch die Erfahrung widerlegt, das Dogma ist

besiegt von der Wirklickeit. Einschübe und Schätzungen suchen auch hier zu mildern; sie sind leicht kenntlich, denn sie weichen von dem so kennzeichnenden Geist und Ton des Hauptstückes sehr stark ab. Dessen Bestandteile tragen eine ganz unverkennbare Art an sich; einmal sind es meist mit "Ich" eingeleitete Beobachtungen, Erlebnisse und Erkenntnisse; dann sind sie voll von jenem so bittern, mindestens sauern Geist der Unzusriedenheit mit allem, was Leben und Welt zu bieten haben. Aber alles ist gesagt in einer Sprache voll Geist und Eigenart; es ist als könnte man sich den Mann mit seinem Gesicht vorstellen. Es ist sin de siecle-Stimmung, geistvoll und voller Skepsis. Der Rest der Schrift enthält meist in der Form des "Du" Ermahnungen und Lehren, die nichts Besonderes im Vergleich mit der Weisheitsliteratur an sich haben.

Die ganze Aufgabe und Art unserer Behandlung ist dieselbe wie im hiob-Buch. Wir nehmen zuerst eine Diagnose unseres Verfassers vor, dann sprechen wir von allerlei Arten der heilung und schließen mit der Behandlung der heilungsaufgabe, wie sie uns richtig erscheint.

### Diagnose.

In der ersten Betrachtung Kap. 1 D. 3-11 spricht sich jene gedrückte Stimmung aus, die immer das Bewuftsein begleitet, daß bei allem nichts heraus= kommt, was geschieht und was man tut. Will man diesen Betrachtungen des Kohelet eine figurliche Gestalt geben, so past bierzu der Kreis: alles fehrt in sich zurud, es gibt keinen Sortschritt und Aufstieg. Aufstieg und Sortschritt könnten durch die ansteigende Linie oder durch die Spirale bezeichnet werden. Es sind zwei gang verschiedene Grundauffassungen, die beidemal zu erkennen sind: die Stimmung, die in jener Auffassung von der Wiederkehr zum Ausdruck kommt, ist pessimistisch oder wenigstens voll vom Gefühl der Canqweile. Wir haben doch viel zu viel Lebenstrieb und Spannkraft in uns, um es auszuhalten, wenn auf die Dauer es nicht vorwärts geht und nichts bei allem herauskommt. Diesen so starken seelischen Kräften entspricht nur die aufsteigende Linie oder die Spirale. die eine Entwicklung und einen Gewinn verheift. Aus dem Widerspruch, der zwischen diesen beiden Studen herrscht, dem vorwärts eilenden Cebensdrang und dem Glauben, daß alles in der Welt nach dem Muster des Kreises eingerichtet sei, ergibt sich nun jene Stimmung der Cangweile, Blasiertheit und Verdrossen= Sie kommt immer da, wo der Blid einseitig auf die Natur gerichtet ist: denn in ihr kehrt alles wieder; das mußte besonders schmerzlich empfunden werden, ehe man erkannt hatte, daß auch in der Natur eine, wenn auch noch so langsame, Bewegung nach oben wenigstens wahrscheinlich sei. Wir bemerken uns schon hier, daß die Augen des Dichters von der Naturwelt gefangen sind, ohne daß er an ihr jene Freude hätte, die Gottfried Keller im Gegensatz zu seiner Klage über die unersättlichen Organe, die den Menschen immer zur Aufnahme der Außenwelt zwangen, in seinem bekannten Wort ausdrückt: "Trinkt Augen, was die Wimper hält, vom goldenen überfluß der Welt!" Auch können wir ichon hier die Bedeutung erkennen, die einer geistigen Welt der Werte gukommt, die der Seele von Bedeutung sind und die in der Ewigkeit ihren Ort haben; diese Ewigkeit bringt benen, die an sie glauben, ein ganz anderes Cebensgefühl als unserem Kohelet.

Mit demselben Auge wie in die Natur schaut er in die Welt der Kultur; und zwar sieht er sub spocio rogis in sie hinein. V. 12-15. Bei aller Menschenarbeit kommt nichts heraus. Wieder sinden wir eine ähnliche Stimmung in der Antike, wenn wir an die Sagen vom Danaidensaß und dem Sisuphusskeine denken. Vor diesem Blick bekommt alles Menschentreiben den düstern Schein der Vergeblichkeit, der durch keinen gelegentlichen Erfolg oder durch kein Ewigskeitsziel gemildert wird. Die ganze Kulturmüdigkeit spricht sich hier aus, wie sie als Dekadence einem hohen Ausschwung zu folgen pslegt. Alles bleibt im Teben und in der Natur wie es ist, und zwar unvollkommen und schlecht. Daß es Gott ist, der ein solches Leben den Menschen gegeben hat, macht die Sache nicht besser, sondern eher schlechter.

Auf diese Beobachtung folgt wieder ein Bekenntnis, das an Offenheit nichts 3u wünschen übrig läßt, 1,16 - 2,23, wie überhaupt dieser Stimmung eine 3nnische Wahrhaftigkeit eigen ist, weil man in ihr nichts mehr will und nichts mehr fürchtet. Zuerst berichtet Kohelet von dem so häufigen übergang vom fruchtlosen Erkennen gum Genießen, den wir flassisch in Goethes Sauft vor uns haben. Daß ihm das Genießen so leer wurde, ist für ihn ebenso ein Lob, wie diese seine Auffassung von Bildung und Erkenntnis ein Tadel ift. Wir merken, wie tief diese dustere Stimmung bei ihm sitt: es ist das Auge, das selber trübe, alles trübe färbt. Und dieses trübe Auge hängt mit der Beschaffenheit der Seele zusammen: wir haben es offenbar mit einem Egoisten zu tun, und zwar mit einem von der feinen Art. Er fragt bei allem nach seinem eigenen Gefühl der Befriedigung und zieht sich bald von irgend einer Sache gurud, wenn ihn etwas an ihr verstimmt oder sie ihn nicht ganz zufrieden gestellt hat. Wir vermissen die sittliche Einstellung an seinem gangen Wesen, die ihn nicht nach seinem Gefühl, sondern nach seiner Pflicht fragen hieße. Auch treffen wir wohl das Richtige, wenn wir vermuten, daß in der Cat dieser einstige "König Salomo" zu viel Zeit zum Grübeln und Empfindeln und zu wenig Zwang zu mühevoller Arbeit gehabt hat, die um seines Unterhaltes willen notwendig gewesen ware. Die Stufe des Gesundheitshnpochonders kennen wir an solchen Leuten auch zur Genüge. Dann aber schaut doch ein tieferer Jug hervor: unter all dem, was er nun aufzählt als seinen Lebensinhalt, sagt er, habe die Sehnsucht nach dem Besten, nach dem blück als entscheidender Trieb gewirkt. So war er ein Sucher, wenn er auch fein Sinder geworden ift, ein bewußter Sucher nach dem Glud; denn wäre das nicht eine bewußte Absicht gewesen, dann wurde er kaum dazu gefommen sein, darüber nachzudenken und zu schreiben. Wie er seine Beobachtungen aufgablte, so gablt er nun auch seine Dersuche auf: alle haben sie denselben Erfolg, daß die Welt nicht satt macht, ein Trost für jeden, der von ihr nicht viel mitbekommen hat und genießen kann. Er lebte damals eben in der Welt der Sachen und der Dinge, wenn wir seine Unternehmungen zu den ersten und seine Besittumer und Genusse zu den zweiten zu rechnen haben. In dem allen findet er nicht sein Glück; das ist uns ein Beweis, daß er doch etwas tiefer war, als wir zuerst meinten: ein oberflächlicher Mensch findet grade an solchen Dingen und Sachen sein Genüge. Aber er gehört zu denen, welchen Gott etwas von einem tiefen Sehnen ins herz gegeben hat, ohne daß er sie das höhere finden läßt oder ohne daß sie zuzugreifen die Kraft haben, wenn dieses höhere

da ist. Da er ohne Freude an seinem Besitz und Werk dahinlebte, hätte ihm doch der Griff nach dem höhern so nabe gelegen, wenn er es nur gekannt und gewürdigt hätte. Besonders fesselt uns das Empfinden seinem Werk gegenüber; hatte er noch D. 12b mehr auf das Geschick des Werkes unter dem Nachfolger gedacht, so weicht dieser sachliche Gesichtspunkt D. 21 dem weniger hoben, daß es in die hände eines Menschen kommt, der nichts daran getan hat. Dazu tut ihm noch alle Mühe und Unruhe leid, die er je an sein Werk gewandt hat; dieser Reflexion über die Solgen kann keine beglückende Stimmung nachfolgen, während der selbstlosen hingebung an ein großes Unternehmen die freudige hoffnung auf sein bleibendes Gedeihen innewohnen kann. Immer mehr fühlt man sich in diese nörgelnde und sich selber qualende Seele eines von hause aus nicht schlechten Charakters hinein. Vielleicht steigt uns auch schon die Ahnung auf, daß er versäumt hat, sein Leben mit der Seele von Menschen ober mit Menschen von Seele in Verbindung zu setzen; denn bisher haben wir immer nur von der Welt der Dinge und der Sachen zu hören bekommen. Der Zusammenbruch der üblichen Zweckmäßigkeitslehre und des gewöhnlichen Eudämonismus ist ferner ebenfalls eine wichtige Beobachtung; freilich wird von diesem Punkte aus der Weg für unser Nachdenken grade in die entgegengesetzte Richtung führen, als bei Kohelet.

Bis zu einer zynischen Tiefe sinkt leider seine peinlich offene Konfession in dem folgenden Abschnitt 2 12-26 (ohne V. 14 und 18-23). Er geht wieder von einer Beobachtung aus, deren Gegenstand diesmal der Vergleich zwischen dem Geschick der Weisen und des Toren ist. Ohne die Weisheit selbst als einen Wert zu schätzen und die Torheit selbst als übel zu verschmähen, fragt er nur nach dem, was beide für den Menschen und sein Geschick abwerfen. Selbstzweck kommt also die Weisheit nur als Mittel für ein glückliches Leben zu stehen, und da sie ein solches nicht verbürgt, führt dieses Dersagen auch des verhältnismäßig wertvollsten Gutes zu einem völligen Zusammenbruch alles Glaubens an das Leben, dem dann der Absturg auf die Tiefe einer fast animalischen Lebensauffassung folgt. Das tut jedem Leser leid, einen edlen Geist so von seinem hohen Ursprung abgezogen zu sehn. Daran ändert auch die religiöse Verbrämung nichts, die er seinem Materialismus gibt; Genießen als Lebenszwed macht nun einmal gemein, mag dieser Grundsatz auch aus einer all= gemeinen Verbitterung hervorgegangen sein und diese einen etwas besseren Anschein herauszuschlagen suchen, indem sie sich ein theistisch=deterministisches Gewand umschlägt. Der Determinismus, oft die Mitgift starker und großer Naturen, ist aber auch oft genug der gedankliche Ausdruck einer schweren Erstarrung des Innern, wenn Bitterkeit und Derzweiflung den Menschen ebensowenig mehr zum eigenen Regen der hände veranlassen wie an einen Gott glauben lassen können. der die hande zu regen vermag. Solcher Determinismus, wie er aus einer Lähmung der Seele entspringt, lähmt zugleich wieder alle andern Kräfte der Seele und erfüllt alles mit dem trostlosen Con der Resignation. Wir kennen diese Bitterkeit, wie sie in 3,1-8 aus eigenen Erfahrungen und Stimmungen ein Weltgesetz zu machen liebt; ist man einmal aus dem "Gesetz der Freiheit" des eignen Seelenlebens in den Bereich des Genieftens hinabgefunken, dann ist eine entsprechende Auffassung der Umwelt unvermeidlich. Die eigne Ohnmacht spiegelt sich wieder in dieser Auffassung der Welt; dazu mag noch etwas von jener geheimen Freude treten, die man bei Verbitterten oft gewahrt, sich selbst und anderen jede Möglichkeit zu einer Besserung und Änderung, sei es der Vershältnisse, sei es der seelischen Beschaffenheit, abzuschneiden. So rechtsertigt man auch noch die eigene Untätigkeit und Resignation gedanklich vor sich selbst.

Kohelets deterministischer hedonismus holt sich nun überall seine Nahrung: wie wir alle die Dinge ansehn, je nachdem unsere ganze innere Lebensrichtung eingestellt ist, so bestätigt ihm jeder Eindruck von außen seine Lebensauffassung. Die Menschen verstehen nicht den Sinn der Welt und Gottes Tun von Anfana bis zum Ende; aus dieser Sinnlosigkeit gibt es nur die Rettung zum hedonismus. Das Unrecht in der Welt ist von Gott geradezu dafür zugelassen, daß die Menschen einsehen, wie erbarmlich sie sind. hier gewinnt die Stimmung der bitteren Gedrudtheit den bekannten icharfen Ausdruck, daß fein Unterschied zwischen Mensch und Tier besteht. Weil dem Verfasser so jeder besondere Wert des Menschenlebens zweifelhaft geworden ist, findet er wieder jene hedonistische Cebensregel bestätigt, die das Animalische in den Mittelpunkt ruckt. Das Schreckliche für uns ist dabei gerade dies, daß das Wort Gott dazu dienen muß, solche gedrückten Stimmungen und niedrigen Richtungen zu rechtfertigen. Zugleich aber können wir schon hier verstehn, welche große praktische Bedeutung der Gedanke an Auferstehung und Sortleben besitht; er ist mindestens der Ausdruck für die besondere Würde und Aufgabe des Menschen.

Mit jenem muden und trüben Blid streift Kohelet noch weiter burch die Welt; der Anblick der Bedrückung und Gewalt veranlaßt ihn zu einem sentimentalen Cobpreis des Geschickes der Toten und der Ungebornen; wir fühlen uns versucht zu der Frage: Warum hilfst du denn nicht statt zu reflektieren und zu jammern? Darauf wurde er naturlich entgegnen: Auch das ist umsonst und eitel. - Wir gehn nicht fehl, wenn wir eine große Willensschwäche als Ergebnis seiner einseitigen Verstandeskultur und seines Hedonismus vermuten. Weiter fällt 4,4 sein Blid nur auf den Neid, den Kunst und Arbeit unter die Menschen bringen, statt auf die Freude und die hilfe zu achten, die nicht minder das arbeitende Volk zu allen Zeiten ausgezeichnet haben. Daß sich einer für sein Werk Plage und Opfer auferlegt, kann er aus sich heraus gar nicht verstehn, weil er keine ähnlichen Regungen in sich hat. In den folgenden Ausführungen breitet er wieder mit einer bittern Freude eine Anzahl von Erfahrungen aus, die ihm den Eindruck von der Sinnlosigkeit der Welt und des Lebens bestärkt haben. Tüchtigkeit ohne Amt und Amt ohne Tüchtigkeit, turze Begeisterung für den Tüchtigen und dann Gleichgültigkeit, Dermögen, das aller Sorgfalt zum Trotz plöklich verloren geht, ein reicher Mann, der aber seinen Reichtum nicht genießen fann, Macht in der hand von Menschen, aber nicht zum Nugen, sondern zum Schaden verwandt; fein Unterschied im Geschiek zwischen Gerechten und Gottlosen; ein fluger Mann in einer belagerten Stadt, aber unerkannt und unbeachtet, darum ging die Stadt verloren - das sind solche uns wohlbekannten Ausschnitte aus dem Bereich der Erfahrungen des Lebens.

Aus alledem saugt sein pessimistischer Hedonismus neue Nahrung: nichts hat Sinn in der Welt als der Unsinn, nichts ist sicherer als die Unsicherheit und der Tod; oder wenn Sinn in der Welt sein sollte, versteht ihn der Mensch nicht.

An einer Stelle 7,26 sehen wir vielleicht gang tief in des Verfassers Seele hinein: auch er hat am Weib gelitten. Seine Seele hat auch einmal eine Seele gesucht, weil es nicht gut ist, daß der Mensch allein sei; aber er hat sehr bittere Erfahrungen gemacht; und nun ist er gang allein, seine Seele hat keine andere Seele gefunden. hier schauen wir wohl in den Grund seines Unglucks hinein: seine Bitterkeit und sein Verzweiflungs-hedonismus stammen aus einer persönlichen Enttäuschung schwerster Art; es ist dann seine gange Stimmung als unbefriedigter Idealismus zu kennzeichnen, der sich langsam mit geringer Nahrung begnügen lernte, weil ihm sein hunger nach Besserm ungestillt blieb und er nicht die Kraft in sich fühlte, nach dem Besten zu streben. Darum hat er dieses Beste überbaupt leugnen gelernt; darum verzweifelt er auch an jeder Möglichkeit, die Schranken zu zerbrechen, in die angeblich Gott einen jeden Menschen eingeengt hat; darum auch der bittere Trop, mit dem er heimlich gegen sich selber wütet, um dadurch immer tiefer in seiner ganzen Cebenseinrichtung zu sinken und da= bei zugleich immer mehr jeden Sinn für die Werte des Cebens zu verlieren. Denn das ist der tiefste Grund seines innern Elends: er hat nach den Werten der Welt und nach dem Glück des Lebens gesucht, aber er hat nicht gefunden, was er gesucht hat. Darum diese tiefe Trauer und Bitterkeit, darum diese Schwäche des Willenlebens und das Verlangen nach dem Nichts. -

Es ist nicht schwer, uns das Antlitz dieses Mannes vorzustellen: ein edles geistvolles Gesicht, aber die Züge matt und alt, ein bitterer Ausdruck um den Mund; die Augen ohne Glanz und Feuer, voll mit jenem müden Schein überzeugter Resignation; vielleicht etwas Sinnliches um die Lippen und noch ein Schimmer von Vornehmheit über dem ganzen haupt — ohne Zweisel ein Charakterzkops, den man anschauen muß und den man nicht leicht vergist. —

Als Ergebnis unser Diagnose werden wir sagen, daß es dem Mann an jedem Lebenswerte fehlt, der den Sinn froh machen und den Willen anspannen kann; wenn er auch alles besitzt, was gewöhnlich die Menschen begehren und sich nur mühsam erwerben können, es macht seine Seele doch nicht froh, weil sie zu Edlerem geschaffen und berusen ist. Er brauchte Seele um sich und über sich; seine Seele hat den Sinn für Seele verloren. Das scheint die tiefste Erkrankung zu sein, daß er keine Seele im tiefen Sinne kennt. Darum ist ihm Gott bloß das persönlich gedachte Gesetz der Welt, darum zweiselt er am Unterschied zwischen Mensch und Tier, darum ist ihm der Gedanke der Unsterblichkeit unerreichbar, darum vermag er auch keinen Sinn in der Welt zu entdecken, denn ein solcher Sinn kann nur da liegen, wo es einen hohen und höchsten Wert gibt; dieser aber kann nur seelischer Art sein, und davon weiß unser Verfasser nichts.

Fragen wir nach der Ursache dieser seelischen Erkrankung, dann werden wir wohl nicht fehlgehen, wenn wir sie mit der hohen äußern Kultur in Derbindung bringen, die unser Verfasser als den hintergrund seines ganzen Daseins zu erkennen gibt. Es ist fin de siècle-Stimmung, es ist décadence — man hatte alles erreicht, was es an Macht und Geld, an Wissen und Vergnügen auf der Welt zu erreichen gab; und nun fehlt es an neuen Reizen; es lockt nichts Neues mehr, und das Alte kann zwar die Kasse und den Leib füllen, auch noch das Wissen befriedigen, aber die Seele will doch mehr; die Seele will Seele

haben; und daran fehlt es eben hier. Diese graue Stimmung schleicht wie ein Gespenst hinter einer jeden Zeit großen Ausschwungs einher. Es ist darum sehr bezeichnend, daß unser Kohelet seine Meinung grade mit Salomo in Verbindung gebracht hat; denn dieser stellt ja doch die höhe des israelitischen Kulturlebens dar: Erkenntnis und Bildung, Reichtum und Genuß — das alles war ja doch in Israel niemals größer als unter ihm; darum ist auch diese Äußerung des Versalls an seinen Namen geknüpst.

Natürlich ist es für uns die Hauptfrage, was denn nun an jenen Erkenntnissen oder vielmehr Stimmungen für unsere Verkündigung maßgebend ist.
Und dessen wird nicht wenig sein, wenngleich wir selbstverständlich auf christlichem Boden ganz anders empfinden müssen. Zuvor aber haben wir noch auf etwas anderes zu achten: wir fragen, ehe wir der Wahrheit dieser Gedanken für unsere Zeit nachgehn, nach der Wirklichkeit ähnlicher Stimmungen in unserer Gegenwart. Mag es mit der Frage nach dem verwendbaren Inhalt unsere Schrift
stehn, wie es will, sicher geht uns die Frage an, ob es auch heute noch solche
Menschen gibt, die wir als Gegenstand unserer Verkündigung und unserer geistlichen Pflege voraussehen dürfen.

Schon von vornherein läßt die Ähnlichkeit der Lage darauf schließen, daß es so sein wird; denn wir wissen uns ebenso wie Kohelet auf einer höhe der äußeren Kultur, die jene Stimmung voraussezen lassen muß. Aber es ist nicht nötig, daß wir uns auf unsere Gegenwart beschränken; es ist eine allgemein menschliche Stimmung, die in unserm Buch zum Ausdruck kommt. Gehen wir von dem bekannten Wort aus der "Braut von Messina" aus:

Etwas fürchten und hoffen und sorgen Muß der Mensch für den kommenden Morgen, Daß er die Schwere des Daseins ertrage Und das ermüdende Gleichmaß der Tage.

hier wird uns vieles klar. Schiller spricht offenbar eine nicht nur moderne, sondern eine allgemeine Stimmung aus. Die Öde des Daseins und der Druck des Alltags — es wird wohl wenige geben, die nicht dieses Gefühl der Ceere und Inhaltlosigkeit einmal durchgekostet haben. Optisch als ein grauer Nebeltag nach dem andern, akustisch als eine unendliche Reihe von gleichen Tönen gefaßt, läßt sich dieser Zustand etwa als der der Reizlosigkeit bezeichnen; wenn die Bezeichnung Reizsamkeit für unser heutiges Geschlecht zutrifft, dann wird sich uns aus dem Vergleich beider Wörter ja die ganze innere Cage enthüllen. Reizslosigkeit — wir können den Zustand beschreiben, indem wir sagen, daß er in einer Erschlaffung und Cähmung aller spannenden Kräfte des Seelenlebens besteht. Wünschen, Fürchten, hossen und Streben, das sind solche Spannkräfte; sie füllen die Seele aus und nehmen die Gedanken in Anspruch; die Zeit vergeht dabei und Cangweile kommt nicht auf. hossnung und Streben zumal, aber auch Wünschen und Begehren sind Erregungszustände, die das Ceben zum Leben machen, weil sie die Seele auf ihre höhe führen. Sie ist dabei völlig in Tätigkeit, ein Bild verjagt in ihr das andere, alles wird mit dem Gegenstand des Gesühls in Derbindung gebracht, und so vergeht die Zeit, wie sie immer dahinsliegt, wenn man beschäftigt ist. Das ist ein Zustand der Sülle. Worin er besteht, und welches blück er sür die Seele bedeutet, darüber nachzudenken hat man oft gar

feine Zeit; denn man ist zu sehr mit seinen Aufgaben beschäftigt. Dazu kommt man erst, wenn die Spannung nachläßt und das geschieht, wenn sich entweder die Hoffnung oder die Furcht erfüllt hat und das Ziel des Strebens entweder erreicht oder nicht erreicht ist. Dann fällt gleichsam die Seele in sich zusammen, wie ein seines Inhaltes entleerter Luftballon. Das Gesicht und das ganze körpersliche Besinden zeigt die Veränderung; das Blut sleißt nicht mehr so slott durch die Adern, das Auge verliert seinen Glanz, der Gang wird langsam und schleppend – das ist der Zustand der Reizlosiakeit und der Leere.

Er hängt damit zusammen, daß nun keine Ziele mehr leuchten, weil die bisherigen erreicht oder nicht erreichbar sind. Im ersten Fall sehlen die Reize überhaupt, weil es an erstrebenswerten Gütern und Werten sehlt. Es ist der Zustand der Blasiertheit, den wir meinen; und der besteht darin. daß nichts mehr lockt, weil man alles erreicht und durchgeprobt hat, worauf sich Wunsch und Begehren richten konnte. Im zweiten Fall tut die Resignation dieselbe Wirkung. Die heilung kann beidemal nur in der Erössnung neuer Ziele bestehen, denen aber freilich die Wertschätzung des Menschen entgegenkommen muß, wenn sie ihn reizen sollen.

Jene Reizlosigkeit nimmt nun ein gedankliches Gewand an, wie jede Stimmung und jeder Zustand nach einer solchen Umhüllung und Begründung strebt. Diese gedankliche Sorm besteht dann in dem Urteil, daß alles sinnlos oder gar verzückt sei; "denn alles, was besteht, ist wert, daß es zugrunde geht." Es ist die Lebensstimmung des Nein, des Pessimismus, der keine Werte kennt oder daran verzweiselt, daß die Welt der Wirklichkeit für die Werte da sei. Man hat nicht erreicht, was man wollte, oder hat nicht seine Befriedigung in dem Erreichten gefunden, darum schließt man mit dem Leben ab, indem man seine Eindrücke in einer Theorie sixiert.

Greift so die öde, graue Stimmung in das Denken und Urteilen über, so hat sie natürlich entweder schon vorher das Willensleben gelähmt oder sie tut es auf dem Umweg über diese ihre lehrhafte Ausgestaltung. Willensschwäche, Abulie, das sind die schlimmsten Erscheinungen dieser seelischen Erkrankung; sie liegt folgerichtig auf der Linie der disher erwähnten Unstimmigkeiten: wo keine Werte und Ziele mehr sind, da ist auch kein Interesse, und wo kein Interesse mehr ist, da ist auch keine Anspannung des Willens mehr möglich. So sinkt die ganze Seele in sich zusammen; sie wird dann sich selbst und auch anderen zur Last.

Was man an sich und anderen des öftern im Ceben beobachten kann, daß die Erreichung oder die Unerreichbarkeit von Zielen und Werten stets diesem Wechsel von höhe und Tiese, von Fülle und Ceere des Seelenlebens mit sich bringt, das stellt sich in der Regel in dem ganzen Cebenslauf des einzelnen in zwei großen Krisen ein. Die eine Krisis tritt ein, wenn die Ideale und Werte der Kindheit verblassen und noch keine neuen Sterne am himmel aufgegangen sind. hier hat die Melancholie des Jünglings ihre Wurzel, die tatsächlich als seine eigentliche Grundstimmung zu gelten hat; es sind im allgemeinen nicht die schlechtesten jungen Ceute, die ihr verfallen. Sie haben die kindliche Ordnung des Daseins überwunden und den ersten Idealen den Abschied gegeben; die Welt leuchtet nicht mehr im Glanz der Phantasie und der höffnung. Aber noch hat

man sich nicht in der so ganz andersartigen wirklichen Welt zurechtgefunden, noch teilt man nicht die Ideale männlich fräftigen Strebens und Schaffens. Und dieses Vakuum ist vom übel, wie sedes seelische Vakuum eine Gesahr bedeutet; kommt noch eine übel gewählte Lektüre dazu, dann färbt sich die Stimmung immer mehr grau in grau; nur Unkundige täuschen sich dann über die wirkliche Seelenlage, wenn sie den jungen Mann sür überaus glücklich halten, weil er mit solchem übermut über die Stränge schlägt. Ein Lehrer an höhern Schulen tut gut, daran zu denken, daß tatsächlich diese innere Leere oft die Grundstimmung grade der bessern unter seinen Schülern ist, ihnen das Gemüt verödet, den Willen schwächt und ihr Denken dem jugendlichen Pessimismus und Nihilismus überliefert.

Dann kommt eine zweite Zeit einer ähnlichen Krise beim Übergang vom Mannesalter zum Greisenalter - immer die übergange sind am meisten gefährdet. Dafür ist unser Kohelet kennzeichnend. Es ist alles durchgeprobt und vieles erreicht; das Leben hat aber im ganzen nicht gehalten, was es versprach. Ausfahrt mit tausend Masten folgt nun die Rudtehr auf dem geretteten Kahn. Jeder kennt Stimmung und Gesichtsausdruck von großen herren und berühmten Ceuten, von bekannten Millionären und beneideten Genießern; es liegt nicht immer Glück auf diesem und jene ist nicht oft der Friede. Gallig und herb, duster und resigniert sieht uns oft sogar ihr Bildnis an, wenn es auch manchmal wieder um ihr haupt im höchsten Alter, am Abend des Lebens, licht wird. Jene dustere Stimmung kommt auch wieder daber, daß keine Reize mehr da sind; entweder ist alles Erreichbare erreicht oder das Ersehnte ist unerreichbar. höhere Werte sind unbekannt geblieben oder zur Seite gelegt, nämlich Werte, die jenseits der Enttäuschungszone liegen und jedem erreichbar sind, der sich um sie müht. Solche Werte allein können dann noch Ziele bilden, die das Interesse mit Wünschen erfüllen, der Welt einen Sinn geben, den Willen spannen und so das graue Gespenst der Cangweile vertreiben. Daß als solche nur ideale Güter in Betracht kommen können, die zwar immer als Ganzes unerreichbar, aber doch schon zumteil in diesem Ceben zu gewinnen sind, versteht sich von selbst. Hier wird unsere Cherapie einzusetzen haben. Jene Güter werden wir dem hunger des Cebenswillens anbieten muffen, der uns von einem Gericht immer weiter 3u dem andern treibt, wenn wir das Erreichte verzehrt haben oder seiner überdruffig geworden sind. Diesem tiefen Cebenshunger wird keine andere Speise genügen können als das, was Jesus das Brot des Cebens heißt; und es gibt auch keine andere durchschlagende Begründung des Christentums als diese, daß es dem Cebenswillen etwas zu bieten hat, was ihn befriedigt anstatt ihn auszurotten, jenen Cebenswillen, den wir in seiner unersättlichen und quälenden Art so gut bei jedem anscheinend noch so ruhigen andern Menschen voraussetzen dürfen, wie wir ihn an uns selber kennen.

Noch einen Gesichtspunkt mussen wir einnehmen, um sowohl unsern Kohelet am tiefsten zu verstehn, wie auch den besten Weg zur Verwendung seiner Gesdanken zu bekommen. Wir wollen ihn unter der Kategorie "moderner Mensch" zu betrachten versuchen.

Dieses vielgebrauchte Wort muß sehr genau gefaßt werden, wenn es nicht zur Redensart werden soll. Dies wollen wir versuchen, indem wir scharf zwei Seiten an diesem Begriff unterscheiden; wir stellen nämlich neben die Bezeichnung

"modern" die andere "hochmodern". Wenn wir noch die dritte "vormodern" dazunehmen, dann kann es uns gelingen, nicht nur diese Begriffe selbst zu klären, sondern vor allem auch Kohelet die Stelle anzuweisen, die er in dieser Reihe einnimmt. Das kann nicht streng eine zeitliche Reihe sein, sodaß der moderne Zustand den vormodernen und der hochmoderne den modernen gang einfach und vollständig ablöste; vielmehr fließen die Zeiten immer ineinander, und irgendwo ist noch die pormoderne Zeit, wenn schon die hochmoderne im Angug ist. kann sich also nur um eine gedankliche Reihenfolge handeln, die nur ungefähr das Wesen der zeitlichen widergibt. Dann ist aber die Denkform des Rudschlags, sonst Reaktion genannt, die beste, um das hintereinander und Auseinander der Zeitläufe zu verstehn. Dabei gilt die Regel, daß sich immer Großvater und Entel näher stehn als Dater und Sohn; über das mittlere Geschlecht hinweg reichen sich das erste und das dritte die hand. Wenn wir die Geschlechter fennzeichnen wollen, so nehmen wir dazu einen Gesichtspunkt, der uns bei dem Verständnis des Kohelet als wichtig entgegengetreten ist, nämlich die Verbindung von Denken und handeln, die man in ihrer Stärke und Bedeutung meist am andern besser einsieht als an sich selber.

Zuerst schildern wir mit knappen Zugen eine Zeit, die der Erinnerungs= optimismus vielleicht schöner malt als sie war; als Kennzeichen dieser vormodernen Zeit können wir folgende aufstellen: sie hatte Sinn für das Transzendente, mag man dieses religiös in der höhe, oder mystisch und romantisch in der Tiefe suchen. Der Mensch hatte als unsterbliches Wesen seine einzigartige Würde, die großen Autoritäten des Cebens waren in einer andern Welt verankert, diese war zu= gleich das höchste menschliche Strebeziel, ob sie nun als der himmel mit Gott und den Seligen oder als die Welt der Innerlichkeit gedacht war. Sitte, Berkommen, Bibel, Kirche, Staat — das waren solche Größen, die Denken und Leben regelten. Daneben kommt die Wertschätzung der nichtrationalen Seelenkräfte in Betracht: Gemüt, Phantasie und ein normales Willensleben schufen ein bescheidenes Glück und eine von Gemüt und Sinn beherrschte Welt. Endlich fehlte es nicht an einer freien Beweglichkeit für den einzelnen in einem patriarcalischen Regiment, das trop seiner absolutistischen Art manches Gebiet des Lebens ungeregelt liek. So dachte man sich auch die Welt: in ihr kann sich der frei geschaffene Mensch ziemlich selbständig bewegen, und sie läßt auch Gott im himmel Raum genug, um sie nach seinem Willen zu beherrschen.

Dann aber wurde alles anders; an allen Punkten setzt der Rückschlag ins Gegenteil ein. Durch die großen Naturforscher, Kopernikus, Darwin und ihre Nachbeter, trat eine Entwertung des Menschen ein. Er ist nicht nur ganz aus dem Diesseits, sondern er bildet auch nur das letzte Glied in der Reihe der Tiere. Damit wurde sein Streben ganz auf das Irdische beschränkt: Genuß, Erwerb und Macht wurden seine Leitgedanken. Einem solchen Streben diente die Beseitigung aller idealen Mächte und Autoritäten, die der Autonomie des Menschen weichen mußten. Diese Autoritäten sielen einer Skepsis anheim, die vor gar nichts halt machte; rückhaltso sührte sie ihren Diesseits-Standpunkt durch, indem sie überall die gleichen selbstsücktig-sinnlichen Beweggründe aufzudecken suchte, die den modernen Normalmenschen selbst leiteten. Damit hing eine einseitige Wertung des Verstandes zusammen, die die andern Seelenkräfte zurückdrängte. Mit dem

Derstand erkannte man und mit ihm allein arbeitete man; das Ergebnis war die oft gepriesene Höhe der äußern Kultur, aber auch die Verwilderung und Verslachung des Daseins. Die herrschaft des Verstandes führte auf dem Boden des Denkens zu einem harten Iwang, der in der restlosen Durchsührung des Naturgesetes und im Geschichtsmaterialismus seinen Ausdruck fand. Diesem Iwang entspricht im Ceben die aller Freiheitslosung zum Trotz immer zunehmende Iwangsgewalt des Staates und die immer größere Massen in seine Fesseln schlagende Macht des wirtschaftlichen Lebens.

Dagegen bäumt sich etwas in dem Menschen auf, was zu seinem eigent-lichen und besten Wesen gehört. Der Mensch möchte einmal die Achtung vor sich selbst und seine Würde als einer der Natur überlegnen Persönlichkeit wieder finden. Dann ist er aber auch der sinnlichen Güter überdrussig geworden; Genuß, Erwerb und Macht haben etwas in ihm nicht besriedigen können. Auch geht ein großes Erschrecken durch viele Geister heute hindurch, wenn sie sehn, wie die Kritik an jenen Autoritäten einen frechen Individualismus und einen flachen Subjektivismus hat groß ziehen helfen und den Bestand der Gemeinschaften aufs äußerste gefährdet. Damit war grundsätlich die Herrschaft des Intellektes ge-brochen: mit der Einsicht, daß unser Wissen Stückwerk ist, verbindet sich die Forderung des herzens, das nach seinem Recht verlangt, und das Gefühl samt der Phantasie lechzt nach Auferstehung. Die unvergleichliche fechnische Kultur und die in das Sernste und in das Kleinste eindringende Erkenntnis haben nicht verhindert, daß sich wieder gang irrationale Mächte regen: das Grauen vor dem Unbefannten, das größer wird mit dem Gebiet dessen, was wir kennen, die Sehnsucht nach Ruhe aus der furchtbaren Unruhe der Welt, die den modernen Menschen umgibt und erfüllt. Dazu kommt noch die Sehnsucht nach einem Glück, das der Mensch nur in sich und nicht außer sich finden kann. So macht sich der Etel vor dem Alltagsleben, die moderne Sorm des taedium vitae, geltend. End-lich regt sich in Verbindung damit die Sehnsucht nach Freiheit, nach starker Entfaltung der eignen Kraft; man mag nicht eingeklemmt bleiben weder in einer durch Naturgesetze noch in einer durch politische und wirtschaftliche Gesetze beherrschten Welt des Zwangs.

Solche Stimmen regen sich in Ibsens Weissagungen vom dritten Reich, in Tolstois Flucht zu Roussau und Christus, in der merkwürdigen Renaissance aller Mystik und alles Geheimnisvollen, wie sie in der Flut der neu herausgegebenen theosophischen und mystischen Literatur aller Zeiten zur Geltung kommt. Es ist wieder eine Glaubenssehnsucht vorhanden, der leider wenig Glaubenskraft entspricht, ein besseres Wollen hat sich erhoben, dem es leider an Krast gebricht. Das ist etwa das Bild des hochmodernen Menschen, wie er sich aus dem Gegensatz gegen den modernen entwickelt hat.

So stehn wir mitten in einer großen Umwälzung der Wertschähungen und Grundansichten; es bahnt sich wieder das Verständnis für das Ewige an, ob man es in der höhe oder in der Tiefe sucht; man will wieder Seele und Gemüt im Ceben und in der Welt; Gemeinschaften und Anstalten, Sitten und Autoritäten sind im Werte gestiegen. Aber es ist noch ein unruhiges Suchen und Tasten, Ägypten mit seinen Fleischtöpsen hat man verlassen, aber das geslobte Cand noch nicht gefunden.

Wo steht nun Kohelet? Sein Plat scheint auf dem Übergang von dem modernen jum hochmodernen Menschen zu sein. Er hat den Etel am Alten, aber noch nicht die Sehnsucht nach dem Neuen, er verachtet die irdischen Werte, aber er stredt sich noch nicht nach den seelischen aus, er fühlt sich bedrückt durch den 3wang des Lebens und der Welt, aber er verlangt noch nicht nach neuer freiheit, er sieht nur den Unverstand um sich her, aber er grabt noch nicht nach neuem Sinn in der Tiefe feiner Seele und des All, er schleppt den alten Begriff von Gott mit, aber er verlangt nicht nach einer tieferen Sassung, die ihn selber vertiefte und von sich frei machte. Er ist in der Kritit und in der Stepsis steden geblieben, er lebt gang im Nein allen Cebenswerten gegenüber; fern von einer Erlösung hat er sich noch fester an die Welt gebunden, indem er sich dem Effen und Trinken weiht, weil wir ja doch morgen tot find. Nicht nur daß die Tiefen der Welt und ihre seelischen Reichtumer noch vor ihm verdect find, er hat auch noch gar keine Sehnsucht nach ihnen. So bleibt er ein Vertreter einer recht unfruchtbaren und scharfen Kulturfritit. Als solcher tann er aber manche Dienste tun.

Das ist das taedium vitae, das Gefühl der Ceere und der Sinnlosigkeit, wie es durch alle Zeiten hindurchgeht, wie es besonders der Zeit der Jugend folgt und der des Alterns vorangeht. Es sind Zeiten, da sich große Umswertungen anbahnen wollen; alte Werte verblassen und neue leuchten noch nicht auf. Die Frage nach dem Glück des Cebens und dem Sinn der Welt macht dann vielen zu schaffen. So ist auch unser Kohelet-Buch ein Niederschlag solches Fragens nach dem Glück und dem Sinn der Welt. Es fehlt unserm Frager nicht etwas in dem Sinn, wie hiob etwas gesehlt hatte; und doch sehlt ihm viel. Es fehlt ihm im eigentlichen Sinn des Wortes etwas, nämlich ein Wert, ein Glück, das der Sinn seines Cebens sein könnte.

hiob hatte wirklich unmittelbar unter Verlusten und Schmerzen gelitten und dann nach ihrem Sinn und Grund gefragt; bei Kohelet ist alles Äußere in Ordnung, nur sehlt es ihm trozdem an Befriedigung. Ein solcher Zustand kann aber manchmal noch mehr zur Qual werden als jener hiobs, weil er es mit umfassenderen Verhältnissen, nämlich mit dem ganzen Ceben und der ganzen Welt zu tun hat und keine Aussicht da ist, heldensinn im Kampf mit dem übel zu zeigen.

## Selbsthilfe.

Wir fragen nun weiter, nachdem wir die Diagnose erledigt haben, wie sich die Menschen in solchen Cagen wie in den geschilderten zu helfen suchen?

Mancher schießt sich einfach tot; andere verschleppen die Sache und lassen ihr Seelenleid wie eine Krankbeit ins Blut zurücktreten, besonders tun das solche, die nicht fähig oder nicht gewöhnt sind, sich alles zum Bewußtsein zu bringen, was sie erleben und was sie tun. Aber das ist oft eine sehr übse Selbsthilse; denn oft genug merkt man ihrer Empfindlichkeit und übsen Caune an, wie sie innerlich leiden. Wir müssen vieles von den Unarten, die wir an unsern Nächsten erleben, auf eine solche Quelle zurücksühren. Besonders wird man daran erinnert, wenn man von angesehenen und scheinbar glücklichen Ceuten, die alles erreicht haben, ein gar trübes Wort, was denn nun doch alles da soll, zu hören

bekommt. Auch Theologen lassen sich nicht selten ein derartiges Wort entschlüpfen. Dann wird man milder mit solchen Menschen, wenn man merkt, daß sie die allgemeine Menschenkrankheit in ihrem Bann hält. Wieder andere haben neben einer sein empsindenden Seele die glückliche Gabe des humors bekommen, mit dem sie sich jener quälenden Spannungen entledigen; denn was ist humor anders, als die Gabe, seine Seele in ihrer Qual dadurch selbst zu entspannen, daß man die bekannte Anlage unseres seelischen Lebens zu Gegensähen und Rückschlägen benutzt, um grade in drückenden Lagen sich Bilder vor die Seele zu stellen, die uns heiter machen und befreien? So kommt mancher echte humor, der bekanntslich mit dem humoristischen Ton nichts zu tun hat, aus solchen trüben seelischen Tiesen hervor und dient der Selbstbefreiung der Seele; man könnte solchen humor einen weltlichen Stiesbruder des Glaubens nennen. Andere wiederum schelten auf diese Welt, verschmähen es aber nicht wie Kohelet aus dem Becher ihrer Freude hin und wieder einen Zug zu tun, weil das das einzig Wirkliche und Dauernde an ihr sei.

Andere fassen die Aufgabe etwas nachdenflicher und philosophischer an. Auch da ist unser Buch als Ganzes genommen, eine gute Anschauung für manche Cosungen. Die eine besteht barin, daß man die Schärfe der gewonnenen Erkenntnis von der unbefriedigenden Art der Welt abschwächt, wie es porsichtige Bearbeiter unseres Buches an den bekannten Stellen 3,15b 17, 5,6b. 18,19, 7,18b, 29, 8,5-6, 12-13, 9,7b, 11,9b, 12,1a, 13-14 getan haben. Ober aber man sucht mit dem religiösen Nein wenigstens ein sittliches Ja zu verbinden; das scheint der Beweggrund der Stellen unfres Buchs zu sein, die den Geist und Con der Spruche aufweisen. Entweder stammen sie, wie schon oben erwähnt, von dem Derfasser der trüben Bekenntnisse selbst; dann sprächen entweder aus ihm zwei Seelen, die oft genug bei einander sind, wenn er nicht selbst seine pessimistische Grundanschauung nachher ad usum delphini ergänzt und verbessert Oder es hat jemand anders zwischen jene muden Bekenntnisse diese klugen prattischen Worte hineingeschoben, um fie abzuschwächen und die Ceser auf prattische Aufgaben hinzulenken. So wie es jetzt vor uns liegt, gewährt das Buch einen seltsamen Anblid. Die Ich-Stellen sind tief pessimistisch und resigniert, die Du-Stellen sind nüchtern und praktisch; es ist, als wenn ein Vater ober ein Cehrer, der in sich selbst voller Unfrieden und Trübsinn ist, seinen Zustand vor seinen Kindern und Schülern verdecte, indem er sie anleitet, prattisch und vorsichtig mit dem Leben fertig zu werden, das er doch im Grund seines herzens Das könnte man padagogisch abgeschwächten Skeptizismus nennen. Mit autem Gewissen kann jener solches kaum tun; denn die Werte, die im Leben gewonnen werden fönnen, wurde der eigentliche Kohelet doch auch als eitel und unbefriedigend ablehnen. Aber einen solchen Ausweg, einen Scheinvertrag zwischen innerster Seelenstimmung und praftischer Klugheit im Ceben gu schließen, mablen wohl die allermeisten.

Andere sind damit nicht zufrieden; mehr als die eben genannten auf Einsheit und Sauberkeit des Denkens bedacht, wenden sie sich einem rückhaltlosen Pessimismus zu. Dabei gehn sie entweder zu Schopenhauer über oder sie dringen gleich zu seiner Quelle, dem Buddhismus, weiter vor. Wir haben sehr viele Buddhisten unter unsern Gebildeten; die auslösende und zerrüttende Weltanschauung

der Lebens- und Weltverneinung, dieses üble Geschenk Asiens, hat Schule bei uns gemacht. Das ist ein schleichendes Gift, dem viel Lebensglück und viele Gemeinsschaftskraft zum Opfer fällt. Endlich rettet sich auch viel von dieser Koheletsstimmung in edlere Gesilde hinein; Kunst, Literatur und Philosophie nehmen sicher manche von solchen Leuten auf, wenn sie sich darin auch bloß für kurze Zeit über ihre innere Leere hinwegtäuschen oder gar nur sie sich ästhetisch und gedanklich verklären lassen wollen.

## Die Heilung.

Es gibt etwas, das ist etwas wert - das muß der Grundzug all unfrer Verfündigung sein. Denn nur so läßt sich Leben erhalten, wenn es etwas gibt, das des Lebens wert ist; Jesus aber ist gekommen, das Leben zu erhalten, er ist trok all des scharfen Nein, das er bringt, ganz und gar aus dem Ja. Darum muffen wir auch aus dem Ja sein und immer ein siegreiches, freudiges Ja zum Inhalt unsrer Botschaft machen, die Evangelium ist. Und was ist etwas Zuerst einmal all das, was Kohelet so gering achtet, weil er es aus einem falichen Gesichtspunkt ansieht; wert ist Gesundheit, wert ift Geld und Gut, wert ift Freude, wert ift vor allem die Arbeit, wert ift der Nachste, wert find große Unternehmungen und Werke - das ist alles etwas wert. Die Welt ist solcher Werte voll - es ist eine Lust zu leben! Welches Glück ist ein gesunder, fräftiger Körper, der weder durch Genuß noch Überarbeit verbraucht, voll von starten echten Trieben ift, deren Befriedigung gu den reinsten und echtesten Genussen gehört; ja dazu gehört auch Essen und Trinken, wenn es natürlich und nicht raffiniert oder in jener verbitterten Courmanderei geschieht. Es ist gang der Geist des A. T., wenn Baumgarten das Wort wagt: Einen fröhlichen Effer hat Gott lieb! Wert ist die Natur, denn sie ist immer anziehend und eine stille Freundin für den, der sie sucht. Wert ist ein Freund, auch wenn es manchmal Derstimmungen gibt, wert ist die Samilie, Frauentreue und Kinderlachen - was ist das doch eine Lust, wobei es gar nicht immer Weihnachten zu sein braucht! Wer sich da nur etwas zu erzogen hat, daß er gerade das Einfachste und Natür= lichste nicht zu schähen verlernte, der kann es ja gar nicht aushalten vor lauter Glud und Freude in dieser Welt! Und eine Stufe höher steht unsere Arbeit und Aufgabe in der Welt. Wem es ein Glud und teine Cast geworden ift, dem Nächsten, wozu natürlich jeder gehört, so dumm und boshaft er auch sein mag, etwas zu sein, wem es nur einmal gelungen ist, einem Menschen wirklich in etwas zu helfen, was für ein Glück ist das doch! Und es ist in jedem Menschen etwas. das sich nicht dauernd dagegen sträuben tann, daß man ihm bescheiden und selbstlos hilft. Und erst wenn man ein Wert, ein Lebenswert zu tun hat, mag es zehnmal migraten, um so mehr liebt man es, und darüber vergißt man sich selbst, sodaß man gar teine Zeit zu der sauertöpfischen Frage hat, ob man gludlich ist oder nicht. Und dann gibt es noch andere größere Dinge: es gibt eine Kirche, ein Deutsches Reich, etwas, das sich Menschheit nennt — wieviel ist da zu denken, zu sorgen, zu schaffen, damit es voran geht und nicht gurud. geht es tausendmal zurud, so geht es tausend und einmal auch wieder weiter. Gegen jedes Zwar läßt sich ein Aber setzen, darum auch gegen jedes pessimistische

Iwar ein freudiges Aber; es kommt nur darauf an, welchen Standpunkt man einnimmt und welches Glas man vor das Auge hält. Jesus ist gekommen das Leben zu erhalten und nicht zu verderben; Leben erhalten aber heißt, Leben bejahen und Leben bejahen heißt, mit einem für alles Gute und Erfreuliche gesöffneten Auge bis ins hohe Alter hinein in dieses wunderschöne Leben bineinsehn.

Das wird sich aber nur ermöglichen lassen, wenn man seinen Standpunkt gang hoch nimmt. Neben jenen Werten und Freuden gibt es noch etwas anderes, das des Cebens wert ist. Aus dem Bereich des Guten kommen wir in den des heiligen, wenn wir davon sprechen wollen. Das was im höchsten Sinn etwas wert ist, ist - wie sollen wir es nennen - das Ewige, Göttliche, Jedenfalls ist das Etwas, das über dem Bereich der sinnlichen Welt liegt, über oder unter. wie man will. Die Namen und die Begriffe von ihm sind verschieden: Jesus sagt Reich Gottes und dieses stellt er mit seinem Gleichnis von der fostlichen Perle als einen Schatz, also als einen Wert hin, der es verdient, daß man um seinetwillen alles aufgibt. Das haben wir zu verkündigen, das muß der letzte Rüchalt unserer gangen Predigt und Cehre sein. Dabei können wir nicht weit genug gehn, wenn wir aus dem Bereich der Termini und der Phrasen in den der klaren Begriffe oder noch besser der deutlichen Anschauungen streben. Dieses Reich ist etwas, das es mit der Seele zu tun hat. Dieses Wort Seele fann doppelt verstanden werden; einmal ganz allgemein, also so, daß dieses Reich und Gut in der engsten Beziehung ju dem Gemuts- und Willensleben des Menschen steht. Sein leibliches und äußeres Leben wird nur unmittelbar durch es berührt; seinen Ort hat es da drinnen, wo der Mensch gang bei sich selbst ist. Daneben aber hat das Wort Seele noch die Bedeutung, eben ein Wert zu sein. Dabei denken wir an die ganze gulle, Tiefe und Reinheit einer Seele, wie sie uns an Jesus entgegentritt. Das ist doch etwas, von einer solchen Seele etwas in seine Seele einzuführen! Mag man auch den Wertbegriff anders ausdrücken, mag man Charakter, mag man Persönlichkeit sagen, es ist immer dasselbe gemeint, das sich nach verschiedenen Richtungen und in verschiedener Weise äußert: ein hohes und echtes Innenleben, das in sich selbst ruht und einen hohen Reichtum dar= stellt, ein Innenleben, das ein Stockwerk hoch über dem gewöhnlichen Getriebe unserer Seele liegt, wie sie von Natur aus geworden ist. Das ist nun Reich= tum, nicht nur eine solche Seele still und keusch in sich selbst zu pflegen und sich an ihrem warmen Schein auch einmal bewußt zu freuen, sondern vor allem solche Seele in die Welt hineinzutragen. Einmal geschieht dies, wenn wir erkennen, vielmehr zu glauben magen, daß Gott selbst, der herr der Welt und Cenker des Cebens, Urbild und Quelle dieses Seelenlebens ist; dann aber auch so, daß wir überall sehen, wie sich solches seelisches Leben aus dem Grund der Welt emporringt und wie sich das Reich der Seele ausbreitet allem Widerstand zum Trot; wie alles in der Welt darauf hinausläuft, ein ewiges Reich der Geister werden au lassen, das im Verein mit Gott die Seligkeit bedeutet. Endlich auch gilt es, dieses Seelenleben in die Welt hinauszutragen, indem man Menschen mit ihm zu beglücken versucht, die dafür geschaffen sind, aber es noch nicht gefunden haben oder sich gegen es sträuben. Und wenn man dann noch ein paar Menschen hat, mit denen man in diesem seelischen Leben einig ist ohne Wort, dann ist ja das Glück poll.

Die Hilty, die Johannes Müller und Eucken vor allem, streben sie nicht danach, diese Vertiesung und Bereicherung des Lebens und der Welt anzubahnen, die einen Himmel bedeutet, gegen den der alte Glaubenshimmel mit seiner Ruhe und seinen Freuden des Wiedersehns nur eine etwas verklärte Erde ist! Ist es nicht eine Freude zu sehn, wie hungrig die Menschen nach solcher Vertiesung ihres Lebens und wie dankbar sie dafür sind! Denn nun bekommt das Leben nicht nur Wert, sondern auch Sinn; denn wo ist anders Sinn als wo ein Wert ist, der über anderen Werten ist, die mit den schaukelnden Wellen des Zusalls ins Schwanken kommen? Seele und Sinn — das haben uns die Propheten der Innerlichkeit, die wir heute so reichlich haben, wiedergebracht. In diesem Sinn müssen wir arbeiten, die wir der Menschen tiesste Bedürfnisse pflegen wollen, daß wir unermüdlich die köstliche Perle anbieten.

Wir haben es aber mit zwei Gegnern zu tun; nicht nur mit der lebensverneinenden Stimmung des Pessimismus, die gr. Mahling in der Schrift "Cebensverneinung und Cebensbejahung" schildert, das für unsere ganze Frage von großem Werte ift, sondern auch mit dem Kulturoptimismus, gegen den diese Cebensverneinung das Gegenstück bildet, mit dem er aber dieselbe Wurzel teilt. Dak diese beiden dieselbe Wurzel haben, ist uns an allen Kobelet-Naturen klar geworden. Es ist ein blok sinnlich-selbstfüchtiger Gedankenzug und Trieb, was in ihnen zuerst nach allen Freuden und Werten greift, was sie aber dann enttäuscht und bitter gurudfahren läßt. Darum ist unsere Aufgabe die, solchen natürlichen Grundsinn umgestalten zu helfen. Aber nur wo die Wertschätzung für Ideales und Tiefes erwacht, kann jenes unser höchstes Gut gewertet werden, mit dem ber oberflächliche Optimismus wie der übliche Dessimismus entwurzelt wird. Daß wir damit sehr weit in die Menge der Ceute hineinreichen, werden wir trot allem Optimismus nicht glauben; aber wir schwächen unsere Arbeit selbst, wenn wir so pessimistisch werden, zu vergessen, daß nun doch Gott die Menschen auf sich hin erschaffen hat und daß alle Enttäuschungen doch nur darauf hinweisen, ein Glück zu suchen in einem Bereich, wo es kein Vergeben mehr gibt. Das gibt eine große Freude, mit einem solchen Gut unter die Menschen zu treten, es ihnen anschaulich und warm zu schildern, daß sie merken, was es ist, und daß ihnen wirklich wenigstens in ihrer Einbildungsfraft Verlangen danach tommt. Das ist ein Glück, allen, denen es gerade gut geht, zu sagen: ich weiß etwas viel Besseres und Sicheres; allen, die fich über die üblichen kleinen Kobolde des Alltags ärgern und über die hinter den großen Wendungen des Lebensweges lauernden bosen Dämonen untröstlich werden, zu zeigen, was keinem Kobold und Dämon unterlieat, die köst= liche Perle, die uns Engelhände anbieten und darreichen, wo nur immer unser Leben eine spürbare Wendung nimmt.

Wo wir diese Perle, wo wir dieses Gottes= und Seelenleben anschaulich und warm anbieten, da schafft es sich ganz von selbst Sinn und Zuneigung in den herzen, die für es geschaffen sind. Wir müssen immer erfinderischer werden, anschaulich und bestimmt von dieser Welt zu sprechen. Dazu mögen wir bald alle unsere großen Namen nennen, in denen sich dieses Ceben für uns verstörpert, Jesus Paulus, Augustin, Meister Ecart, Luther, France, Tersteegen und wen wir sonst noch haben, um das Reich der Geister durch Persönlichseiten klar und lieb zu machen. Oder wir nennen die großen unpersönlichen Mächte, die doch so

voller persönlichen Cebens sind: Bibel, Gesangbuch, Katechismus, Gemeinschaft der Heiligen, Mission — Mächte, in denen trotz aller menschlicheirdischer Schlacken doch so viel des Heiligen und Göttlichen ist, daß wir eine Dorstellung von ihm und den Sinn für es erwecken können. Dieser frohe Bibels und Gesangbuchgeist kann in uns jenes Glück erzeugen, das dem höchsten Wert, das der Freude des Kausmanns entspricht, der Perlen suchte und die köstliche fand. Jenem Leben der Seele in Gott entspricht eine ganz unverwüstliche Freude, ein Beten so weit und hoch wie das UnsersDater, und auch eine Kraft der Selbstverleugnung, die es leicht hat, Geringes gegen Großes dahinzugeben.

So gewinnt man etwas, das etwas wert ist; so bekommt das Leben einen Sinn, so ist die Öde des Dasein zu ertragen, und der Wille sammelt sich auf ein Großes, das dem Dasein Zusammenhang und Tiefe gibt. Selten führt zu diesem Ziel ein glatter Weg, meist geht es durch Brüche hindurch, oder aus Überdruß an allem andern greift man in der Derzweiflung nach diesem Wert. Aber wenn man sich in ihn hineingelebt hat, dann steht der Suß dauernd auf sestem Grund und es stellt sich immer schneller die Heiterkeit der Seele nach kleinen Störungen wieder her, die das Evangelium so einsach und tief "Friede" nennt.

Aus unsern Ausführungen ergibt sich zunächst ein Blid auf die all= gemeine Derwendung unfres Buches in der Verfündigung. Sie ift mehr mittelbar als unmittelbar; wie im Buch hiob macht es uns mehr auf Zustände als auf Ideale aufmerksam. Eine solche Stimmung, wie sie sich hier so scharf und flar ausdrudt, darf man weithin voraussegen: entweder als feste geschlossene Grundüberzeugung oder als unbewußte Gefühlslage oder als gelegentlichen Einfall und als Caune. Darum gilt es, immer einmal sein Wort ebenso auf diese Stimmung einzurichten, wie man früher es auf die des Schuldbewuftseins einstellte. Zumal bei Kasualreden ist dies angebracht; denn diese führen uns zum Teil in Kreise hinein, in denen jene Stimmung herrscht. Dazu bieten die Gelegenheiten, die fie erfordern, zumal Geburt und Tod, den besten Ausgangspunkt für diese große Lebensfrage: hat das Leben einen Wert und Sinn? Wo ist denn das Glud, wenn es überhaupt eines gibt? Man wird immer eine lauschende Stille erleben, wenn man diese tiefste Menschenfrage berührt. Dazu muß aber diese Rede über diese Frage in einer Sprache geschehen, die man auch versteht. Mag man nun jenen höchsten Cebenswert mehr persönlich oder mehr unpersönlich fassen, mag man ihn in der höhe oder in der Tiefe suchen - mit immer neuer Freudigkeit und Frische, in immer neuen Anschauungen und Vergleichen - beides sind gang verschiedene Dinge - bringe man ihn unter die Ceute, die ein Bedürfnis oder gar eine Sehnsucht nach ihm haben. Gedanken und Sprache für diese Aufgabe wird man wohl am besten bei Euden, hiltn, Chogin und Müller finden, um jenen gebildeten Kreisen verständlich zu werden. - Dor solchen Ceuten kann man natürlich auch unsern Kohelet unmittelbar, nämlich mit seiner Kulturfritik verwenden. Ist immer die Religion, wo sie echt und lebendig ist, stark kulturkritisch gestimmt, so sei unser Kohelet-Buch ein starker Ausdruck für diese Stimmung, den wir nicht unverwendet lassen wollen; es ist dies ein negativer Beitrag zu der Aufgabe, die nach unsrer Einleitung die Auslegung des A. T haben soll; war dort die Beziehung des A. T. zur Kultur neben der zur Natur als wichtig hingestellt worden, so tritt diese hier mit einem negativen Vorzeichen auf.

über das Verhältnis von Religion und Kultur hat Dechent in seiner Predigtsammlung "Die Religion im Leben der Gegenwart (Moderne Predigt= bibliothet, Göttingen) eine Predigt gehalten mit den Worten Kohelet 2,4-11 als Text. Die Kultur hemmt zwar die Religion, aber sie fördert sie auch und gibt ihr por allem Aufgaben. - Solche Fragen kann man auch in Vorträgen im Anschluß an unser Buch behandeln; ich habe nicht gesehen, daß es in der heutigen Portragsbewegung, die Rolle spielt, die ihm gebührt. Außer jenem Text und ähnlichen Worten, die sich so verwenden lassen, durfte wohl kaum viel von Terten zu finden sein, wenn der Tert nicht nur den Ausgangspunkt, sondern auch den Inhalt der Predigt zu bedeuten hat. Aber man kann irgend eine andere Predigt an ein solches Wort aus unserm Buch anknupfen; so etwa eine Predigt über das Gleichnis von der Perle oder dem Schat im Acer an eine Stelle aus Kohelet, die den entgegengesetzten Con trägt als dieses, also einen pessimistischen und lebenverneinenden Con. Dabei kann man vielleicht auch wagen, diese Stelle als Cettion in die Citurgie qu legen, um dann die Predigt baran anguknüpfen. So könnte man etwa an den vier Adventssonntagen predigen, daß man die verschiedenen Nöte aufführte, in denen Jesus zu einem heiland wird: neben die Not der Schuld, der Sündenmacht und des Leidens tritt noch die der Sinnlosigkeit der Welt. Wenn man diese Nöte alle mit Worten aus dem A. T. in der Liturgie gum Ausdruck bringt, hat man dem dämmernden Grundzug dieser Sonntage die entsprechende Stimmung gegeben.

Im Unterricht auf den oberen Klassen der höhern Schulen kann man zeigen, wie sich in unserm Buch ein dritter Ausgang der Entwicklung des A. T. neben der Weisheitsliteratur und dem Priesterstaat bemerkbar macht. Diese fin de siècle-Stimmung gibt für Jesu Botschaft vom Reiche einen prachtvollen geschicklichen und praktischen hintergrund. Zieht man eine Parallele zu der schwersmütigen Philosophie des spätern Griechentums, wie sie dem Christentum voranging, und auch zu der Lehre Buddhas, um dann noch den ersten Monolog von Saust daranzuknüpsen, dann hat man nicht nur die Erkenntnis der geistigen Strömungen der alten und neuen Zeit durch Vergleiche gefördert, sondern auch dem Primaner-Pessimismus, der so eng mit dem Materialismus oder mit einem unbefriedigten Idealismus zusammenzuhängen psiegt, wenigstens den Reiz der Modernität abgestreift. Daß die gemeinsam erarbeitete Auseinanderfädelung der beiden Gedankengruppen in unserm Buch besser ist als ihre Darbietung im Vortrag, braucht nicht mehr bemerkt zu werden.

Der Seelsorger wird die Kohelet-Stimmung denen, die sich ihm anvertrauen, nicht auszureden, sondern an sie anzuknüpfen haben, um auf die rechten Werte den Blick zu lenken. Cut er es nicht mit seinen eignem Wort, so stellt er einen solchen Sucher am besten unter den Einfluß eines Buches von einem der genannten Lebensführer. Oft erlebt dann ein solcher gradezu eine Offenbarung, weil ihm eine neue Welt aufgeht.

## Das Hohelied.

Die Praktische Auslegung des Hohenliedes hat eine lange Geschichte hinter sich. Sie würde immer innerhalb dieser Geschichte einen sehr großen Teil einer für die Praxis oder für den unmittelbar erbaulichen Gebrauch berechneten Schristerklärung eingenommen haben. Es scheint, daß diese Geschichte der Auslegung des Hohenliedes nun abgeschlossen ist; darum genügen für es wenige Zeilen.

Wenn sich nicht ganz unwiderlegliche Gründe gegen die heute herrschende Auffassung des Hohenliedes als einer Sammlung von Hochzeits- und Liebesliedern ins Seld führen lassen, dann haben wir nicht nur keinen Anlaß mehr, es praktisch zu verwerten, sondern wir haben sogar die Pslicht, alles dazu zu tun, daß es gänzlich der Ausmerksamkeit der gewöhnlichen Bibelleser entzogen wird. Am besten verweist man es überhaupt langsam in die Apokryphen hinein.

Wie segensreich die Schulbibeln wirken, kann man daran ersehn, daß sie damit begonnen haben, noch nicht einmal die Stelle von der Liebe, die stärker ist als der Tod, mehr zu bringen, sondern das Buch überhaupt ganz wegzulassen. Im Dienst der Jugend ist auch das das einzig Richtige. In Geizerstams satirischem Roman "Pastor hallin" beruft sich der sehr frei gerichtete Bruder des helden auf den König Salomo, der eins der sinnlichsten und anstößigsten Gedichte geschrieben habe, die man lesen könne. So wie dieser Primaner werden auch andere das Gedicht lesen und verstehn. Darum ist es für unsere Jugend kein Glück, daß wir es überhaupt erwähnen müssen, wenn auch bloß um zu sagen, was es nicht bedeutet. Liturgisch ist gar nichts herauszuholen. Wie steht es mit der Predigt?

Don fr. W. Krummacher gibt es ein Bändchen Predigten "Salomo und Sulamith", das vielfach aufgelegt ist (siebente Auflage 1855). An diesen Reden muß man zwar die geistvolle Geschicklichkeit bewundern, mit der es der Drediger fertig bringt, seine gefühlsstarke Elends= und Bluttheologie in die Worte unfres Liedes hineingugwängen; aber es gibt eine geradegu groteste Wirkung, wenn man sich den erotischen Sinn daneben vergegenwärtigt, den manche Stellen nach heutiger Auslegung besitzen, die Kr. arglos und andächtig in ihrem tiefsten und wahrsten Sinn mit seiner Jesus-Mustik zu erschöpfen meint. So ist ihm etwa der Myrrhenberg Moria, von wo die Beziehung auf Golgatha nicht weit ist, die hand, die der Freund in die Kammer der Geliebten streckt, ist ihm die durchgrabene Priesterhand des Blut-Bräutigams, der Weinberg, den das Mädchen nicht gehütet hat, bedeutet, daß die Seele sich wieder in Eigenwirken verloren hat. So sind die Predigten voll von geistreichen Deutungen, ein klassisches Beispiel der mnstischen Allegorisiererei, wie sie wohl langsam ausstirbt. Aber uns ist nicht nur diese Art der Auslegung unmöglich, auch die ganze Frömmigkeit ist es, die sich auf sie stütt oder die sich ihrer bedient. Dabei spielt nicht etwa bloß unser geschichtlicher Jesus eine Rolle, sondern vor allem der Abscheu vor einer Weise, mit heiligen Dingen zu spielen, die unsere Ehrfurcht verlett. So sehr man die geschichtliche Bedeutung jener grömmigkeit wurdigen mag, ihre Zeit ist ein für allemal vorbei. Wer nur einmal Kenntnis von dem geschichtlichen Sinn dieser Lieder genommen hat, der ist gang außerstande, irgendein Wort aus ihnen wie

etwa das meist gebrauchte "Ich suche den, den meine Seele liebt" auf Jesus anzuwenden; auch als hochzeitstexte eignen sie sich nicht mehr, wenn man den erotisch-schelmischen Sinn der Worte verstanden hat. Man hätte doch nicht mehr die innere Freiheit, edlere Gedanken an so leichte Worte zu knüpfen; denn man müßte fürchten, daß jemand rot würde, der den wirklichen Sinn kennt.

Es empfiehlt sich nicht, gegen die übliche Auffassung des Liedes in den Kreisen des weichlich-suflichen Dietismus zu fämpfen; die Ceute waren entsetzt, wenn sie unsere Grunde hörten, und versteiften sich vielleicht noch mehr auf ihre Auslegung, wie man ja überhaupt oft genug wankende Stellungen "fest-kämpfen" Besser ist es, wenn man solchen Leuten gegenüber diese Dinge durch Schweigen und übergeben abschwächt und aus dem Bewuftsein räumt. beste Mittel aber ist dies: man muß dem Bedürfnis, das nach dem Salschen griff, ein besseres Mittel der Befriedigung an die hand geben. Ein solches ist die neutestamentliche Christusmystik. Dazu rechne ich die paulinischen Gedanken von dem Leben für Christus und in Christus, dazu die johanneischen Gedanken pon der Gemeinschaft mit ihm nach Art der Verbindung zwischen Rebe und Weinstod und andere mehr. Wer sich dazu nicht erheben kann, mag die jenen Gemütern so wertvolle personliche Beziehung zu der Personlichkeit des herrn mit dem Gedanken der Nachfolge jum Ausdruck bringen. So bekommen wir nicht nur eine gut biblische Grundlage statt der zerstörten des hohenliedes, sondern auch eine viel männlichere und tätigere grömmigkeit statt seiner oft so schwülen und weichlichen Klänge. So gehorchen wir Gott mehr, als wenn man eigensinnig der bosen Kritik gegenüber ein überwundenes Stuck der Bibel als höchste Offenbarung der göttlichen Geheimnisse festzuhalten sucht.

# Register".

### Dorbemertung.

Bu I. Solche Stichwörter, die aus dem Inhaltsverzeichnis zu entnehmen sind, sind nur

in seltenen gallen auch im Register angeführt.

Bu II. Wer einige Rubrifen vermissen sollte oder bei anderen zu wenig Textangaben finden, sei darauf hingewiesen, daß nicht die Möglichkeit der unmittelbaren praktischen Ausnutzung des gesamten A. T. sondern nur eines Drittels vorliegt, und daß auch hier die praktische Verwertung reicher ift als in der Behandlung der einzelnen Partieen angegeben. Denn es ist weniger auf eine erschöpfende Behandlung abgesehen als auf eine methodische Anleitung und die Darbietung von Beispielen.

## I. Sachregister.

A

Abhängigkeit von Gott 132 Abneigung gegen einen Menichen 127 Absolutheit des Christentums 216 Abstinente 156. 174

Achtung: zu geringe vor anderen 124; und Liebe in der Che 138; vor Menschen, nam. Untergebenen 147; gegen das Dieh 147f.

Adel, wahrer 83

Adelsbrief des Menichen 226

Resthetisches: 59; seine verführende Macht

Ahnenverehrung, chinesische 169 Alkohol: Einstuß auf den Willen 69. 72; Motive für seine Bekämpfung 165 Allgültigkeit des Glaubens 216 Amt und Leben des Pfarrers 138 Analogie als Regulativ für die Verwertung

einer früheren Urfunde 31

Anbetungsgottesdienst 209 Andacht und Kirche 296 Anerkennung der Menschen 107 Androzentrische Anschauung von der Che 139 Anstedung, Macht der 194. 218 Anonyme, das im Menschen 176

A priori, religiöses 223. 322. 326 Arbeit, ihre Bedeutung für den Bauern 158;

planmäßige an sich selbst 68 Arbeiterversicherung 251

Arbeitsmarkt 152

Armenunterstühung, Enttäuschung bei ihr 182 Asketik, ihre Wichtigkeit 93

Altes Testament: als Autorität 23; Grenze zwischen A. C. und N. C. 7; Haltung zur Kultur 161; die beiden Hauptdogmen 8; das Ich im A. T. 7f.; Mittelpunkt seiner Gedanken= und Gefühlswelt 6f.; Natur und Kultur im A. T. 18ff.; A. T. und M. T. in ihrem gegenseitigen Derhältnis 14 ff.

Aukenwelt und inneres Ceben 189 Autorität und Autonomie 384f.

Bauer, Rationalist 56; Wertschätzung der Arbeit 158. Bedürfnis, Gott etwas zu leisten 278 Befangenheit im Urteil über andere 175f. Befiehl-du-deine-Wege-Christentum 358 Begeisterung des Frommen 213. 217 Beichtstuhl, protestantischer 77 Beispiel, seine anstedende Macht 67

Bekehrung: ihre Anbahnung 152; ihr Anfang an scheinbar kleinen Sehlern 136; Schweigen als Zeichen 124f. 152 Belohnung, göttliche und Bestrafung 51 Bemalung, driftliche 174 Bergpredigt und Rachepsalmen 253 Bescheidenheit: der Erwartungen 166 und

Gottesqunst 136; ihr Wert 116 Besonnenheit und Unmittelbarfeit 172

<sup>1)</sup> Diese Register verdankt der Leser der treuen hilfe des herrn hilfspredigers Lic. theol. E. Moering.

Beweggründe, Wandel der 165; Erfag geringer durch bessere 56 Bildung, Erwerb mahrer 65. 72 Böses: seine Macht 74; seine dauernde überwindung 157 Bücher, Wirtung ichlechter 73 Buddhismus 387 Buren 31. 203 Byzantinismus 213. 250

Charafterstärfe und Eigensinn 332 Chaupinismus: und nationales Selbstgefühl 201; schlimmer 205; u. Daterlandsliebe 204 Christen: als Modell für das Bild Gottes 282; verwöhnte 304 Chriftentum: eine Größe über mechanischen Gesetzen 313; wie sozialdemokratisches aussehen fonnte 214; als organisch= notwendige Dollendung der alttestamentlichen Religionsentwicklung 12 Christus, der gefreuzigte: als Trostgrund

360f.; seine prattische Wirkungskraft 44

Christusmystif 394

Christusreligion und Bauern 158 Consequenzmacherei, fromme 332 Credo, das eigentliche aller Religion 195

Dank: und Bufe 195; Ausdruck des Dankes gegen Gott 263 Dekadence 380 Demut, faliche 133 Denkreligion 30 Determinismus 378 Deutung: Drang zu ihr 321 f.; gläubige großer Ereignisse 207; der Geschichte 212. 242; der Lebensereignisse 126. 235; der Menschengeschicke 208; der Welttata: strophen 221; judozentrische großer Ereig= nisse 201; Norm für Deutung plöglicher

Rettungen 235 Diaspora, schwarze und rote 249 Diätetif der Seele 68. 93

Dienstboten, Derkehr mit ihnen 94, und her-

anwachsende Söhne 147 Diesseits, das: in den Sprücken 40; und und Jenseits im A. T. und N. T. 16ff. Dorf, verzanktes 110f. 260; =ruf 120; =hoch=

mut 133; vergnügungssüchtiges 156; spekulierendes 160 Dorffirchenbewegung 296 Durchschnittsfrömmigkeit 263f. 293. 332. 336

Durchschnittsideal in den Sprüchen 41

Edles und Beiliges 161

Che: Androzentrische Anschauung von der Che 139; Emporlieben 138; geben statt nehmen 92; Gleichgewichtszustand 138; Suchen nach Glud 138; Schliegung im himmel 139; kinderlose 144; oberste Cosung für 92

Chebruch 79 Chegefährtin: Gesichtspunkte für ihre Wahl Ehrfurcht vor den Menschen 108ff. 129: vor den tragenden Gewalten des Lebens 132f.; por Gott 126. 275 Chrgeiz: als Austreibungsmittel der Eitelfeit 90: schuld an gedrückten Seelen: stimmungen 82 Eid und Gottesglaube 182 Eifersucht 143 Eigenart, Ausleben der 68 Eigenwille, Berbrechen des 69 Einfühlung in Lieder 220 Einwirkung, religiose 288 Eitelfeit 68; und Gerechtigkeitsgewand 264; bedeutender Menschen 130; Radifaltur gegen sie 91; seelische Wurgeln

Enttäuschung 165. 282 Entwertung des Menschen 384 Entwidlung, Offenbarung, Erziehung 4

Erbauung 302f. Erde als Ort der Wiederherstellung alles Glüds 292ff.

Ereignisse, große und ihre Deutung burch ben Glauben 207

Ergebung 81 Erhabenheit, innere als Quelle der Derschwiegenheit 114

Erleben, echtes und fünstliches Nachempfinden 279 Erlösung 102, 107, 108, 111.

Erlösungsschema 5f. 8 Erneuerung 105

Erziehungsarbeit, Richtung und Stimmung unserer gesamten 278

Eschatologie 214 f Evangelium, gelebtes 138; was es ist 194 Ewigkeit 280. 292. 294

Erziehung: alte und neue 85. 146; ihre Aufgabe 153; unbewußte Einflüsse in ihr 145; ihr heutiger Geist 85; zu eigenem Gebetsleben 70; und Geschichte 12 ff. und Gottesglaube 146; ihr Inhalt 83; Lob und Tadel 64; mittelbare gu Scham, Scheu, Demut uim. 71;

Seier der Gemeinschaft mit Gott 113 Seinde 253 fin de siècle-Stimmung 376 Solgen, Rüdsicht auf die 50ff. Fortleben: Glaube an 120; im Gedächtnis der Menschen 120 Frauen, Seingefühl 88. 105. 176; Catt 127; in der Che 139ff.

Freigeister 292. 307 Freundlichkeit 103ff.; und Cauterkeit 105; Gewalt freundlicher Worte 123 Freundschaft 114. 161 ff.

Friedensbewegung 199 Friedfertigkeit 110

Frommer: Sprache seiner Begeisterung 203:

seine Sicherheit 75. 82.

Frommigfeit: ihre Angstlichfeit und Ausschließlichkeit 307; Dreiklang aller tiefen 217; Beist der religiös-sittlichen des A. T. und M. C. 195; und Gesundheit 165; Grundschema 203; tieffter Inhalt biblischer 291; fultische und sittliche 195: landläufige 126; aus Mangel an Gelegenheit am Sundigen 155; die Ordnung im A. T. 15. 26 f.; Unterschied alt- und neutestamentlicher 286; Urlaute 227

Gebet: Ausweg für gedrückten Seelenzustand 258; protestantischer Beichtstuhl 77: das beste 277; im Dienst gottl. Absichten. nicht eigner Interessen 257; Mittel, sich über sich selbst hinauszuheben 365; statt Predigt 209; unerhörte G. 266

Gebetsleben, Ergiehung zum eigenen 70.

171.

Gedankenbewegung, dristliche von unten nach oben 295

Geduld, ihr Dorteil in der Erziehung usw.

92f. 99

Gefühle: asketische und protestantisches Gewissen 197; normaler Gang 232; Gleichgültigfeit nach Erhebung 195. 200; tultische Darstellung 193; normaler Gang 232

Gefühlspflege, Ziel dristlicher 225 Gehorsam und Gottesdienst 171

Geiz 150; Blindheit des Geizigen 156; Aberwindung durch Liebe 157

Gelassenheit heitere 310

Geldliebe 150

Gemeindegedanke: Erziehung der Glieder der Gemeinde durch deren Geift 119

Gemeinschaft 179; Sinn für sie und die Sache Gottes 215. 291; was man ihr verdankt 297

Gemüt: Bedeutung für die Religion 209; Besprechung garter Gemütswerte 161; Einfluß auf den Körper 95

Geschichte: und Erziehung 12ff.; und end. zeitliche Gedanken 216; ihre große Lehre 203

Geschichtsphilosophie: harte 222; religiöse zur Stärfung des Gottesglaubens in der Gegenwart 284; religiös geartete 212. 242

Gesellschaft, menschliche: geben statt nehmen 92

Gesetz, seine Bedeutung für die Betrachtung des A. T. 1 f.

Gesundheit und Frommigfeit 165

Gewissen 63, 257, 342, 359 Glaube: das Auge für Gott 305; Allgültigs keit 216; und Egoismus 211; an gerechten Gott und Wirklichkeit 292; als Glück in Gott zu leben 193; praftischer Grundjug 196; seine hoffnung 218; und hu-

mor 81; Gefahr der Isolierung 222: Missionssache 217; als einzige Möglichkeit der Derbindung mit Gott 305f.; fein Selbstwert 155; und innere Tüchtigfeit 204; Umschreibung der chrift-lichen Trias: Glaube, Liebe, Hoffnung 292; worauf sich der Glaube an Gott nicht verlassen darf 309; Voraussetzungen für den G. an ein ewiges Leben 292

Glüd: wovon es abhängt 95; und Frömmigteit 28; als Gabe Gottes 131; und Ge-rechtigkeit 323; in Gott 193. 213. 285. 304; in Gott geborgen 228. 230; Suchen nach ihm in der Che 138; im Leben 368; beste Stimmung gur Liebe 297; beste Derfassung zum Opfern 297; seine Wiederherstellung 292ff.; in der Welt 388f.

Gott:

1. Subjett.

Gott und Argt 168; Außerung seines Jornes 195; in Christus, der unübertreffliche Ausdrud für unseren Gottesbegriff 24; wie er errettet aus Not 2 5; als Erzieher 4. 10f. 100. 146. 366f.; seine Gerechtigkeit 210. 367; das radifale Gute 277; hat Gut und Bos in der hand 61; harter des A. C. 26; herr der Welt 217. 298. 314; Berrlichfeit G. und des Menichen 226; Berfteller des Gefühlsgleichgewichts 275; G., Mensch und Natur 226; Norm und Macht 185; seine Padagogie 211; als Richter 61; weniger fentimental als seine Gläubigen 256; seine Sprache in Krieg und Geschichte 199ff.; Weltherr und perfonlicher Schöpfer und Regierer 194ff.; wohnt in der Kirche, zwar nicht sakramental=real, aber psncho= logisch=prattisch 296; Wiederhersteller des Gludes des Gerechten 323

2. Objett.

Statt asylum ignorantiae vielmehr summum bonum 291; Bedürfnis, Gott etwas zu leisten 278; Bild von Gott und Ideal 184; Ehrfurcht 82. 83. 126; Erhebung zu ihm und Gleichgültigfeit 195; Sliehen zu G. 70; Solge der Berührung mit ihm 197; Freude an G. 194. 216. 289. 291. 304. 307; Freude an seiner verzeihenden Gnade 205; väterlicher Freund 7; Surcht und Ehrfurcht vor G. 275; Glaube an gerechten Gott und Wirklichkeit 292; verschiedene Arten des Glaubens an Gott 287; Glück in Gott 213. 296; Halt und Trost im Leben, statt hnpothese 294; hangen an Gott 291. 294; hingebung an G. 81. 262; Ceben mit und in, nicht nur vor G. 304f.; wir leben von G., nicht er von uns 304f.; objettive Cehre und subjettipes Erlebnis von G. 304; Preisen Gottes 209, 269; Rückehr zu Gott und Rettung 203; Ruhen in G. 239; als Selbstzwed, statt Spender guter Gaben 289; Sehnen nach G. 377; höchste normale Stellung zu ihm 133; man fann ibn nur subjettiv besiten 87f .: Derhaltnis gu G. Glud für sich, nicht erft erkenn= bar am Mag irdischen Glüdes 320; Derlangen nach G. 286; Vertrauen in G. Erziehungsmethode 281, auf seine Gerechtigfeit und Gute 284; Wahrheiten inbezug auf G. und perfonliche Modelle 353; Zuversicht zu G. 233

Gottesfurcht: und Cauterfeit 83. und äußerer

Segen 83

Gottesgnadentum der Sürsten, übernatürs liches und sittliches 187. 251.

Gottsucher 333

Gottvertrauen 82, 211. 217. 294; u. Beweise 218; und Byzantinismus 213; aus 218; und Byzantinismus Glücksgefühl 233; als Mittel der Auslösung höchster Spannkraft 309

Greisenalter, mube Stimmung 383

Grübler 99

Grundstimmung, bäuerliche der Sprüche und des A. C. 158

Gute: Durft nach 104; Glaube an ihren Wert 157; als Mittel, anderen gur Entfaltung ihrer selbst zu verhelfen 138

habsucht 150; und Liebe 157

hallelujahpatriotismus, jüdischer der Gläubigen 35

haß, politischer verbunden mit Religion 206

hedonismus, pessimistischer 379

heil, hauptbegriff aller Religion 5

heiliges: und Edles 161; und Schönes 193; Bedürfnis sinnlicher Gestaltung des Beiligen 198

heilsegoismus 368 f.

Beilsgeschichte 1; ihre judozentrische Haltung 2

Beilstatsachen, unsere 189

Beilszeit, Beweggrund für hoffnung auf

heimatkirche 199; und Ausgewanderte 296

heimstätten 148

heroismus 95. 118 f.; und Klugheitsrat= schläge 178

herrschaft über sich selbst 69

hingebung: an Gott 81. 262; an höhere Macht 227; fritiklose an Menschen 129 hiobsproblem 292. 308

hochmut 91, 129, 132 f.; unsozialer 133; gegenüber Dienstboten 147

höflichkeit 112

humor, in der Predigt 56; als Trost 346. 354. 387. Weltbruder des Glaubens 81 hnpochondrie 326

hnpochonder 96. 265. 377

Ich, transcendentes 89 Ideal, Wege zu ihm 68; des Mannes 122; und Gleichsetzung mit ihm 300

Idealisierung der Geschlechter 143 Idealismus und innere Wiedergeburt 203 Illusionen, lebensnotwendige 218 Imperialismus, religiös-sozialer 250

Individualismus in Hiob 336, in Kohelet

Inspirationslehre und ihr Gegenteil 317 Instinkte, polygamische 143 Intellekt: Bedeutung für das Ceben 130; im

Dienst des besseren Ich 130

Intellektualismus: individualistischer 115; und irrationale Kräfte 209

Judain 2

Kampfmittel, seelische 220

Kasuistik 54

Kaufmann, Anschauung vom 185

Keherei, eigentliche 372

Kinder: Glud an ihnen 144; was auf sie wirft 143 f.

Kirche, als Weg zu Gott 268, als Wohnung Gottes 296 f

Kirchenpatron, Muster eines 148

Klageweiber 95, 125 Klatschereien 135

Klugheit: als heilung von Eitelkeit 90; von Hochmut 91: Realismus der Kl. 117: Kl. und Tugend 125. 157; und Kreug Christi 178; und Sittlichkeit 50

Klugheitswege 122, 125, 178 Konfursus, Cehre vom 81 Körperliche übel 338 f.

Königtum, Hoheslied des sozialen 250; religiose Wertung 251

Kräfte, gefühlsmäßige 52; irrationale in der Religion 209

Kranter: sein überfeines Gefühl 327; Pfncho-logie des Kranten 229. 325 (siehe auch Reg. II unter Seelsorge).

Krantheit und Sünde 276 Krieg 22. 94. 199

Kritik, allg. 64. 102; freundliche 122; an Menschen mit Ehrfurcht 129; und Schrift= benukung 318

Kultur u. A. T. 18. 161; und Religion 21; Kulturmüdigkeit 377 ff.

Kulturkampf, judischer 241 Kultus: als Gemeinschaftsfeier und Band verschiedener Richtungen 208 f.; Pringipiselles 208 ff.; Voraussegung zur Teilnahme an ihm 196; fultische Darstellung religiöser Gefühle 193

Kummer 97. 105 Kunstpsnchologie 193

Kunstwert, afthetische Freude am, als Gabe Gottes 189f.

Ceben: Bedürfnis nach personlich-religiosem 188 f.; zum Typ des relig. Lebens gehö= rige Begriffe 275; Größe perfonlichen 361; ewiges Leben 361ff.; Hoffnung auf 279 Cebensbeherrichung, driftliche 259 Lebensführung, impersonalistische 46 Lebensmut neuer 123 Lebensideale und Mammon 149 Ceib, Anlaß zur Frömmigfeit 82 Ceichtglänbigfeit 130

Ceid: Beziehung auf Gott und Erwachen des Gewissens 273; und ewiges Ceben 361 f.; für andere 362 f.; als Strafe 369 f.; und Sünde 342; allg. Tatsache 265; verschuldetes 85; pädagogisches Derständnis des Leidens 335; Einzelschilde= rung 337

Leidenschaft, Derblendung durch 72; gegen

Gegner und für Gott 270 f

Liebe, driftliche: wie sie sich äußert 94; wie man jem. zur Liebe bringt 297; erziehende Gottes 368

Lied statt Predigt 209

Cob: förderndes 122 Gefahren 65. 133; Peinlichkeit 65; und Tadel in der Kindererziehung 64f; der Toten 65 Lüge 101f.; und Sünde 103

Enrik, religiose in der Praris 188 ff.

Mädchenhandel 149 Mammon und Lebensideal 149 Maßstab für den Wert eines Menschen 122 Materialismus 378, der Theologen 82 Methodismus, Bugruf für den 77 Melancholie: der Kranken 325; Wurzel der des Jünglings 382 Melancholiker 96. 265

Mensch, Gott und Natur 226

Menschenkenntnis, Mittel zur Menschenhilfe

Messianismus und A. T. 1. 3ff.; Entwidlungsmessianismus 6; der neue Messianismus 10ff.

Mittelstand 140, 155, 310 Mißbrauch des Wortes Gottes 265

Mitleid bei Kranken 354

Moderner Mensch 310. 383 ff. Monismus: ästhetisierender und Optimismus 299; und Christentum 277

Motive, rationelle und sittl. Handeln 51 Motivwandel, Heterogonie der Zwecke 9. 14. 49. 100. 165. 274. 347. 361 Mystik, edelste 239. 285. 287; u. Literatur

moderne 385. 394.

Mnthologisches, poetische Sassung 299

Nachtseite am Menschenherzen 270 Mächstenliebe 113; und höflichkeit 177 Nächte, schlaflose 273 Mamen, hebräische in den bibl. Geschichten 36

Nation, als Mittelpunkt der alttestamentlichen Gefühlswelt 7

Matur: und A. T. 25: und Gott 212. 222 ff.; und Gott und Mensch 226; religiöse und

teleologische Betrachtung der Natur 223: als Troftgrund im Leiden 359. 388; als Stätte des Kreislaufs 376 Naturalien, Beseitigung der 171

Naturauffassung, biblische 223. 229 Naturereignisse und A. T. 25

Naturmystik 223 Naturreligiöse 223 Naturreligion 30

Neid der Pfarrer 90 Merven, Einfluß auf den Menschen 82 f. 98;

Beilung vom Geiste her 96. 290 Nervenruhe und Andacht 82 Nervosität 339; und Selbstzucht 69

normgebende Stelle in unserem Ceben 89

Not, Schuld, Rettung 203

Offenbarung und Entwicklung 4 Opfer und Glud 231

Optimismus: iconer Ausdruck für den O. des Christen 297: der Erinnerung 332: Grundton der Bibel 281; Voraussetzung des Trostes 345. 363. 390

Parteien in der Gemeinde, die bose 256; die gerechte 256

Peripatieen, weltgeschichtliche und dörfl. Parallelen 133

Persönlichteit, allg. 3. B. 9. 94. 129. 150. 157; Bildung zur 169; in der Che 138; im Leiden 346. 355. 392

Pessimismus, allgemein 47. 387ff.; als not= wendige übergangsstufe 247. 280; jugend=

licher 292. 383 Pflicht, sittliche und Temperament 179

Dflichtenstreit 50 Pharisäerstimmung im A. T. 264

Pietätlosigkeit und Ahnenverehrung 169

Plastif der Predigt 56 Plagfurcht 118

Poesie: Mittel der poetischen Sprace 202 Politik, driftlich-sittliche 37

Polygamische Instinkte 143 Prattische Auslegung, ihr Zentralpunkt 5

Prädikatenreligion 4 Priester, was er ausströmt 297

Drogramm, religiös-soziales 246 Pringipielles 188ff.; Psalmenbehandlung, Derständnis der Einzelheiten und Erfassung der ganzen Stimmung 191

Pinchoanalntische Methode 85, 97

Qual: Verhältnis von leiblicher und feelischer 312f.

Rabies homiletica und Pfalmenbehandlung Ratgeber 88

Rationalismus: in der Erziehung 145; und Glaubenszuversicht 220 Rechtfertigung, Bedürfnis nach ihr 275 Reformjudentum und liberale Theologie 29 Reich Gottes 389 Reiglosigkeit, Zustand der 381 Religion: Grundzug biblischer 126; religiösdemokratischer Grundzug der bibl R. 83; ihre Hoffnung 215; bibl. R. eingestellt auf Vertrauen 281; personalistische und impersonalistische R. 277; Beispiel der Dergeistigung und Dersittlichung der R314 Religionsgeschichte, Kennzeichen der allge-

meinen 9 Resignation 346. 382 Revolution, soziale 298 Ruhelosigfeit 152 Ruf 119

Schamgefühl und Scheu 70f. Scheu, unrechte 118 Schlaf, was ihn verleiht 290 Schöne, das im Gottesdienst 193 Schuld 75; und Not 203; und Strafe 99; und übel 343 Schmutz in Wort und Bild 289 Schweigen: Ergebnis der Selbstzucht 124; Unvermögen zum 113; aus Derlegen-heit und aus Zurüchaltung 116 Schwören, maschinenmäßiges beim Amts-gericht 126

Seele, Gegensatz und Derwandtschaft der S. 145; Jucht der 125

Seelenleben, erhöhtes 188; Gesetz des see-lischen C. 200; Übertragung des S. 190; "Abreagieren" 239 Seelenzustand, idealer 257

Selbst, ideales 120; Unsterblichkeit des ideellen 120

Selbstachtung 125 Selbstbehauptung 116

Selbstbeherrschung 62. 93; Mangel an 130 Selbstdemütigung, Koketterie der 117

Seibsterkenntnis 68

Selbstergiehung 62. 65. 369

Selbstgefühl: innere Erhöhung des 240; gehobenes 225; inneres 88; des Volkes

Selbstgerechtigfeit 264 Selbstfritit 117. 130

Selbstsucht: und Selbstverleugnung 116, naive 176; in Wohltätigfeit 183; und Gottvertrauen 213; Schutz vor der feinsten

Selbstsuggestion 189 Selbsttätigkeit der Frommen 70 Selbstverleugnung 69. 116

Selbstzucht 67f. 69. 124. 261 Seligfeit : der Chriften ift getröftetes Sundenleid 312; nicht denkbar ohne Gedanken an das schlimme Ergehen der Gottlosen 308

Sittlichkeit und Dolksgedeihen 247 Steptizismus 385 ff. Soll, sittliches und Sein 58 Sozialdemofratie 237

Spott 129, 131 Sprechen, vorschnelles 124

Staat als organisierte Sittlichkeit 180 Stimmungsreligion 30

Stimmungsspinnrad 141

Strafvollzug, Elend unseres heutigen 115 Suggestive Menschen 67

Sünde: Ablenkung von ihr 76; indirekte 75; Pfnchologie der 75; als Störung irdischer Werte und Ursache irdischer übel 275; Segen der 75 Sünder, sichere 77

Superlativsucht und Minimaltendeng 344

Tattaefühl 52. 105. 107. 113 Teleologie, padagogische 366f Temperament und sittliche Pflicht 179 Theismus, Beweggrund für ihn 144 Toleranz 271 Tragit im Leben des kleinen Mannes 153

Trauer, Kultus der 170

Trog, Appell an männlichen 295; hochgefühl gläubigen 240

Umgebung: Einfluß auf Kinder 85; auf uns 66f.

Umwertung 71. 362. 369 Unbewußtes, sein Organ 88

Unglud, strafrechtliche Deutung des 366; Prüfung 321

Unmittelbarkeit und Besonnenheit 172: und Ursprünglichkeit 125; im Derkehr mit Menschen 177

Unrecht in der Welt nach Kohelet 379 Unsicherheit der Menschen 75 Unsterblichkeit des ideellen Selbst 120 Unverschämtheit, gottselige 332 Unverstand, wohlmeinender der Menschen

Unwahrheit und Seindschaft 117 Ungufriedenheit, Uberwindung der 134 Urteil der Ceute 119

Datercomplere 85

Daterlandsliebe 204. 250; "Daterlandsfeind"

Derachtung zwischen den Menschen 106 Derantwortungsgefühl gegen Gott 196 Vererbung 85

Vergeistigung des Gottesgedankens 10. 314 Vergebung: allg. Bedürfnis 105; Bitte um

Vergebung aus geringwertigen Wünschen 274; mehr als Rettung 228; als Scheide zwischen Christentum und Monismus 277; der Schuld 197. 12; und Verhalten zu Gott 275; in der Freundschaft 162 Dergeltung 48ff. 331; Vergeltungsdogma und Christen 256; in der Schule 373; und Schuldgefühl 274; Dergeltungslehre und Gerechtigfeit Gottes 367; Recht und Grenze des Bergeltungsgedankens 342f. Derheißungsschema, religionsgeschichtlicher Erfan für 11

Derfehr, Einfluß des Mitmenichen 67; Predigt über 64

Dermessenheit 92

Dernunft: in den Sprüchen 40; als kosmischpraftisches Prinzip 44

Derschwiegenheit 113; Quelle der 114; Unfähiakeit zu 115

Derstandeskultur und Willensschwäche 379 Dersuchung 73f.

Dertiefung, seelische und religiöse 91

Dertrauen: in der bibl. Religion und seine Wirkung 281; auf Gott 211; auf Gott und Bngantinismus 213; auf die Zufunft 81; wo die Doraussetzungen für Dertrauen fehlen 303: in der Kindererziehung 85; als Grundlage der Einwirkung 146; des Pfarrers auf Gott 303; Christen und

Dertrauenslieder 283 Vertraulichkeit, heimliche 147; Warnung vor

Verwöhnung 146 Dieh 147 Dolkserziehung 37

Dolfskirche 27. 44. 95; und Durchschnitt der Ceute 119; und Gedenktagsfeier 200; für Dolfsk. andere Magstäbe als für Mission

Dolksleben und Sittlichkeit 247 Dolksreligion bester Art 81 Dollendung des Menschen 219 Dollfommenheit der Welt 219 Vorbilder, große: Wert= und Unwert 118

Wahrhaftigkeit 100; und Liebe 162 Wechselgesang 193 Webleidigkeit und Christentum 117 Weissagung und Erfüllung 4

Welt, obere und geistige 280

Weltauffassung, impersonalistische 46 Weltfreudigkeit 280

Weltkongreß für freies Christentum usw. 29

Weltordnung, sittliche 58

Wert: höchster, Herrschaft der Seele 93 Maßstab für W. eines Menschen 122; perfonlicher W. und Geld 146. 150; Derson= und Dingwerte 151. 157; W. und Wirklichkeit 215. 218.

Wertbeurteilung, natürliche u. sittliche 49f.

Wertgrad, eines Menschen 157

Wertschätzung 122; idealer Größen 189 Regelung der W. 83; richtige W. und Leiden 347; des Weibes 142

Werturteil Jesu über Gut und Bose 127 Wiedergeburt, Anbahnung der 152. 176 Wiederherstellung, allgemeine am Ende der

Zeiten 255 Wille, höherer 81

Willensichwäche als Ergebnis der Verstandestultur 380

Wirklichkeit u. Dogmatik 321 ff.; u. Glaube an gerechten Gott 292; als Mischung von Gut und Bose 300

Wirtschaftliches Leben 246 Wohlbefinden des Körpers 95 Wohltun 183

Wort, in seiner Bedeutung für Menschen 122

Wort Gottes: Migbrauch 265; Unmöglich= feit des absoluten Gebrauches 264 Wortaberglaube 353 Wunderergählungen, ihre Stärke 218 Wunderglaube und hiobbuch 370

3anf 134 Zeitangst 118 Zufriedenheit, Mittel gur 210 Zufunftsstaat, revolutionärer 242 Junge: Außerungsmittel der Seele 122. 124; Derkehrsmittel mit der Umgebung 87; dritte Junge 136 3mede, heterogonie der 9. 165; Wandel der 312 (s. auch Motivwandel).

## II. Verwendungsregister.

Abendmahlsvorbereitung: 61. 77. 278 Aberglaube, Predigt gegen 61 Abschied von den Konfirmanden oder von der Gemeinde 288 Advent: Ceftion 197

Beichtreden 112. 113. 127. 229. 307. 375; Derschwiegenheit 113

Niebergall: Praft. Auslegung des A. T.

Besprechstunden: faliche und rechte Scheu 118f.

Bibelstunden: für Suchende 202; hiob und Kohelet 373

Bußtag: 57. 58. 61. 75. 249. 278. 300.

Œ.

Cantate 301 Charfreitag 269 7

Diasporagemeinde, ihre Stimmung 245. 249 Dorfpredigt: was sie ausmacht 158; Wege für 43; Beispiel von 86. 88. 232

### Œ

Einführung: eines Pfarrers oder Cehrers 47; eines Gemeindekirchenrates oder Pfarrers 181: Cektion dabei 196 (Pf. 24). 297 (Pf. 132).

Einweihung von Kirchen Pf. 100 (S. 193). Pf. 95 (S. 195). Pf. 137 (S. 233).

Emporhebung zu höherer Seelenlage 56. 275 ff. 308. 314.

Enticheidungsichlacht 81

Erntefest 193 f. 212. 232; Cettion 229 Ev. Bund: Evangelisches Ideal 241

Evangelisch=sozialer Kongreß 214 (bie hier angedeutete firchliche Eröffnungsfeier= fand doch nicht statt)

S

Friedensbewegung 221 Friedensfeier 235 Fürsorge für Obdachlose 160

### (6)

Gedenktage, patriotische; Allgemeines über G. 200; Jubelhymnus 213. 220. 221

Gemeindeabend: über Kindererziehung 143;

über den Saulen 160 f.

Grabreden: allgemeine Aufgabe 120. 154. 168; Cettion 246; allgemeine Texte 375; Schilderung des Kranten nach dem Tod als heiligen Dulbers 330; anständiger Durchschnittsmensch 57; echter Christ 292; gebildeter voll Gottesdurst 267; Menschen, deren Cebenslage nicht über alttestam. höhenlage hinausgekommen ift 147. 158; geschätter Mann ohne firchliche Interessen 120; selfe made man 154; Kommergienrat 154; armer braver Mann 154; recht= ichaffener Bauer 301; offenbarer Schwindler 57; mittlere höhenlage 99; Pfarrer oder Kirchenpatron 297; Patriarch 309; ums Gemeindewesen verdienter Mann 180. 375; Argt 168; Richter 181; Stadtverordneter oder Kirchengemeinderat 181: ehrwürdiges altes Gemeindeglied 166; reichgesegnetes Leben 229. 375; schwer Beimgesuchter 375; Glüdlicher 375; Gottloser 375; Selbstmörder (entlarvter Dieb usw.) 156; scharfe Grabrede 159

Gustav=Adolfsfeste 199. 234. 268. 297.

ħ

Handwerksburschen 148. 160 Heimstätten 148 Herbstsonntag 281 Himmelsahrt 217. 298 Hochzeit, goldene Cektion 229; bei großer Kinderschar 311 - 4

Jubilate 301 Jubiläen: eines Cehrers ober Pfarrers 47; Ceftion 229; einer Gemeinde 234; einer Stadt 180. 238; einer Anstalt 338; firchliches 235; 25 jähriges Regierungsjahr des Kailers 251

Jugendverein: Gestaltung der Bibelstunde in ihm 187; männliches Auftreten 118; geschlossener Charakter und haltsofer Mensch 94; über Freundschaft 161; der böse Freund 163; Geiz und wildes Genießen 166f. Abneigung der Guten gegen Böse 127; Hören und Schweigen 123; Meiden der Sünde 74; Säume nicht, dich zu bekehren 76; Versührung 72; Regelung des sittlichen Verhaltens und Verseinerung des Taktes 71; Vorsicht für den hitzigen, Bewegungsfreiheit für den Selbständigen 179; richtige Wahl der Gattin 142

Jungfrauenverein: Ideal des Weibes 142; Freundschaft 164

### K

Kaisersgeburtstag (oder Geburtstag des Candesherrn): Einfluß des Herrschers 186; Liebe des freien Mannes 186; die Könige und Völker in Gottes Hand 207; Soziale Gesinnung 214; Soziales Königtum 250; Kritik 235 ff.; Volksgemeinschaft 179; für Auslandsgemeinden 251; Cektion 250

251; Lettion 250 Kajuatreden 33. 190. 391 Kindergottesdienst 57. 61 Kirchengesangfest 195 Kirchweihsest 268

Konfirmation 233 (auch 48 und 72 f.) Krankenseessorge 100. 239 (s. Seessorge) Krieg, bei Ausbruch eines Krieges 237; in das Licht des Glaubens gestellt 199

Kultus und A. C. 36f.; als Gemeinschaftsfeier 208

### Ω

Candwirtschaftliches Fest: Über den Faulen 161 Cestionen allg. 37, 190 (Psalmen); Advent 197; allg. Festschee 205. 213. 229; Bußtag 278; Ernte 232; Grab 244. 246. Gut, höchstes 392; Himmelsahrt 217. 299; Kaisergeburtstag 250; Kirchweihe 268; Klage 245 f.; Liebe (1. Cor. 13) 292; Mammon 290; Mobilmachung 250; Mission 216 f. 231; Naturklänge 212. 224. 228. 281. 375; Ordination 196; Ostern 233; Rechtsertigung 300; Reformation 278; Sündenvergebung 276. 300. (3u Mc. 2) 313; Totensonntag 168; Trauungen 141; Umwandlung des herzens 300: Dergängsichseit 375; Dertrauen auf Gott (3u Röm. 8) 295. 303 311; Wendezeiten große 221

Liturgie und A. T. 36

m

Mission, Außere: 199; bei Aussendung von Missionaren 209 f.; Freude an der Mission 216; Sieg Gottes 215; am Himmelfahrts= fest 217. 219 f.; für ländliches 231, 299 Mission, Innere 214. 219f. 289

Maturfeier: für Liturgie 228. 230

Ordination 297 Ostern 233

Pfarrer, hetze gegen 256; Seindschaft gegen Pfarrhaus 258, Martyrium des 260; Sorgen 287

Pfingften 215

Predigerseminar, zur Vorlesung geeignet 47

Prediat:

Ästhetische 209; Allgemeines u. Besonderes in der P. 90; Erlebnischarakter 279; Klassische Heldenzeiten und Alltag 98; kleines und einzelnes statt der Malerei al Fresco 133; homiletische Cadenhüter 143; Unmöglichteit der höllenpredigt 293; an großen Tagen 284; Troft= und Bertrauenspredigt 281; P. der großen Wörter und der fleinen Begriffe 126; p. spezielle 89; p. über A. T. 32 ff.; über Psalmen (allgemeines) 191 f.;

Predigtthemata: Abneigung des Guten gegen den Bösen

127; Advent 392; Aufrichtigkeit gegen sich selbst 60; Beruf 309; Dergänglich= feit des Besitzes 153; Gebrauch des Besitzes 156; Ehe 142; Eidespredigt 181 f. 198; Einwirfung auf andere 65. 67; Einfluß des Umgangs mit Menschen 66f.; Erziehung 85. 145; Erziehung gu eigenem Gebetsleben 70, gegenseitige in der Che 66. 67; Samilienleben 309 f.; Bild des Freundes 198; Freund und Seind 258; Verhältnis zu den Feinden 259; Friedensbewegung 229; Geschichtspredigt 212. 218. 242; Gewitter 228; Glaube, Liebe, Hoffnung (Pf. 16) 292; Genußleben 98; Gott als Sonne und Schild 297; normale Bewältigung des Glückes 234; Derhältnis der Kinder zu den Eltern 86; nach einem Krach 156; Kulturpredigt 392; Kunst des Juhörens 124; über die Lüge 101 ff.; Menschenkenntnis 177; Nebeneinander von Reich und Arm 183; Reichtum 290; Schwertzunge und Balfamgunge 122; Schwören 126; feelische Schwierigfeiten 54; Selbstbehauptung u. Selbstverleugnung 116; Selbsterziehung und Seelenbildung 65; Strasvollzug 116; altt. Unser-Vater 262; Verfehr 67; Verschwiegenheit 114; Unrecht und seine

Solgen 56; Vertrauen 283: Vorschnelles Sprechen 124; zur Zeit einer Wahl 180; Weltzeit 180; in der Welt muß Gottes Wille geschehen 219f.; Wege, sich selbst zu finden 89; Zeitpredigten 219f. 222; Juhören 124

Cettionen: gu Predigt über die Rechtfertigung 300; über Reichtum 290; über Sorge 310f.; über Vertrauen 283

R

Rabies homiletica; und Pfalmenbehandlung 188 Raiffeisenfest 158

Reformationsfest: 82. 213. 241. 276. 278. Refruten, Abschiedsrede an 79

Rettungen 233. 235. 239

Schulandacht: allg. 63; Meiden der Sünde 74; Derkehr 65

Schulflasse: Behandlung der Sprüche in ihr 187; der Pjalmen 190 f.; vergleichende Übungen statt Stellenaufschlagen 206. — Schulklasse, höhere: über Freundschaft 161; der böse Freund 163; Freude an der antiken Welt 197; Durchzug durch das rote Meer 202; Herausfinden des Beistes Gottes in der Bibel 206; Ber= legen von Pfalmen 196. Siehe auch Unterricht

Seelforge:

Don der Kanzel 65 f.; seelsorgerliche Art der Predigt 68; psnchanalntische Methode in der Seelforge 85. 97; Phrasen in der S. 123; Pfalmen in der S. 190 f. 265ff.; Iangsame Pflege in der S. 273; Schwachheit u. Härtein der S. 352; Pflege Eigenlebens und hingabe Leidende 351. -Sur Genesene 239; Derzagtheit 116; Selbstbehauptung und Selbstverleugnung 117; bester hebungs-versuch 119; bei angitlichen Menschen 117; fröhliches Her3 96; bei Trauernden Bei Kranten: unangenehmer Kranter 265; schwer heimgesuchter Kr. 273; schuldiger Kr. 274. 313; Psincho-logie des Kranten 326; Trostgründe, dristliche landläufige und 357 ff. Passivität der Leidenden 340; Gute und Gutmütigfeit 253 ff.; Gute und harte 354; Mitleid 354; Sagen und Sein, 354; Selbstsucht 341; Gewinn richtiger Wert= schätzung 345 ff.; was Leidende wollen und was sie brauchen 332. - Beim Tod der Frau oder Operation 295; Doraussetzung für den Seelforger 96

Sommerfeier (Liturgie) 228 Spruchbücher 72 Staat, Nöte 245; Wiederaufbau 244 Snivester 210. 229. 247. 283f. Snnobe 124. 174

Œ

Taufe: Über Kinderglück u. Kindererziehung 144; vom vierten Kind aufwärts 311 Terte für einfache Verhältnisse 57

Totenfest: ein Dotum sur liturg. Gottess bienst 168; Text 247, 283. 292; Cektion 281. 375

Trauterte: 137 ff.; für bäuerliche u. hands werkerkreise 140 f.; Vertrauen 288. – Toast bei hochzeiten 142. – Siehe auch hochzeit, goldene

Trinten 156 Trostaufgaben 95

u

Unglückfall 246
Unterricht: A. T. im U. 34 ff.; Vergleich zwischen A. T. und N. T. im U. 15 f. 31 f.; Einführung in die Sprüche im U. 48; Parallelen von deutschen Sprücken vörtern zu den Sprücken herausfinden 160; Kritif im R.=U. 371; Vergleich von Ps. 46 mit Luthers Nachdichtung 200 f.; Umdeutung der Mythologie in den Ps. 224;

Primaner = Pessimismus 392. — Jur Schärfung religiösen Feingesühls 274; Einführung in Schichten der Frömmigeteit 278; Behandlung hiods im Cehrerseminar und in der Volksschule 370; der Mysik 286; Wiedererkennenlassen des prophetischen Grundgedankens 314; Vergeltungsdogma 370 f. — Über anstifen Kultus 193. 209; Stimmung der Makkabäerzeit 236; dei der Befreiung Jerusalems 220 f.; der Einzug ins geslobte Cand 202; Schilderung des Exils 244. 295; Problem der Bösen 255

13

Derhandlung von Theologen 124. 175. 209; Dorträge über ethische Fragen 63; bes. über Erziehung 137

w

Weihnachten 286 Wendezeiten im Völkerleben 221; im Einzelleben 303

## III. Stellenregister.

|                | Seite |        | Seite |     | Seite |              | Seite |
|----------------|-------|--------|-------|-----|-------|--------------|-------|
| 2. Mose 151-17 | 200   | 36     | 285   | 79  | 241   | 116          | 239   |
| Jona 28-10     | 238   | 38     | 273   | 80  | 243   | 118          | 232   |
| Pfalmen        |       | 39     | 279   | 81  | 203   | 121          | 287   |
| 1              | 307   | 401-11 | 262   | 82  | 299   | 122          | 297   |
| 2 .            | 298   | 41     | 264   | 83  | 241   | 123          | 244   |
| 4              | 289   | 42     | 267   | 84  | 296   | 124          | 235   |
| 6              | 260   | 43     | 267   | 85  | 246   | 125          | 288   |
| 8              | 225   | 44     | 241   | 86  | 242   | 126          | 245   |
| 10             | 254   | 46     | 220   | 87  | 198   | 127          | 310   |
| 12             | 248   | 47     | 217   | 88  | 272   | 128          | 309   |
| 13             | 257   | 48     | 198   | 89  | 241   | 129          | 296   |
| 14             | 299   | 50     | 314   | 90  | 247   | 130          | 274   |
| 15             | 197   | 51     | 276   | 91  | 309   | 131          | 303   |
| 16             | 291   | 55     | 270   | 92  | 300   | 132          | 297   |
| $19_{1}-7$     | 223   | 59     | 270   | 93  | 217   | 133          | 311   |
| 198-15         | 263   | 60     | 241   | 94  | 284   | 134          | 209   |
| 20             | 249   | 62     | 290   | 95  | 195   | 135          | 211   |
| 21             | 235   | 63     | 286   | 96  | 216   | 136          | 212   |
| 22             | 268   | 64     | 256   | 97  | 218   | 137          | 295   |
| 23             | 301   | 65     | 231   | 98  | 215   | 138          | 233   |
| 24             | 196   | 66     | 237   | 99  | 204   | 139          | 304   |
| 25             | 262   | 67     | 230   | 100 | 193   | 140          | 257   |
| 26             | 263   | 68     | 208   | 102 | 241   | 141          | 261   |
| 271-6          | 240   | 69     | 270   | 103 | 228   | 142          | 256   |
| 277-14         | 258   | 71     | 241   | 104 | 229   | 146          | 213   |
| 29             | 227   | 72     | 250   | 106 | 242   | 147          | 212   |
| 30             | 240   | 73     | 292   | 109 | 270   | 148          | 259   |
| 31             | 282   | 74     | 241   | 110 | 298   | 149          | 205   |
| 32             | 312   | 75     | 221   | 113 | 210   | Sprüche Salo |       |
| 33             | 206   | 76     | 221   | 114 | 202   | 17           | 46    |
| 35             | 270   | 77 -   | 283   | 115 | 211   | 8. 9         | 84    |
|                |       |        |       |     | ,     |              |       |

| ~ 4.                 |            |       |                |        |       |                   |       |
|----------------------|------------|-------|----------------|--------|-------|-------------------|-------|
| Sette                |            | Seite |                |        | Seite |                   | Seite |
| 10-19 72             | 25         | 181   | 9              |        | 74    | 20                | 134   |
| 20 - 33 48           | 30         | 97    | 10             |        | 184   | 21                | 133   |
| $3_{3}-4$ 103        | 1431       | 182   | 2011           |        | 144   | 2627              | 54    |
| 5-8 80               | 34         | 55    | 13             |        | 158   | 1                 | 87    |
| 9 170                | 85         | 185   | 15             | 121 u. | 153   | 2                 | 89    |
| 11 - 12 99           | 151        | 121   | 17             |        | 155   | 3                 | 128   |
| 13 - 18 48           | 3          | 59    | 20             |        | 100   | 5. 6              | 163   |
| 27. 28 182           | 4          | 121   | 22             |        | 109   | 7                 | 165   |
| 84 128               | $15_8$     | 171   | 28             |        | 186   | 8                 | 147   |
| $4_1 - 27$ 48        | 11         | 59    | 211            |        | 186   | 14                | 172   |
| $6_{1}{5}$ 184       | 12         | 128   | 3              |        | 170   | 17                | 66    |
| 6-11 160             | 15         | 95    | 9              |        | 137   | 1.8               | 147   |
| 16-19 126            | 16. 17     | 153   | 2118           |        | 55    | 21                | 119   |
| 27. 28 77            | 22         | 87    | 15             |        | 179   | 22                | 128   |
| $7_1 - 5$ 77         | 23         | 121   | 17             |        | 156   | 18 - 27           | 158   |
| $8_{22} - 82$ 45     | 25         | 132   | 26             |        | 157   | 28 <sub>1</sub>   | 73    |
| $9_{1} - 5$ 48       | 27         | 181   | 31             |        | 80    | 5                 | 46    |
| 10 46                | 32         | 63    | 221            |        | 153   | 6                 | 155   |
| 12 54                | 33         | 89    | 2              |        | 182   | 8                 | 182   |
| 102 157              | 162        | 59    | 3              |        | 87    | 13                | 74    |
| 4. 5                 | 5          | 131   | 5              |        | 80    | 14                | 63    |
| 7 55                 | 6          | 103   | 6              |        | 144   | 15                | 186   |
| 12 109               | 8          | 155   | 13             |        | 55    | 17                | 180   |
| 151                  | 9          | 80    | 15             |        | 145   | 19                | 159   |
| 16 55                | 11         | 184   | 24. 25         |        | 66    | 20                | 155   |
| 19 129               | 13. 14. 15 | 185   | 26. 27         |        | 184   | 21                | 181   |
| 22 159               | 18         | 131   | 28             |        | 180   | 23                | 100   |
| 26 160               | 21         | 166   | 29             |        | 185   | 24                | 84    |
| 29 59                | 14         | 121   | 234. 5         |        | 153   | 29 <sub>2</sub>   | 180   |
| 1110 184             | 26         | 159   | 10. 11         |        | 182   | 4                 | 186   |
| 11 180               | 29         | 132   | 24. 25         |        | 84    | 5                 | 135   |
| 106                  | 20         | 135   | 26 - 28        |        | 77    | 8                 | 128   |
| 13 - 18 48           | 32         | 92    | 28             |        | 92    | 11                | 128   |
| 14 180               | 33         | 80    | 29 - 35        |        | 173   | 12                | 186   |
| 17 54                | 173        | 128   | $24_{11} - 12$ |        | 115   | 19                | 147   |
| 21 141               | 2          | 59    | 17 - 18        |        | 110   | 21                | 145   |
| 22 141               | 3          | 144   | 21. 22         |        | 180   | 22                | 133   |
| 24 157               | 6          | 100   | 25. 26         |        | 181   | 23                | 89    |
| 26 182               | 7          | 163   | 26             |        | 121   | 25. 26            | 80    |
| 30 180               | 90         | 63    | 28             |        | 182   | 27                | 126   |
| 1210 147             | 13         | 110   | 29             |        | 109   | 307, 8            | 155   |
| 12 100               | 15         | 181   | 30 - 32        |        | 160   | 10                | 178   |
| 14 54                | 17         | 162   | 252. 4. 5      |        | 186   | 17                | 84    |
| 16 121               | 12         | 95    | 6. 7           |        | 185   | $31_{1-9}$        | 186   |
| 18 121               | 182        | 121   | 7 — 9          |        | 112   | 10 - 81           | 140   |
| 19 100               | 4          | 134   | 12             |        | 63    | Jesus Sirach      |       |
| 23 121               | 80         | 80    | 13             |        | 100   | 11-10             | 45    |
| 24 158               | 14         | 95    | 11             |        | 133   | 14 - 20           | 46    |
| 25 103               | 17         | 181   | 16             |        | 97    | 28 - 30           | 83 f. |
| 13 <sub>11</sub> 158 | 19         | 162   | 17             |        | 171   | $\frac{2_1-6}{7}$ | 99    |
| 12 165               | 11         | 121   | , 18           |        | 182   | $3_{1}-1_{5}$     | 83    |
| 13 121               | 22         | 137   | 19             |        | 135   | 17 — 20           | 89    |
| 20 66                | 22         | 151   | 21. 22         |        | 110   | 21 — 24           | 97    |
| 22 147               | 24         | 163   | 23             |        | 134   | 30                | 157   |
| 24 144               | 198        | 55    | 27             |        | 63    | 41. 2. 5          | 182   |
| 1410 95              | 4. 6       | 151   | 261            |        | 128   | 7 — 10            | 180   |
| 12 87                | 11         | 109   | 2              |        | 59    | 20 - 28           | 118   |
| 15 128               | 12         | 185   | 3              |        | 128   | 29 - 31           | 92    |
| 16 73                | 14         | 137   | 4              |        | 178   | $5_1 - 3$         | 80    |
| 18 128               | 17         | 182   | 13 - 15        |        | 160   | 4-7               | 74    |
| 21 106               | 205        | 175   | 17             |        | 178   | 8                 | 155   |
| 23 158               | 7          | 147   | 18 - 19        |        | 163   | 9                 | 87    |

|                     | Seite |                   | Seite | 1            | Seite | ı              | Seite  |
|---------------------|-------|-------------------|-------|--------------|-------|----------------|--------|
|                     |       | 1                 |       |              | 175   |                | 148    |
| 11                  | 121   | 2. 3              | 175   | 7            |       | 21 - 28        |        |
| 66                  | 162   | 4-6               | 106   | 8            | 155   | $30_1 - 18$    | 144 f. |
| 14 - 16             | 162   | 117. s            | 174   | 2111         | 67    | 14 - 23        | 165    |
| 37                  | 46    | 10. 11            | 159   | 20           | 92    | 28 - 32        | 148 f. |
| $7_1 - 3$           | 54    | 18. 19            | 153   | 19. 21       | 63    | $32_{1}{18}$   | 170    |
| 4 - 6               | 185   | 20                | 159   | 22           | 172   | 3318           | 165    |
| 8+ 9                | 73    | 29. 34            | 178   | 25           | 121   | $34_{1}-4$     | 151    |
| 10                  | 171   | $12_1 - 8$        | 183   | 26           | 121   | 5 - 11         | 154    |
| 14                  | 171   | 10 - 12           | 178   | 29           | 134   | 12 18          | 173    |
| 15                  | 159   | 13 <sub>2</sub>   | 178   | 227. 8       | 128   | $35_{1}{13}$   | 173    |
| 18                  | 163   | 15 - 20           | 178   | 11. 12       | 128   | 364            | 174    |
| 20. 21              | 147   | 21 - 23           | 151   | 16. 18       | 92    | 5              | 128    |
| 23 - 25             | 145   | $14_3 - 6$        | 156   | 28. 25. 26   | 103   | 27- 28         | 141    |
| 2. 6                | 142   | 11 - 19           | 166   | 24           | 133   | 29. 30         | 137    |
| 27. 28              | 84    | $_{20} - 15_{6}$  | 47    | 27 - 234     | 67f.  | $37_{7} - 15$  | 88     |
| 729. 31             | 171   | 163               | 144   | 239. 11      | 125   | 16 - 18        | 87     |
| 33                  | 169   | 4                 | 180   | 2314         | 185   | 19             | 116    |
| 34, 35              | 103   | $_{24} - 17_{32}$ | 59    | 24           | 45    | 20. 21         | 174    |
| 86                  | 54    | $18_{1}{14}$      | 47    | 256          | 166   | 22 26          | 180    |
| $8_{1}-4$ . $10-19$ | 177   | 15 - 17           | 184   | 21. 22       | 141   | 27. 28         | 67     |
| 5-7                 | 106   | 19 - 27           | 87    | $26_{1}-4$   | 137   | $38_{1}{14}$   | 167    |
| 8. 9                | 65    | 30 - 31           | 77    | 18 - 16      | 141   | 16 28          | 169    |
| 13                  | 184   | 191               | 156   | 29           | 184   | 24 - 39        | 46     |
| 91. 2               | 142   | 7 10              | 112   | 272          | 184   | $39_{12} - 85$ | 47     |
| 8. 9                | 143   | 13 - 17           | 163   | 4-7          | 175   | $40_{13} - 14$ | 155    |
| 10                  | 163   | 26 - 30           | 175   | 8-10         | 73    | 15 - 17        | 55     |
| 16                  | 173   | $20_5 - 8$        | 121   | 16 - 21      | 112   | 26. 27         | 80     |
| 17                  | 174   | 12                | 184   | 22 - 24      | 135   | 28 - 30        | 159    |
| 18                  | 133   | 13 - 17           | 128   | 25 - 26      | 54    | $41_{1}-4$     | 168    |
| $10_{1} - {}_{5}$   | 185   | 21                | 154   | $28_{1} - 7$ | 110   | 7              | 147    |
| 7-18                | 132   | 22. 23            | 116   | 8 12         | 109   | 10             | 55     |
| 19 ff.              | 83    | 24 - 26           | 133   | 13 - 23      | 134   | 11 - 13        | 119    |
| 26. 27              | 159   | 30. 31            | 115   | 24           | 121   | 14 - 428       | 70 f.  |
| 28. 29              | 116   | 211. 2            | 73    | 291. 2       | 184   | $51_{13} - 29$ | 47     |
| 111                 | 153   | 5                 | 182   | 11-13        | 156   | 30             | 55     |
|                     |       |                   |       |              |       |                |        |

Don demfelben Verfaffer sind in unserem Verlage erschienen:

Die Kasualrede. 2. Auflage. 1907. Steif geh. 2,80 Mt.; geb. 3,40 Mt.

Mitt. des wiss. Predigervereins d. Pfalz 1905, 34: "Nach der überschwängslichen Anpreisung des Buches durch Jüngst in der Mische. f. d. f. pr. war ich auf die Cektüre gespannt. Nachdem ich es gelesen, würde ich, wenn ich das Recht dazu hätte, noch stärkere Register ziehen. Auf festem wissenschaftlichen Grunde aus der Praxis für die Praxis, ein reich besehrendes Buch, abhold jeder Trockenheit, zuweilen erbaulich, nicht selten unterhaltsam. Utile cum dulei, wenn nur nicht so niederträchtig viel drin stände, was einem eingeht wie bittere Arznei. . . . . In fingen, so ein Buch sür Anfänger geschrieben. Ower uns, als wir anstingen, so ein Buch in die hand gelegt hätte! Vieles hätten wir nicht geredet und getan, anderes wieder mit freudigerem Geist. Aber mind estens ebensoviel kann der Fertige daraus lernen: daß er nicht fertig ist und nicht sertig sein dars."

Jesus im Unterricht. Ein handbuch für die Behandlung der neutestamentlichen Geschichten. Steif geh. 2,80 Mt.; geb. 3,40 Mt.

R. Kabisch urteilt in seinem Buche "Wie lehren wir Keligion" S. 238: "Dagegen gibt Niebergalls "Jesus im Unterricht' die beste mir bekannte Vorarbeit zu einem Leben Jesu in der Schule, historisch wahr, religiös warm und pädasgogisch sein empfunden. Den Winken, die er zum Schluß für die herstellung eines Gesamtbildes gibt, muß jeder Lehrer folgen, der etwas Lebendiges erreichen will."

## Herausgegeben wird von Professor D Friedr. Miebergall die Praktisch=theologische Handbibliothek

Eine Sammlung von Ceitfäden für die kirchliche Praxis.

- 1. Bb. Niebergall, Sr.: Die Kasualrede. 2. Aufl. 1907. S. oben!
- 2. Bb. Schian, M.: Praktische Predigtlehre. Zweite, durchgesehene Auflage. 1911. steif brojch. 3.—; geb. 3,60
- 3. Bd. Wieland, R.: Die Arbeit an den Suchenden aller Stände. Anleitung zur Tätigkeit in Vorträgen u. Presse. 1906. (VI, 232 S.) steif brosch. 3. –; geb. 3,60
- 4. Bd. Hoepel, G.: Die kirchliche Vereinsarbeit. 1906. (VIII, 323 S.)
- s. Bb. Bechtolsheimer, H.: Die Seelsorge in der Industriegemeinde. 1907.
- 5. Bo. Bemioisneimer, n.: Die Seellorge in der Industriegemeinde. 1907. steif brosch. 2,80; geb. 3,40
- 6. Bd. Traub, G.: Der Pfarrer und die soziale Frage. 1907. (VI, 134 S.) steif brosch. 2.—; geb. 2,60
- 7. Bd. Hesselbacher, K.: Die Seelsorge auf dem Dorse. 2. Aufl. 1909. (XII, 188 S.) steif brosch. 3.—; geb. 3,60
- 8. Bb. Herzog, Joh.: Die Probleme des inneren Cebens in der evangelischen Vertündigung. Eine homiletische Untersuchung. 1908. 2,80; geb. 3,40
- 9. Bo. Balker, O.: Praftische Eschatologie. Die dristliche Hoffnung in der gegenwärtigen Evangeliums-Verkündigung. 1908. 3,20; geb. 3,80
- 10. Bd. **Hadenschmidt, Karl:** Die Christuspredigt für unsere Zeit. Praktische Christologie. 1909. (VII, 153 S.) steif brosch. 2,60; geb. 3,20
- 11. Bd. Niebergall, Sr.: Jesus im Unterricht. S. oben!
- 12./13. Bd. **Coren3, O.:** Der Konfirmandenunterricht. 2. Aufl. 1911. (VIII, 284 S.) seb. 4,40
  - 14. Bb. Grünberg, p.: Die evangelische Kirche, ihre Organisation und ihre Arbeit in der Großstadt. 1910. (VIII, 166 S.) steif brosch. 2,80; geb. 3,40

Sonderband (in größerem, für den kirchlichen Gebrauch berechnetem Sormate): Liturgien-Sammlung für evangel. Gottesdienste. Herausgegeben von Super-intendent R. Bürkner in Auma und Diakonus K. Arper in Weimar. 1910.
In zweckmäßigem Ganzleinenband 4,80 ....

# Einladung zur 2. Substription auf

# Die Schriften des Alten Testaments

in Auswahl neu übersett und für die Gegenwart erklärt von Prof. Sic. Dr. Hugo Grekmann, Berlin; Prof. DDr. H. Gunkel, Gießen; Privatdozent Pfarrer Sic. M. Haller, Bern; Privatdozent Pastor Sic. Hans Schmidt, Breslau; Prof. DDr. W. Stärk, Jena u. Prof. Sic. P. Volz, Tübingen.

### in etwa 28 Lieferungen zu je 1 Mk. oder in 7 handlichen Bänden

3um der Lieferungsausgabe entsprechenden Substriptionspreise von etwa 28  $\mathcal{M}$ , in 7 Ganzleinenbänden etwa 36,40  $\mathcal{M}$ ; in 4 Halblederbänden zu etwa 40  $\mathcal{M}$ .

Ausführlicher Prospett tostenfrei.

### Erschienen sind bis Oftober 1912:

I. Abteilung, 1. Band:

Die Urgeschichte und die Patriarchen (1. Buch Mosis) übersett, erklärt und mit Einleitungen in die fünf Bücher Mosis und in die Sagen des 1. Buches Moses versehen von Hermann Guntel. Mit Register.

In der 2. Substr.: geh. 4 M; Enbd. 5,20 M. Erhöhter Einzelpreis: 5,60 M; Enbd. 6,80 M. (In der halbleder-Ausgabe nur zusammen mit dem in Vorbereitung befindlichen 2. Bande der I. Abt.)

II. Abteilung, 1. Band:

Die älteste Geschichtsschreibung und Prophetie Israels (von Samuel bis Amos und Hosea) übersetzt, erklärt und mit Ein-

leitung und Register versehen von hugo Gregmann.

In der 2. Substr.: geh. 5 M; Enbd. 6,20 M; Halblederband (Boc-Saffian) 8 M. Erhöhter Einzelpreis: 6 M bezw. 7,20 M und 9 M.

III. Abteilung, 1. Band:

Enrik (Psalmen, hoheslied und Verwandtes). Abersetzt, erklärt und mit Einleitungen und Registern versehen von W. Stärk.

In der 2. Substr.: 4 M; Enbd. 5,20 M. Erhöhter Einzelpr.: 4,80 M; Enbd. 6 M.
III. Abteilung, 2. Band:

Weisheit (hiob, Sprüche, Jesus Sirach und Prediger). Übersett, erklärt und mit Einleitungen versehen von P. Volz.

III. Abteilung, 1. und 2. Band in einen Halblederband gebunden: In der 2. Substr. 10,50 M; erhöhter Einzelpreis 12 M.

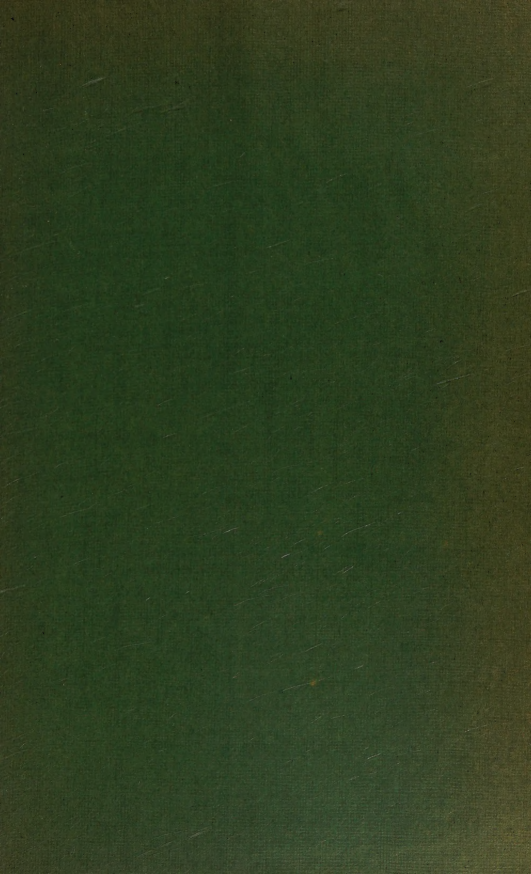
Im Ericheinen find noch:

I. Abtlg. 2. Bd.: Anfänge Israels (2. Mose bis Richter) von H. Greßmann. — II. Abt. 2. Bd.: Die großen Propheten und ihre Zeit. Don H. Schmidt. — II. Abt. 3. Bd.: Das Judentum. Von M. Haller.

Damit wird das Werk abgeschlossen sein.

Jede gute Buchhandlung legt die Bände zur Ansicht vor. 🖚

Verlag von Vandenhoek & Ruprecht in Göttingen.







GTU Library

2400 Ridge Road

Berkeley, CA 94709

For renewals call (510) 649-2500

All items are subject to recall.

